
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

1 

 

 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

2 

 

 
 
 

  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

3 

 

 
 
 
 
 

ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS  
DE HISTORIA ANTIGUA.  

VOLUMEN IV 
 
 
 
 
 
 

Compiladoras: 
Cecilia Ames 

Marta Sagristani 
 
 

  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

4 

 

 
 
 

 
Estudios interdisciplinarios de Historia Antigua IV / Cecilia Ames ... [et.al.] ; compilado  
    por Cecilia Ames y Marta Sagristani. - 1a ed. - Córdoba : Universidad Nacional de     
    Córdoba, 2014.      
    E-Book. 
 
    ISBN 978-950-33-1142-4           
 
    1. Antiguo Oriente. 2.  Antigua Grecia. 3. Roma. I. Ames, Cecilia  II. Ames, Cecilia, comp. III. 
Sagristani, Marta, comp. 
    CDD 930 
 

 
 
 
 

Comité Editorial para la obra Estudios interdisciplinarios de Historia Antigua IV: 
Cristina De Bernardis 
Marcelo Campagno 

Julián Gallego 
Carlos García Mac Gaw 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Estudios interdisciplinarios de Historia Antigua IV / está distribuido bajo una 

 Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar 4.0 Internacional. 
 
 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

5 

 

 
 
 
 
 

Facultad de Filosofía y Humanidades  

Decano Dr. Diego Tatián  

Vicedecana Dra. Beatriz Bixio  

 

Editorial / Secretaría de Investigación, Ciencia y Técnica  

Dra. Jaqueline Vassallo  

 

Comité editorial:  

Dr. Carlos Martínez Ruiz  

Dra. María del Carmen Lorenzatti  

Dra. Bibiana Eguía  

Lic. Isabel Castro 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

6 

 

  



SUMARIO 
 

PRÓLOGO…………………………………………………………………………………………. 
Cecilia Ames – Marta Sagristani  

 
 
8  

Ambigüedades que importan. Los criterios etnográficos de los pueblos itálicos en la perspectiva 
romana de la Eneida de Virgilio. El ejemplo de los sabinos………………………………………..  
Cecilia Ames - Guillermo De Santis  

 
10  

De Herkhuf a Ankhtifi: autobiografías y lógicas sociales en el valle del Nilo hacia finales del III 
milenio a.C. …………………………………………………………………………………………  
Marcelo Campagno  

 
31  

Privilegios clericales y política social de Constantino………………………………………………  
José Fernández Ubiña  

49  

Una revisión sobre el término heqa en la Segunda Estela de Kamose……………………………..  
Roxana Flammini  

62  

La soberanía popular, entre la democracia y la república. De la Grecia antigua a la modernidad….  
Julián Gallego  

74  

Sobre la risa sardónica…………………………………………………………………………..….  
Fernando García Romero  

93  

El tirano, su culto funerario, sus historiadores………………………………………………………  
Ana Iriarte  

116  

Política y religión en los orígenes del cisma donatista……………………………………………..  
Carlos García Mac Gaw  

124  

Um Imperador e dois documentos textuais: o governo de Marco Aurélio e sua representação nas 
obras de Herodiano e Dion Cássio…………………………………………………………………..  
Ana Teresa Marques Gonçalves  

 
134  

Administración municipal romana y problemas financieros………………………………………..  
Juan Francisco Rodríguez Neila  

147  

Feminizar las póleis: tratamiento diferencial de Troya y Tebas en Eurípides………………………  
Elsa Rodríguez Cidre  

167  

La memoria cultural de la Roma Tardorrepublicana en M. T. Cicerón…………………………….  
Marta Sagristani 

179 

  Demóstenes y la democracia de su época………………………………………………………..... 
Laura Sancho Rocher 

194 

   La diplomacia romana: una escuela para la diplomacia moderna………………………………... 
Raúl Buono-Core V. 

211 

  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

8 

 

PRÓLOGO 
 
 
 

El presente volumen reúne las contribuciones de los conferenciantes invitados a las 

Cuartas Jornadas Nacionales –Terceras Internacionales - de Historia Antigua,  que tuvieron 

lugar en la ciudad de Córdoba (República Argentina), durante los días 21, 22, 23 y 24 de 

mayo de 2012. Estas Jornadas surgieron en el año 2005 a partir de una convocatoria realizada 

por la cátedra de Historia Antigua de la Universidad Nacional de Córdoba (R. A.), dirigida a 

los estudiosos del  Mundo Antiguo, a fin de fortalecer los lazos entre la Historia Antigua de 

Oriente, la Historia Grecorromana y los Estudios Clásicos, con el objetivo de reunir a 

docentes e investigadores de las Universidades del país y del extranjero. En la motivación y 

organización del evento ha primado siempre un criterio interdisciplinario, dado que el 

objetivo fundamental es generar un espacio de confluencia de diferentes disciplinas que 

comparten problemáticas comunes en torno a la Antigüedad Oriental y Clásica y sus 

diferentes proyecciones, convencidos de que la Antigüedad sigue siendo, aún hoy, un espacio 

en y a partir del cual se pude discutir y reflexionar sobre cuestiones centrales de las ciencias 

sociales y humanas. De acuerdo a estos lineamientos, hemos contado en las cuatro 

convocatorias realizadas hasta el momento (2005, 2007, 2009 y 2012) con las presencia de 

historiadores, arqueólogos, filólogos, filósofos y especialistas en arte y religiones antiguas, 

con la idea de que estén representadas todas las áreas de conocimiento, y con ello, todas las 

vías alternativas de acercamiento e interpretación a las diferentes problemáticas, reafirmando 

de este modo el carácter interdisciplinario del encuentro.  

Como en las anteriores ediciones, mantenemos la imagen simbólica que nos acompaña 

desde las primeras jornadas, pues ella plasma el sentido y los objetivos fundamentales de la 

convocatoria inicial. Se trata de una moneda romana de la época de Julio César acuñada en el 

Norte de África que ilustra su reverso con un acontecimiento legendario de un milenio 

anterior, la huída del héroe Eneas ante el incendio de Troya, de modo que esto, para los 

romanos contemporáneos ya era un hecho del pasado, ya era historia antigua.  El denario 

cesariano, con la huída de Eneas de Troya llevando a su hijo Ascanio, a su padre Anquises y 

el Paladium evoca, de este modo, la orientación que hemos elegido. En primer lugar la 

relación entre la Antigüedad Oriental y Occidental, pues Eneas sale de la Troya en llamas y se 

dirige a Italia. En segundo lugar, si tenemos en cuenta que Eneas es el prototipio del 

inmigrante, la imagen también implica ese modo de ver la Antigüedad Mediterránea desde 

América del Sur, un continente que recibió muchos inmigrantes. Por último, si pensamos que 

el poema virgiliano de Eneas es, por sobre todo, un poema de reconciliación entre troyanos, 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

9 

 

griegos y romanos y es una historia de autodefinición, sin duda todavía nosotros tenemos algo 

que aprender.  

Los diferentes artículos que integran el presente volumen no giran alrededor de un  

tema específico sino que abordan los puntos fundamentales de la investigación, perspectivas y 

problemas de la antigüedad, desarrollados en los últimos años por las disciplinas involucradas 

en su estudio, de allí que el presente volumen representa  una instancia de actualización.  

 

Cecilia Ames – Marta Sagristani 

 

  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

10 

 

Ambigüedades que importan. Los criterios etnográficos de los pueblos itálicos en la 
perspectiva romana de la Eneida de Virgilio. El ejemplo de los sabinos.1 
 

Cecilia Ames - Guillermo De Santis  
Universidad Nacional de Córdoba - CONICET 

 

Introducción. 

La Eneida de Virgilio constituye sin duda un texto fundamental para estudiar la 

construcción romana de las identidades étnicas de los diferentes pueblos itálicos y, al mismo 

tiempo, para revisar los criterios etnográficos que dan forma y contenido al discurso romano 

en general y el discurso virgiliano en particular. En efecto, la Eneida focaliza la tensión entre 

identidades locales y expansión romana como acto de memoria de las Guerras Itálicas, el 

momento de expansión romana sobre la península (siglos IV y III aC,) y son permanentes 

también las referencias a la Guerra Social (siglo I aC.). Sin embargo, la jerarquización 

virgiliana de las diferentes etnias de acuerdo a determinados rasgos etnográficos como 

laboriosidad, pericia militar, disciplina y austeridad, por ejemplo, da muestra de un sustrato 

discursivo instalado, es decir de un conjunto de enunciados socialmente avalados que la obra 

épica contribuye a definir, fijar y aplicar a los pueblos itálicos. En este contexto, nuestro 

análisis pretende mostrar que la épica virgiliana es un prisma a través del cual las identidades 

étnicas se constituyen como tales en el discurso romano a través de los aspectos etnográficos 

aplicados a los diferentes pueblos itálicos por historiadores y geógrafos helenísticos, tanto 

griegos como romanos, frente los cuales Virgilio realiza una cuidadosa selección.  

Las categorías etnográficas positivas y negativas diseñadas por el discurso romano no 

siempre tienen un correlato en la realidad de una etnia concreta. Sin embargo, la literatura 

prestigiosa de fines de la República las aplica, reproduce o redefine según fines específicos 

como la búsqueda de una unidad itálica, la memoria de las guerras entre Roma y otros 

pueblos de la península o la afirmación de modos de incorporación de dichas etnias al orden 

político hegemónico de la Urbs que alcanza su plenitud en la época de Augusto.  En este 

contexto, es comprensible que en Eneida de Virgilio la diversidad étnica sea un punto 

fundamental para entender la constitución de la sociedad romana de la época de Augusto. A 

partir de un amplio material mitográfico e histórico Virgilio reubica los diferentes pueblos 

itálicos en la geografía del Lacio y recompone una historia de relaciones entre estos pueblos y 

                                                           
1 Este texto es una versión revisada y ampliada del artículo ―Sabinos y sabelli en la Eneida  de Virgilio. 
Criterios etnográficos y relaciñn entre Roma y los pueblos itálicos‖ publicado en Revista de Estudios Clásicos 
(Universidad Nacional de Cuyo, Argentina), 40, 2013. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

11 

 

los troyanos a partir de la cual puede comprenderse la presencia que los diferentes grupos 

étnicos tienen en la sociedad romana posterior al Bellum Sociale. 

Las identidades de estas etnias itálicas en el período final de la República romana son 

percibidas subjetivamente y de una manera diferenciada por el discurso épico virgiliano, 

como ya hemos mostrado en trabajos anteriores. Por una parte, existen etnias que se presentan 

en la obra épica como identidades que desaparecen en el ámbito romano augústeo o 

contribuyen muy poco a su consolidación (por ejemplo, los rútulos) y, por otra parte, otras 

etnias cuyas identidades no solo siguen detentando características reconocibles, sino que, 

además, se integran al orden liderado por Roma se da a través de un lugar social y un espacio 

político destacable (por ejemplo, los sabinos). 

 En el presente trabajo tomamos el ejemplo de los Sabinos para mostrar los criterios 

etnográficos que los definen en Eneida, teniendo en cuenta su condición prestigiosa en la 

sociedad romana de finales del siglo I aC. Sin embargo, una mirada atenta a las menciones 

virgilianas acerca de los sabinos nos habla de una disparidad entre estos criterios etnográficos 

positivos y el lugar general que el poeta le da a esta etnia en la historia de Roma, pues este 

pueblo tiene una presencia menos significativa en el proceso de construcción de la fama de la 

futura Roma que la que le asigna la literatura latina desde Varrón hasta Propercio. Sin duda, 

Virgilio recoge el tópico tradicional y de época sobre la antigüedad, la fortaleza y la 

laboriosidad y severidad de los sabinos, pero parece asumirlo más como un topos que como 

un criterio etnográfico que dé cuenta del componente sabino en el origen legendario de la 

ciudad y de su lugar en la futura Roma. 

 En la rica producción literaria de fines de la república hacia el término del siglo I aC., 

los sabinos son un pueblo de extensa tradición itálica, de prolífica relación con Roma y sabido 

respeto social y moral. Por su parte, la literatura contemporánea a Virgilio desarrolla esta 

imagen de los Sabinos como un topos que llega a convertirse en un imaginario activo del 

prestigio moral, orden militar y laboriosidad. Esta imagen, que hallamos en los fragmentos de 

Catón y numerosos pasajes de Cicerón, Horacio y Propercio, permite reafirmar las palabras de 

Horsfall que habla de una ―ideología de los Sabinos‖ o de un ―Campanilismo‖  imperante en 

la Roma pre y post Accio. En efecto, en Cicerón y Varrón abundan las referencias a los 

sabinos como comunidad antiquísima que, junto con los latinos, estaban presentes en los 

albores de Roma y que se destacaban por sus virtudes. Sin embargo, y para finalizar con la 

cita de Horsfall, coincidimos en que Virgilio, sin desconocer el sabinismo de moda, no lo 

asume como mandato.2 Precisamente, el hecho de que en toda su obra los Sabinos aparezcan 

                                                           
2 Véase Cato Orat. Fr. 128. 11-130.3 (Malcov.);  Cic. In Vat. 15.13;  Cic. Pro Lig. 32.3; Livius AUC; 1. 18.1.-
1.18.5; Horacio ep. 2. 37-49; Hor. Epist. 2.1.15-27; Prop. 2. 32. 47. La bibliografía sobre identidad étnica en 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

12 

 

sólo 4 veces, confirma esta apreciación que significa cierto distanciamiento de la literatura de 

la época. 

En la Eneida ocupan un lugar importante como componente de la poesía épica y como 

parte de la ideología augustea atinente a la cuestión de la unidad y diversidad itálica posterior 

al Bellum Italicum. 

 Para estudiar la presencia sabina en la obra de Virgilio, es preciso reseñar la historia de 

este pueblo en la Región Central de los Apeninos, sus relaciones con los samnitas y su 

identificación con el etnónimo sabelli. Todo esto a los fines de tener un panorama que permita 

avanzar sobre la mirada virgiliana de este pueblo en el que se concentran una serie de 

imaginarios que los ubica como un pueblo itálico de gran valor para los romanos y como un 

componente esencial de la sociedad romana.  

 

Los sabinos en la historia. 

 Con respecto a los sabinos antes de que Roma se constituyera como República y 

después de la mítica fundación de la ciudad por Rómulo, los vemos, alternando con los 

etruscos, nombraron tres reyes para la nueva ciudad: Tito Tacio, Numa Pompilio y Anco 

Marcio. 

 El mítico rey Titus Tatius hizo la guerra a Rómulo, pero al final terminaron aliándose 

en una diarquía. Se cree que los sabinos se pudieron establecer en Roma con plenos derechos. 

Cures, la ciudad sabina del Quirinal, llegó a ejercer una especie de predominio, aunque de 

manera temporal, sobre Roma. La alianza o las ―buenas‖ relaciones de los latinos de la ciudad 

de Roma y los sabinos de Cures, no implicaban ninguna alianza con el resto de los sabinos. 

 Más tarde Tulio Hostilio (latino) hizo la guerra a los sabinos, invadió su territorio y 

libró una batalla decisiva en Silva Malitiosa y así llegó a ser el tercer rey de Roma después de 

Rómulo y Numa. A Tulio lo sucedió Anco Marcio (también sabino). Un etrusco lo sucedió en 

el poder, Tarquino Prisco, quien tuvo muchas confrontaciones y problemas con los sabinos a 

quienes hizo la guerra, según Tito Livio, porque los sabinos habían cruzado el río Aniene 

(Annio). 

 Una vez instaurada la República, los sabinos continúan teniendo roces con los latinos 

de Roma. Las fuentes históricas hablan de los sabinos en una guerra librada en el año 
                                                                                                                                                                                     
Italia en período republicano es amplia. En este artículo son fundamentales las consideraciones de Ando, C. 
(2002). ―Vergil‘s Italy: Ethnography and Politics in first-century Rome‖, en Levene, D. S. (Ed.), Clio and the 
Poets: Augustan Poetry and the Traditions of Ancient Historiography, Leiden. Bickerman, E.J. (1952). 
―Origenes gentium‖, Classical Philology, 47, 65-81. Giardina, A. (1997). L‘Italia Romana: Storia di un‘identita 

incompiuta, Bari. Suerbaum, W. (1993). ―Der Aeneas Vergils - Mann zwischen Vergangenheit und Zukunft‖, 
Gymnasium 100, 419-47. Martinez-Pinna, J. (2002). La prehistoria mítica de Roma: introducción a la 
etnogénesis latina. Gerion, Anejo VI, Madrid. Vogt Spira, G. und Rommel, B. (Hgbs.) (1996). Rezeption und 
Identitat. Die kulturelle Auseinandersetzung Roms mit Greichland als europaisches Paradigma, Stuttgart. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

13 

 

504 a. C. en la que un clan sabino, dirigido por Atto Clauso, inconforme con la política de su 

nación, emigró a territorio romano y adquirió la ciudadanía -de él se origina la familia de los 

Claudii-. En el año 469 a. C. aparecen los sabinos haciendo incursiones guerreras en los 

alrededores de Roma. Y en el 449 a. C. cuando el cónsul romano M. Horatius, obtuvo una 

victoria decisiva para los suyos, el campo sabino estaba lleno del botín obtenido en territorio 

romano. 

 En el año 290 a.C. después de 200 años sin aparecer en las crónicas, los sabinos 

vuelven a ser mencionados luchando contra Roma. Pero al final de la Tercera Guerra Samnita 

el cónsul romano Manio Curio Dentato (290-272 a. C.) conquistó las regiones sabinas 

restantes a lo largo de Italia central. Muchos prisioneros fueron vendidos como soldados, 

aunque otros fueron admitidos a la ciudadanía romana sin derecho al sufragio. Las ciudades 

sabinas fueron subordinadas —con rango de prefectura, inferior al de municipio—. En el año 

268 a. C. el derecho de sufragio les fue concedido y fueron incluidos en la tribu sergia. 

Los Samnitas en la historia. 

 Los sabinos, como uno de los pueblos de la Región central de los Apeninos, tienen una 

estrecha relación con los samnitas. 

 Los Samnitas fueron una de las antiguas tribus itálicas, que habitaron en el Samnio 

(región montañosa de Italia central) entre el siglo VII a. C. y el siglo III a. C. Durante un 

breve período dominaron las dos costas de la península itálica y su relación con la República 

romana se constata en la firma de un tratado en el año 354 a. C. 

 Tras las guerras latinas, que otorgaron a la República de Roma el control de todo el 

territorio del Lacio, los samnitas se opusieron al creciente poder de esta potencia emergente y 

se enfrentaron a ella en un conflicto conocido como las Guerras Samnitas, que son 

documentadas por Tito Livio: 

 Primera guerra samnita (343 – 341 a.C.), provocada por una alianza firmada entre Roma y 
Capua. Los samnitas asediaron Capua, pero fueron rechazados y Roma ganó la guerra. 

 Segunda guerra samnita (327 – 302 a.C.). Los romanos fueron derrotados en la Batalla de las 
Horcas Caudinas y tuvieron que retirarse. Lo mismo sucedía en el 16 a. C. 

 Tercera guerra samnita (299 – 290 a.C.). Los samnitas, aliados con los etruscos y con las 
tribus galas del sur de Francia, fueron derrotados en la Batalla de Sentinum en el año 295 a.C. 
Como consecuencia los samnitas fueron subyugados y la región del Samnio sometida por los 
romanos 

 Sin embargo, los samnitas siguieron resistiéndose al dominio romano y se aliaron con 

los enemigos de Roma cuando estos se presentaron en Italia. Primero con Pirro I de Épiro 

durante las Guerras Pírricas y posteriormente durante la Segunda Guerra Púnica con el 

general cartaginés Aníbal. Este pueblo fue además uno de los primeros que propició la Guerra 

Social. En 82 a. C., durante la Batalla de la Puerta Collina, el general romano Lucio Cornelio 

Sila masacró gran parte de este pueblo belicoso.  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

14 

 

 Luego de una serie y tras firmar la paz con los etruscos, Roma fundó la colonia 

Venusia en Apulia para frenar a los samnitas, quienes finalmente se rindieron en 290 a.C. 

Desde ese momento, los samnitas se vieron obligados a ceder a Roma tropas auxiliares en 

caso de contienda, siendo así paulatinamente asimilados por la cultura romana. 

 Tras la conquista romana de los territorios samnitas, algunos habitantes son hechos 

prisioneros y a otros se les otorga la civitas sine suffragio y en el 268 se les concede el voto y 

surge la tribu Sergia, algunos de cuyos miembros tuvieron un rol destacado en la política 

romana. Sin embargo, los samnitas nunca gozaron de una mirada positiva por parte de los 

romanos e incluso, las características negativas que se adjudican a los sabinos, están 

relacionadas con este recuerdo de su pertenencia a la región samnita, situación que los incluye 

en una geografía hostil y en el recuerdo de los violentos enfrentamientos con los miembros de 

la liga latina en el siglo IV. aC. que se mantuvieron vivos y se reeditaron durante la Guerra 

Social hasta el 82 aC, conflicto este último que se recrea a partir de la memoria colectiva en 

Eneida y que es un punto de inflexión para la presencia sabina en el poema épica pues, en esta 

ocasión, los sabinos estaban ya del otro lado integrados a la ciudadanía romana. 

 

La relación sabino-sabelli 

 Esto nos lleva al segundo punto, la relación sabini-sabelli. Dado que en el siglo I aC. 

el término sabino estaba relacionado con los samnitas y,  a través de ellos, queda ligado a los 

graves conflictos de la guerra social, de los cuales los sabinos mismos no formaron parte, se 

creó el etnónimo sabelli, por primera vez atestiguado en Varrón, que polariza las 

características positivas de los sabinos y los separa de los samnitas enemigos de Roma.3 Esto 

no significa que Varrón (o algún autor en particular) haya inventado un etnónimo para definir 

un grupo de personas ligadas a una geografía específica, sino que habla más bien de una 

conformación social de la élite romana de la que importantes nombres sabinos formaban 

parte. La existencia de este sector social prestigioso favorece la instalación de un discurso que 

no sólo inventa un término para diferenciar un grupo sino que rescate las características 

positivas y las proyecte hacia su pasado. De este modo se rescata y reproduce una tradición 

legendaria que coloca a los sabinos junto a los romanos en los orígenes mismos de la ciudad. 

A su vez, esta operación discursiva de fines de la República hace a los sabinos mismos el 

reservorio de virtudes originales que los romanos ya han perdido. Esta operación discursiva es 

común en los autores de la última república ubicar la excelencia moral geográficamente fuera 

de Roma y en el pasado y los pueblos de la Región central de los Apeninos en general, son 

                                                           
3 Menip. fr. 17 v. 2. Vide Dench, E. From Barbarians to New Men. Greek, Roman, and Modern Perceptions of 
Peoples of the Central Apennines. Oxford. 1995. p. 103. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

15 

 

revestidos de una serie de virtudes más allá de las diferencias y matices entre los pueblos 

particulares.4 Por otro lado, la virtud sabina-sabella se relaciona con la religiosidad que se les 

reconocía. En este sentido la figura Numa, sabino casado con Tacia, hija de Tito Tacio, en 

Livio 1. 18 une piedad religiosa con austeridad y rectitud mora. Esta misma imagen se halla 

en Horacio en su Oda 3. 6. 

 El libro de Dench analiza la cuestión de la identidad Samnita-Sabino y muestra que, 

dado el estado actual de las fuentes, es imposible distinguir rasgos diferenciales de unos y 

otros aunque admite que ciertamente debieron existir. 

Concluye entonces, que es la presencia romana la que nos permite establecer una distinción 

de identidad samnita-sabina basada en conceptos etnográficos como ―pueblos montaðeses‖ 

(Samnitas) y pueblos de valle (Sabinos). 

 La Guerra Social es el último punto de un conflicto con los itálicos que tiene como 

antecedente para nuestro caso los distintos momentos de asimilación y concesión de la 

ciudadanía romana a sabinos y samnitas del 504 y 268 aC. donde surgen las gentes Claudia y 

Sergia respectivamente.  

 Después de la Guerra Social y el sangriento aplastamiento de los itálicos por Sila (en 

el 80 aC.), los intelectuales de la república tardía al reflexionar sobre la crisis moral por la que 

está pasando Roma que enfrenta a los propios ciudadanos, miran al pasado y recuperan las 

virtudes de los pueblos italianos asimilados a Roma ubicándolos en el lugar de exmpla 

virtutis. Entre estas virtudes hay tres esenciales frugalitas, disciplina y la virtus que 

encuentran un lugar en la fusión de samnitas y sabinos para la que se forja el etnónimo 

sabelli, que no habla tanto de una etnia en sí cuanto de una serie de características 

etnográficas atribuibles a estos dos pueblos en su conjunto, características que no alcanzan a 

otros pueblos de la región como Marsos y Pelignos. Por otro, lado retomando a Musti, Dench 

afirma que esta identificación positiva de una etnia es una operación única en la relación de 

Roma con los itálicos, ni con los etruscos ni Prenestinos se crea un imaginario que responda a 

los ideales romanos como ocurre con el caso de los sabelli.5 

 Este imaginario recurre a características que, desde una perspectiva etnográfica,  son 

asignadas a pueblos ―primitivos.
6 El primitivismo merece un análisis particular pues es una de 

                                                           
4 Estrabón V. 4. 2, por ejemplo cita la bravura de Vestinos, Marsos y Peligno, como hará Virgilio en. Georg. II, 
167 y s. Plinio en NH III. 106 afirma que la regio quarta (que ocupaba gran parte de la región sabina) está 
habitada por fortissimae gentes; Appiano BC I. 46 insiste en el carácter guerrero de los Marsos; y Livio IX. 13. 
7; retoma el criterio de Herodoto (IX. 122. 3) según el cual ―pueblos rudos‖ responden a ―territorios rudos‖. 
5 En el caso de Preneste, Plauto ubica a sus habitantes entre los rustici no griegos (i.e. bárbaros), Dench (1995) 
pp. 73-75. En el caso de Enio, la distancia radical es con los cartagineses. Respecto de los itálicos, y salvo 
excepciones de pueblos contemporáneamente enemigos, Enio habla con deferencia. Sobre el ―primitivismo 

positivo‖ de los Sabelli, véase a continuaciñn el análisis de Geórgicas II vv. 167 y ss. 
6 Cfr. Thomas, R. Lands and Peoples in Roman Poetry. Cambridge.1982.  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

16 

 

las características evidentes que la tradición etnográfica asigna a los bárbaros. Los griegos del 

siglo II aC. califican a toda Italia de ―primitiva‖ mientras que para los autores latinos del final 

de la república es una condición que solo puede ser asignada a la Italia anterior a la llegada de 

Eneas. Un ejemplo concreto de esta posición es la narración de Evandro en el libro 8. 319- 

329: 

primus ab aetherio uenit Saturnus Olympo 
arma Iouis fugiens et regnis exsul ademptis.   320 
is genus indocile ac dispersum montibus altis 
composuit legesque dedit, Latiumque uocari 
maluit, his quoniam latuisset tutus in oris. 
aurea quae perhibent illo sub rege fuere 
saecula: sic placida populos in pace regebat,  325 
deterior donec paulatim ac decolor aetas 
et belli rabies et amor successit habendi. 
tum manus Ausonia et gentes uenere Sicanae, 
saepius et nomen posuit Saturnia tellus; 

 

 En estos versos observamos la realidad primitiva de Italia: pueblos belicosos e 

indóciles, pueblos montañeses a los que Saturno da leyes y pacifica en una edad. Sin 

embargo, esto anula el carácter inicial de los pueblos y con el paso del tiempo retorna la belli 

rabies y el amor habendi. La presentaciñn de este primitivismo no es ―positiva‖ de manera 

que si no podemos calificar como positivo todo lo primitivo de Eneida, el hecho de que los 

sabinos tengan esta característica es un hecho destacable.7 

 Estas palabras de Evandro obligan a repensar Eneida 7. 202 y ss. que, según Dench, 

expresa un primitivismo positivo y una paz que será rota por Eneas: 

 
ne fugite hospitium, neue ignorate Latinos 
Saturni gentem haud uinclo nec legibus aequam, 
sponte sua ueterisque dei se more tenentem. 

 
 Si bien el rey Latino se expresa de esta manera poniendo el énfasis en el natural apego 

(sponte sua) de su pueblo a las leyes y a los dioses, las descripción de Evandro que revisamos 

antes parece contradecir esta presentación.  

 Lo que nos interesa dejar sentado es que antes de la llegada de Eneas no se puede 

afirmar una paz itálica prístina y sus pueblos no están exentos de características negativas y se 

hallan lejos de un estado idílico de convivencia.8 

                                                           
7 Es notable cómo el primitivismo aparece en Eneida de manera contradictoria, pues como demuestra Horsfall, 
N. ―Numanus Remulus: Ethnography and Propaganda in Aen., ix, 598f.‖ Latomus 30. 1971. 1108–16., los 
pueblos de Italia, y en particular los rútulos, presentan un primitivismo ambivalente entre lo itálico positivo y lo 
bárbaro negativo. 
8 Sobre la situación caótica del Lacio anterior a la llegada de Eneas véase Ames-De Santis ―Die Konstruktion 
ethnischer Identitäten in augusteischer Zeit: Vergils Aeneis‖ Gymanasium. 118. 2011. pp. 7. 28. Dench (1995) 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

17 

 

 Sin embargo, el primitivismo se destaca también por un conjunto de virtudes muy 

apreciadas por la elite romana de la época de Augusto: laboriosidad, resistencia, constancia 

moral y apego a la tierra. Estas características son especialmente asignadas a los sabinos-

sabelli durante el último período republicano. 

 La Eneida de Virgilio afronta estas ambigüedades y, a la vez que ubica a los sabinos 

en el contexto de los pueblos itálicos, los distingue mediante las referencias históricas a las 

gentes Claudia (de origen sabino) y Sergia (de origen samnita), a los que se les concedió la 

ciudadanía plena en el 268 aC. Surge entonces una imagen de una integración itálica al ordo 

Romanus gracias a las virtudes que son la mayor contribución de estos pueblos a Roma.  

 Esta ambigüedad se constata incluso en relación con nombres destacados de la historia 

romana. Recordemos a Tito Tacio que en Anales de Enio (104 Sk.) es un tirano, institución 

asociada a la decadencia y la falta de virtudes básicas de un pueblo.9 En Eneida, en cambio, la 

única tiranía es la del etrusco Mezencio que es el causante de la situación beligerante previa a 

la llegada de Eneas, situación que es presentada como un desorden de las relaciones 

interétnicas en la Italia central.10 

 Por su parte, en el libro 8 de Eneida Tito Tacio es el rey sabino que pacta, mediante un 

sacrifico, la paz con Rómulo. La visión virgiliana destaca este acto que es el primer momento 

de un proceso de integración y colaboración entre sabinos y Romanos. De este modo la visión 

positiva de Tito Tacio se insertaría en esta mirada virgiliana desde la Roma de Augusto que 

recurre a la figura d ellos sabinos para concretar un imaginario positivo si ubicar a Tito Tacio 

en un estadio primitivo de paz interrumpido por la llegada de Eneas. En todo caso, la imagen 

del tirano cruel se focaliza en los reyes de origen etrusco y el recuerdo de su dominación 

sobre Roma así como el primitivismo negativo es dirigido a pueblos como Pelignos y Marsos 

que no se integraron a Roma y que, a diferencia de los Sabinos, fueron duramente reprimidos 

en el Bellum Sociale.11 

                                                                                                                                                                                     
32 y ss. detalla acertadamente la presencia de características negativas en los relatos de colonización griega de 
Italia y en el asentamiento de dioses como Heracles y Saturno. En este último caso es relevante mencionar que 
en Ehuemerus de Enio v. 113-114 (Vahlen) se menciona el canibalismo como práctica durante el reinado de 
Saturno: Saturnum et Opem ceterosque tunc homines humanam carnem solitos esitare. No debe olvidarse que en 
el encuentro entre Evandro y Eneas, un tema eje del pasaje es la disputa entre Etruscos y ardeatinos por el asilo 
de Mezencio y la presión que los latinos ejercen sobre los arcadios de Evandro. A su llegada, Eneas encuentra al 
Lacio e Italia central en un clima belicoso bien establecido.  
9 O Tite, tute, Tati, tibi tanta, tyranne,tulisti. 
10 Véase Ames-De Santis (2011). 
11 Un caso importante que aquí no tratamos es el de los prenestinos, pueblo que disputó largamente con Roma y 
que es sinñnimo de ―barbarie‖ tanto por su lengua cuanto por sus costumbres. Al respecto véase Dench (1995) 

72 y ss. En este punto es importante tener en cuenta el testimonio de Tito Livio (9.40) acerca de los samnitas y 
sus características ambivalentes. En AUC es preciso distinguir las referencias a los samnitas del siglo IV aC. en 
el marco de las guerras itálicas, de la situación de este pueblo al final del siglo III aC., momento de la creación 
de la gens Sergia. La oposición a Roma, en el primer caso, y la asimilación, en el segundo, son contextos clave 
para entender la presentación que el historiador hace de este pueblo. Véase  Rouveret, A., 'Tite-Live, Histoire 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

18 

 

 El imaginario del primitivismo negativo no incluyó a los sabinos y una de las causas 

de este fenómeno es el cruce de otras variables etnográficas, por ejemplo, la geografía rocosa 

que obliga a una vida austera, concepción ya presente en Herodoto, y que halló en los sabinos 

un lugar óptimo de cristalización desde el siglo II aC. Esta distinción de los sabinos respecto 

de otros pueblos itálicos, permite que Varrón reconozca ―rasgos culturales‖, ciertamente 

extraños a Roma, pero que bien pueden integrarse a la República sin crear peligros. 

 Sin embargo, es pensable a partir de los textos mencionados antes, que el etnónimo 

sabellus sirviera para una ulterior distinción de características etnográficas que llevaran    

permitieran ver un grupo de sabinos sin ambigüedad notorias, es decir un grupo de sabinos en 

el que solo se destaquen el primitivismo positivo, la altura moral, el apego al trabajo duro y la 

valentía militar. Una comunidad en la que la elite romana pudiera proyectar todas estas 

virtudes en crisis en el último período de la República y en cuyo rescate basará Augusto gran 

parte de su reforma política y social. 

 

Los etnónimos sabinus y sabellus en Virgilio. 

 Virgilio utiliza estos etnónimos en Geórgicas y en Eneida y, específicamente, en esta 

última obra, la presencia de sabinos y sabelli están relacionadas con dos gentes que connotan 

diferentes sentidos políticos y morales: la gens Segia12 y la gens Claudia. A su vez, son 

menciones que hablan de la composición de los pueblos que darán origen a Roma.13 

 Precisamente en Eneida, la tribu Sergia mantiene esa ambivalencia característica de 

los samnitas en el imaginario de la República pues por un lado su origen se remonta al 

troyano Sergesto, compañero de Eneas, pero, por otro lado, cuenta entre sus miembros a 

Catilina.14 

 En el libro V de Eneida, en ocasión de los juegos en honor de Anquises, se dice de 

Sergesto: 

Sergestusque, domus tenet a quo Sergia nomen, 

                                                                                                                                                                                     
Romaine IX, 40: la description des armees samnites ou les pieges de la Symmetrie', en Adam and Rouveret (éd.), 
Guerre et sociétés en Italie aux Ve et Ive siècles avant J.-C. Les indices fournis par l'armement et les techniques 
de combat. Paris. 1988. pp. 91 y ss. 
12 Sobre el rol de la gens Sergia en Eneida véase Alvar Ezquerra, A. (2003): ―Historia y poesía en la Eneida: a 
propñsito de la gens Sergia‖, en Alonso del Real, C./García Ruiz, P./Sánchez-Ostiz, Á. (edd.): Urbs aeterna. 
Actas y colaboraciones del coloquio internacional ‗Roma entre la literatura y la historia‘. Homenaje a la 
Profesora Carmen Castillo. Mundo antiguo N. S. 9 (Pamplona), 21-4. 
13 Sobre el uso de procedimientos etimológicos en Eneida para ―fijar‖ la acciñn del libro VII en terirtorio 
sabino, véase Ferriss-Hill, J. ―Virgil's program of Sabellic etymologizing and the construction of italic identity‖ 
TAPhA 141. (2011). pp. 265-284. 
14 Alvar Ezquerra, A. (2003): ―Historia y poesía en la Eneida: a propñsito de la gens Sergia‖, en Alonso del 
Real, C.,García Ruiz, P., Sánchez-Ostiz, Á. (eds.): Urbs aeterna. Actas y colaboraciones del coloquio 
internacional ‗Roma entre la literatura y la historia‘. Homenaje a la Profesora Carmen Castillo. Mundo antiguo 
N. S. 9. Pamplona. pp. 21 y ss. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

19 

 

Centauro inuehitur magna… 
 

Siguiendo la indagación varroniana en De troianis familiis, Virgilio establece en este 

compañero de Eneas, calificado repetidas veces como fortis15, el incipit de la gens Sergia. 

Esta gens se enlaza positivamente con la historia de Roma.16  

 Por otra parte, el miembro más conspicuo de esta gens en Eneida es Lucio Sergio 

Catilina, la contra-cara de Catón en el escudo de Eneas 

et scelerum poenas, et te, Catilina, minaci 
pendentem scopulo Furiarumque ora trementem, 
secretosque pios, his dantem iura Catonem.   670 
 

 Con Catilina aflora lo más temible de los samnitas, su oposición al orden de la 

República romana, y se lo contrarresta con la figura legal y moral de Catón. Podemos 

proponer, entonces, que en Eneida la gens Sergia, representante del componente samnita en la 

sociedad romana muestra aspectos positivos y negativos que ya vimos en otras etnias itálicas. 

 Ahora bien, esta relación no se asume de manera unidireccional sino que es preciso 

tomar en cuenta que Virgilio puede estar aludiendo a un miembro importante de la gens 

Sergia como Marco Silo Sergio, destacado militar en la Segunda Guerra Púnica y al que 

seguramente, el propio Catilina se asimilara para ganar adeptos en su búsqueda del poder.17 

Dos momentos de la historia de Roma se rememoran a través de dos miembros de la misma 

gens, por un lado, la Segunda Guerra Púnica y el rol de la virtus romana en la figura de Silo, 

y, por otro lado, la conjura de Catilina y la depravación de la élite republicana.  

 Como ulterior comprobación de la ambigüedad que supone que una gens de origen 

troyana adquiera un carácter ambiguo en la visión histórica y etnográfica de la Eneida, 

conviene detenerse brevemente en la similitud entre los personajes Sergesto y el etrusco 

Tarcón. Este es el líder etrusco que se alza en contra de Mezencio y logra su expulsión de 

territorio etrusco, se convierte en aliado de Eneas y acepta su primacía según la profecía del 

haruspex (VIII. 502-503), es un hombre religioso (X. 10. 150 y 11. 182-187) y un guerrero 

dispuesto a la acción, como se ve en su exhortación a los etruscos a enfrentar a Camila (XI. 

732-740). Estas características han llevado a algunos a ver en Tarcñn un ―Eneas etrusco‖ y a 

                                                           
15 I. 510; IV. 288 y XII. 561. 
16 Alvar Ezquerra (2003) propone de manera convincente que Sergesto, ya en la carrera naval del libro V, 
muestra aspectos ambivalentes que, a juicio del filólogo español, justifican la presencia de Catilina en la historia 
narrada en el escudo de Eneas. 
17 Acerca de las presentaciones de Cicerón y Salustio de Catliana y su similitud con las de su antepasado Silo, 
véase Kenvin Muse, ―Sergestus and Tarchon in the Aeneid‖. The Classical Quarterly. 57 (2007), pp. 586-605. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

20 

 

considerar que en su figura se basa mucho de la visión positiva que Virgilio tiene de este 

pueblo.18 

 Sin embargo, como propone Kevin Muse, una contextualización histórica de la 

presentación de Tarcón en Eneida permite entender un juego de ambigüedades paralelas a las 

de Sergesto e, incluso, puede echar luz sobre el caso de los sabinos.19  Sergesto y Tarcón 

comparten la característica de perder el control de sus naves, el primero en los juegos 

fúnebres en honor a Anquises, y el segundo en el desembarco conjunto con Eneas en el Lacio 

(X. 287-307). El desembarco de Tarcón es un fiasco pues no puede elegir el momento apto 

para hacer descender a sus hombres así como Sergesto, en su afán de vencer, perderá el 

control de su nave y chocará contra las rocas. En ambos casos, el final de sus acciones parece 

tener un final feliz pues Sergesto recibirá un premio consuelo, la esclava Pholoe, y Tarcón 

conducirá a los suyos para luchar contra Camila (XI. 726-740), que será vencida finalmente 

por el etrusco Arunte. Pero en ambos casos, la proyección histórica de su linaje, nos obliga a 

pensar en las ambigüedades de estas gentes, pues, así como hablamos de la relación entre 

Sergesto y Catilina, es necesario tener siempre presente que la relación entre Tarcón y 

Tarquinia es ineludible. Así la figura del etrusco Tarcón prefigura la presencia de los etruscos 

―Tarquinos‖ en la historia de Roma, hecho absolutamente negativo en el horizonte de lectura 

de los romanos. 

Siguiendo entonces las conclusiones de Muse, podemos ver que Sergesto y Tarcón son 

dos casos paralelos a través de los cuales Virgilio analiza las ambigüedades de algunas 

genealogías cuyo origen positivo proyecta una mirada histórica sobre una descendencia 

negativa impidiendo proyectar valores absolutos en un pueblo o gens a partir de la figura de 

su fundador o figura destacada. Para el caso de la gens Sergia que desciende de Sergesto, la 

figura de Tarcñn es fundamental, no solo porque es su ―personaje paralelo‖ sino también 

porque es un ejemplo que permite corroborar el tratamiento ambiguo que Virgilio hace de los 

descendientes del héroe troyano. 

 Esto nos impone revisar cuidadosamente las menciones de sabinos y sabelli en la obra 

de Virgilio: 

-Los sabinos aparecen una vez en Geórgicas y tres en Eneida 

- Los sabelli aparecen dos veces en Geórgicas20 y dos en Eneida 

                                                           
18 Una síntesis concisa y clara de esta postura puede verse en Kristina Nielson, ―Tarchon Etruscus-alter Aeneas‖ 
Pacific Coast Philology 19, (1984), pp. 28-34. 
19 Véase nota 17. 
 
20 No nos detenemos en la mención de III. 256 por ser irrelevante para el presente análisis.  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

21 

 

 Analizamos en un primer momento las recurrencias de los etnónimos en Geórgicas. 

La única aparición de sabini en Geórgicas es en el contexto de II. 516-540: 

 

ipse dies agitat festos fususque per herbam,  
ignis ubi in medio et socii cratera coronant,  
te libans, Lenaee, uocat pecorisque magistris  
uelocis iaculi certamina ponit in ulmo,       530  
corporaque agresti nudant praedura palaestra.  
hanc olim ueteres uitam coluere Sabini,  
hanc Remus et frater; sic fortis Etruria creuit 
scilicet et rerum facta est pulcherrima Roma, 
septemque una sibi muro circumdedit arces.     535 
ante etiam sceptrum Dictaei regis et ante 
impia quam caesis gens est epulata iuuencis, 
aureus hanc uitam in terris Saturnus agebat; 
necdum etiam audierant inflari classica, necdum 
impositos duris crepitare incudibus ensis.     540 

Esta presentación del agricultor sabino contrasta notablemente con la de los rútulos en 

Eneida pues Virgilio utiliza una misma expresión para dos caracterizaciones etnográficas que 

pueden ser consideradas ―opuestas‖. La expresiñn fususque per herbam, ―recostado en la 

hierba‖, en el caso de los sabinos implica el descanso y la celebraciñn con vino como premio 

merecido luego del trabajo del agricultor. En el caso de los rútulos, en cambio, indica el 

momento de motivo de distracción y embriaguez que los lleva a la debilidad y a eludir las 

responsabilidades, específicamente, las militares (Eneida 9. 164-165), como antes lo fue en el 

caso de los troyanos, en la noche misma de la destrucción de la ciudad (Aen. 2. 252-253).  

Esta expresiñn ―ambivalente‖ cobra un sentido poco explorado como advertencia de la 

posición de Virgilio frente a las etnias itálicas. La alabanza a los sabinos parece encarnar en 

Geórgicas una virtud itálica que muestra la sujeción a ritos y costumbres, fuente de fortaleza 

y base de los mejores soldados. Pero esa misma característica en el contexto de la guerra de 

los latinos al mando de Turno contra Eneas, se convierte en la evidencia de su opuesto, aquel 

que no reconoce sus deberes militares y que, dominado por el vino y el sueño, no responde al 

ideal del soldado romano.  

De alguna manera, podría decirse lo mismo lo de las menciones de Remo y Saturno, 

pues en el primer caso es un recuerdo del fratricidio en el origen de Roma y, en el segundo 

caso, es el recuerdo de una época que devino en belli rabies y amor habendi.21 

 Además, los sabinos aparecen ligados a la historia de la ―fuerte Etruria‖, y no 

directamente a la historia de Roma, es decir que son vistos en su faz plenamente itálica. La 

tradición, en cambio, está impregnada de la idea de que una parte significativa de la población 

                                                           
21 Cfr. Thomas R. Virgil. Georgics. Volume I: Books I-II (1988) pp. 261 y ss. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

22 

 

romana era de origen sabino.
22

 De los primeros cuatro reyes, dos fueron latinos (Rómulo y 

Tulio Hostilio) y dos sabinos (Numa Pompilio y Anco Marcio) o tres si contamos a Tito 

Tacio. La mención virgiliana le quita peso a este dato y restringe la presencia de los sabinos 

en Roma. Más significativo todavía, es el hecho de que la tradición relacionaba a los sabinos 

y a Tito Tacio con el Quirinal y que los romanos tenían dos nombres: Romanus y Quirites.23 

Esta tradición es referida por Varrón en L.L. V. 51 y está bien asentada en las fuentes que este 

autor dispuso.24  

 Por su parte, los sabelli son mencionados en Geórgicas II. 167-176: 

haec genus acre uirum, Marsos pubemque S8  
adsuetumque malo Ligurem Volscosque uerutos  
extulit, haec Decios Marios magnosque Camillos,  
Scipiadas duros bello et te, maxime Caesar,  
qui nunc extremis Asiae iam uictor in oris  
imbellem auertis Romanis arcibus Indum.  
salue, magna parens frugum, Saturnia tellus,  
magna uirum: tibi res antiquae laudis et artem  
ingredior sanctos ausus recludere fontis,  
Ascraeumque cano Romana per oppida carmen.  

 

 Virgilio habla de las diferencias entre Italia y las demás regiones del mundo, Persia, 

India, Asia en general: en Italia no hubo una guerra como la de Troya, no hay vegetación 

venenosa ni serpientes, ni animales feroces; en cambio hay tierras fértiles, ganado vacuno, 

fuentes sagradas, minas de oro y plata y hombres esforzados que pueden identificarse por 

etnias como Marsos, Sabélicos, Ligures y Volscos y por nombres individuales como Mario, 

Decio, Escipiones y Augusto. 

 Aunque posee riquezas y no está habitada por bestias salvajes, la geografía italiana no 

es una tierra benigna por lo que produce hombres esforzados (adsuetum malo) y guerreros 

como los Volscos. 

 Aquí el tópico del labrador esforzado y guerrero está garantizado. Pero es clara la 

distinción entre etnias itálicas y nombre romanos. Los sabelli pertenecen a los itálicos que 

conforman lo mejor de las legiones romanas pero no son presentados en su carácter de 

composición original de Roma. Nuevamente el procedimiento virgiliano revela un estatuto 

                                                           
22 Sobre esta versiñn de la uniñn inicial de sabinos y romanos véase Poucet, J. ―Les Sabins aux origines de 
Rome. Orientations et problèmes‖ ANRW  I, 2. pp. 48-135. 
23 El tema es muy bien tratado en Cornell, T. Los orígenes de Roma, c. 1000-264 a.C.: Italia y Roma de la edad 
del bronce a las guerras púnicas. 
24 collis Quirinalis, <quod ibi> Quirini fanum. sunt qui a Quiritibus, qui cum Tatio Curibus venerunt [ab] 
Roma<m>, quod ibi habuerint castra. quod vocabulum coniunctarum regionum nomina obliteravit. dictos enim 
collis pluris apparet ex Argeorum sacrificiis, in quibus scriptum sic est: 'collis Quirinalis terticeps cis<a>edem 
Quirini. collis Salutaris quarticeps adversum est pilonarois. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

23 

 

ambivalente de los sabelli como pueblo que merece ser el reservorio de las virtudes prístinas 

pero que no tiene un lugar preeminente en Roma. 

 

 En cuanto a Eneida, los etnónimos en cuestión están presente en los siguientes pasajes: 

 
Aen. VII. 178 

quin etiam ueterum effigies ex ordine auorum  
antiqua e cedro, Italusque paterque Sabinus  
uitisator curuam seruans sub imagine falcem,  
Saturnusque senex Ianique bifrontis imago    
 180 
uestibulo astabant, aliique ab origine reges,  
Martiaque ob patriam pugnando uulnera passi.  

 

 Aquí vemos la figura de Sabinus, etnónimo del pueblo Sabino y, junto a Italus, 

primeros jefes de los habitantes del Lacio. Con su falx, Sabinus es mostrado como un 

antecedente agrícola. 

 Nótese que las efigies de las divinidades en el vestíbulo del palacio de Latino están 

expuestas ex ordine, expresiñn que indica tanto el orden ―visual‖ de la actual descripciñn 

cuanto ―temporal‖ de la presentaciñn de los antepasados del rey Latino al estilo de las 

imagines maiorum. De esta manera, aquí se destaca la antigüedad de esta etnia originaria de 

Italia, y caracteriza a su epónimo como labrador con su falx, la hoz del trigo y de la vid, 

respondiendo al topos tradicional y a la imagen que diera en Geórgicas. Pero, al igual que en 

aquella obra, en Eneida los sabinos son separados de la constitución de la Roma y se los 

considera como un ejemplo clave y exitoso de un proceso de integración concomitante a la 

expansión romano sobre la península, como se ve en el caso siguiente. 

 

Aen. VII. 706-722 

Ecce Sabinorum prisco de sanguine magnum  
agmen agens Clausus magnique ipse agminis instar,  
Claudia nunc a quo diffunditur et tribus et gens  
per Latium, postquam in partem data Roma Sabinis.  
una ingens Amiterna cohors priscique Quirites,  
Ereti manus omnis oliuiferaeque Mutuscae;  
qui Nomentum urbem, qui Rosea rura Velini,  
qui Tetricae horrentis rupes montemque Seuerum  
Casperiamque colunt Forulosque et flumen Himellae,  
qui Tiberim Fabarimque bibunt, quos frigida misit  
Nursia, et Ortinae classes populique Latini,  
quosque secans infaustum interluit Allia nomen:  
quam multi Libyco uoluuntur marmore fluctus  
saeuus ubi Orion hibernis conditur undis,  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

24 

 

uel cum sole nouo densae torrentur aristae  
aut Hermi campo aut Lyciae flauentibus aruis.  
scuta sonant pulsuque pedum conterrita tellus.  

 

 Clausus es un nombre de referencia histórica no mitográfica y de quien proviene la 

gens Claudia.25 La historia de Atto Clauso está ligada a la Roma posterior a la caída de los 

Tarquinos. La mención de Clauso como líder de los sabinos de la Italia prístina es llamativa y, 

aunque siempre nos mantenemos dentro de la confusión adrede dispuesta por Virgilio, este 

nombre remite a una relación paradigmática de Roma con los pueblos del Lacio pues Clauso 

condujo cinco mil hombres que se pusieron a la orden de una Roma que, precisamente, 

reclama soldados de sus socii.26 

 Las fuentes aseguran que no todas las ciudades sabinas siguieron el camino de Clauso 

y por ello su mención en este catálogo es particular pues representa una etnia que se opone a 

Eneas pero que en el tiempo será un socius muy respetado por Roma y sus descendientes 

pertenecerán a las élites políticas de la época de Augusto.27 

La referencia a Atto Clauso despierta en lector romano el recuerdo inmediato del 

acontecimiento sucedido en el 504aC., cuando los sabinos de Clauso se instalan en Roma y 

reciben la ciudadanía. Esta referencia genera en el texto virgiliano una tensión interna. Por un 

lado, Virgilio, como vimos en el pasaje anterior, concede a los sabinos una antigüedad 

absoluta en Italia, ubicándolos antes de la llegada misma de Saturno. Además, con este dato 

relaciona la gens Claudia con Italia pero restringe su antigüedad en Roma, pues están 

ausentes como componente de la población original de Roma junto con los latinos dado que 

llegan y se incorporan en los primeros años de la República. Nuevamente, Virgilio, sin dejar 

de reconocer el valor de la gens Claudia, acota su peso histórico en Roma quitándole un lugar 

fundacional. 

                                                           
25 La cuestión del origen sabino de la gens Claudia se sostiene en la tradición retomada aquí por Virgilio y en el 
origen indiscutiblemente sabino del nombre Clausus. Sin embargo, esto no implica que los miembros de la elite 
Claudia se reconozcan de manera compacta como ―sabinos‖ pues como afirma Keaney, A. M. ―Three Sabine 
Nomina: Clausus, Cōnsus, *Fisus‖ Glotta. 69 (1991), pp. 202-214, el nomen ―Claudio‖ es de origen sabino pero 
puede haber tenido su correlato latino Claudius, de manera que Attus Clausus pudo haber ―asimilado‖ sus 
sabinos a los Claudii latinos para formar la gens y, además, con este acto intentar de despojarse del origen sabino 
que una parte de la elite romana contemporánea a Virgilio no solo pretende rescatar sino también poner de 
relieve en el seno de dicha elite. 
El lector contemporáneo de Virgilio, que naturalmente asocia la gens Claudia a un componente latino, se ve aquí 
confrontado con otra versión, la del componente sabino exclusivo, que el poeta sustenta en el nombre Clausus. 
Esta operación virgiliana responde a, por un lado a esa parte de la elite romana que quiere asociarse a los sabinos 
por las virtudes ancestrales de este pueblo, y le quita el componente latino negativo que encarnan otros pueblos 
como los rútulos. 
26 Cfr. Liv. II. 16. 4. Sobre el ―caos‖ histñrico y etnográfico que domina el catálogo de las fuerzas itálicas, véase 
Horsfall, N. Virgil,Aeneid 7. A commentary. Brill 2000. pp. 414 y ss.  
27 Cfr.Tac. Ann. XI. 24. 1 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

25 

 

Es notable que esta presentación se cierre con un símil varias veces utilizado por 

Virgilio (vv.718-721): 

quam multi Libyco uoluuntur marmore fluctus 

saeuus ubi Orion hibernis conditur undis, 
uel cum sole nouo densae torrentur aristae   720 
aut Hermi campo aut Lyciae flauentibus aruis. 

 

El símil
28

 remite a dos geografías extranjeras que contrastan con la ―italianidad‖ de los 

Sabinos en el libro VII: Libia y Licia, referencias a Cartago y Asia a través de las cuales 

Virgilio muestra la naturaleza compleja de una etnia que, al menos desde su ciudadanía en el 

268 aC., goza de prestigio para la política y la sociedad romana, pero que en Eneida, como 

épica que proyecta una historia del pueblo romano, puede asumir caracterizaciones 

etnográficas negativas.29 Es una etnia con características que el símil define como ―negativas‖ 

pero que la historia romana reconoce como prestigiosa y positiva. De este modo podemos 

distinguir por un lado Atto Clauso y el origen de la gens Claudia y, por otro, una etnia itálica 

que después del suceso de Atto Clauso, tiene una historia de enfrentamientos con Roma: en el 

469 aC. aparecen los sabinos guerreando alrededor de Roma, en el 449 aC. el cónsul Romano 

Marco Horacio los vence y recupera botines robados a Roma y en el 290 aC., con el final de 

la tercera guerra Samnita, se da la conquista de las regiones sabinas y sus ciudades quedan 

subordinadas a Roma. 

Quizás podamos tener aquí una clave para entender cómo mira la Eneida a estas etnias 

con las que Roma se enfrentó en el proceso de expansión y dominio de la península itálica. 

Como acto de memoria la mención Clausus es positiva para los lectores de Eneida y, al 

mismo tiempo, el símil, otra forma de definir la etnia sabina, pone de relieve los elementos 

negativos que en algún momento la enfrentaron a Roma. 

 La tercera mención se halla en el relato histórico del escudo de Eneas, Aen. VIII. 635 

fecerat et uiridi fetam Mauortis in antro  
procubuisse lupam, geminos huic ubera circum  
ludere pendentis pueros et lambere matrem  
impauidos, illam tereti ceruice reflexa  
mulcere alternos et corpora fingere lingua.  
nec procul hinc Romam et raptas sine more Sabinas          635 
consessu caueae, magnis Circensibus actis,  
addiderat, subitoque nouum consurgere bellum  
Romulidis Tatioque seni Curibusque seueris. 
post idem inter se posito certamine reges 
armati Iouis ante aram paterasque tenentes                640 

                                                           
28 Sobre el uso de este símil y sus valencias poéticas y políticas, véase Cairns, F. Virgil's Augustan Epic. 
Cambridge. 1989. pp. 109 y ss. 
29 Sobre este punto, véase Horsfall, N. (1971). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

26 

 

stabant et caesa iungebant foedera porca.  
 

Como dijimos antes, la tradición legendaria de Tito Tacio es oscura pero es seguro que 

su lugar de origen era Cures, como Numa Pomplio30, ciudad sabina situada al este del Tíber. 

Los etimologistas latinos asociaron este nombre a Quirites y Quirinal, y entendían el título 

Populus Romanus Quiritium como la expresión del primitivo sinecismo entre sabinos de 

Cures y latinos de las márgenes del Tíber. 

La presencia sabina en la representación de la historia de Roma en el escudo de Eneas 

tiene tres momentos: el rapto de las mujeres sabinas, la guerra entre Rómulo y Tito Tacio y el 

pacto de paz sellado por estos a través del sacrifico de una cerda. En el prolijo recorrido 

histórico del escudo los sabinos aparecen en los albores de Roma a través de la oscura figura 

de Tito Tacio hecho que pone de relieve la adrede confusión temporal que Virgilio ha 

dispuesto con la anacrónica presencia de Clauso en el catálogo de los pueblos itálicos que 

luchan contra Eneas. 

Importante es ella escena de pacto ritual entre Tito Tacio y Rómulo que trae a la 

memoria no solo una antigua paridad entre sabinos y romanos en la constitución de la ciudad 

naciente, sino también la aetia de una práctica política de Roma hacia algunas etnias itálicas a 

las que no somete por medios militares sino con las que pacta una asimilación. 

Esta figura de Tacio evoca la de Clauso y su asimilación pactada al orden Romano, así 

como la anacrónica y lejana lucha de Clauso en contra de Eneas, remite a la antigua rivalidad 

entre Tacio y Rómulo. De esta manera, la mención histórica concreta y datada (la de Atto 

Clauso o Appio Claudio) es ubicada en el pasado legendario y con una alteración de la 

historia, como Virgilio hace en otros momentos de Eneida. Toda alteración del relato 

histórico tiene un fin y una consecuencia. En este caso, la consecuencia es más evidente que 

el fin pues la ubicación de Clauso en el catálogo de las fuerzas itálicas que pelearán contra 

Eneas supone un recuerdo histórico que relaciona a los sabinos en el marco ya no del 

sinecismo sabino-romano sino de la creación de la gens Claudia. Si hablamos de intenciones 

políticas en Eneida, puede afirmarse que la exaltación y la distinción de los Iulii como gens 

derivada de los troyanos y sin contacto con los pueblos italianos es una de ellas.31 

 Respecto del uso del etnónimo sabellus, la primera mención aparece en boca de 

Evandro cuando menciona el origen sabélico de la madre de Palante,  Aen. VIII. 508-519: 

sed mihi tarda gelu saeclisque effeta senectus  
inuidet imperium seraeque ad fortia uires.  

                                                           
30 Cfr. Aen. 6. 810 y ss. y Eden ad v. 638. 
31 Para este punto, véase Bettini, M. ―Un‘ identità ‗troppo compiuta‘. Troinai, Latini, Romani e Iulii nelle 
Enedie‖ MD . 55 (2005). pp. 77 – 102. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

27 

 

natum exhortarer, ni mixtus matre Sabella  
hinc partem patriae traheret. tu, cuius et annis  
et generi fatum indulget, quem numina poscunt,  
ingredere, o Teucrum atque Italum fortissime ductor.  
hunc tibi praeterea, spes et solacia nostri,  
Pallanta adiungam; sub te tolerare magistro  
militiam et graue Martis opus, tua cernere facta  
adsuescat, primis et te miretur ab annis.  
Arcadas huic equites bis centum, robora pubis  
lecta dabo, totidemque suo tibi nomine Pallas.'  

 

Palante es hijo de Evandro y de una madre sabina. Esto impide que sea considerado un 

extranjero, condición necesaria para el líder de las fuerzas itálicas. El discurso de Evandro 

parece indicar que, de no ser hijo de una sabina, Palante debiera ser el líder de la lucha contra 

Turno y Mezencio. Y, sin embargo, como señala Eden ad locum, Evandro prioriza el linaje 

arcadio por sobre la sangre Sabella en sus consideraciones, pues acepta que el liderazgo de 

Palante sería posible, y que cede el mando de las fuerzas a favor de Eneas por la condición 

impuesta por el oráculo.
32

 

 Esta cesión del liderazgo en favor de Eneas es, por supuesto, esencial para la ideología 

de Augusto y la configuración de la leyenda troyana que la sustenta. Desde el punto de vista 

de las relaciones entre las etnias, y en la cronología interna de Eneida, es la primera cesión de 

primacía de un sabino en beneficio de Eneas, un protorromano. Pues como impone el oráculo, 

es preciso que el líder que se oponga a Mezencio sea un externus dux, Aen. VIII. 499-503: 

   o Maeoniae delecta iuuentus,  
flos ueterum uirtusque uirum, quos iustus in hostem  
fert dolor et merita accendit Mezentius ira,  
nulli fas Italo tantam subiungere gentem:  
externos optate duces. 

 

Así como Clauso, el sabino que en la historia cedió hombres a Roma, Palante cederá los 

suyos a Eneas. Este medio-sabino, arcadio nacido en tierra itálica, se integra al mando de 

Eneas y le aporta soldados, tal como dice Evandro en VIII. 518-519.33 

                                                           
32 Véase el comentario ad loc. de Eden, P.. A Commentary on Vergil: Aeneid VIII. (Mnemosyne. Bibliotheca 
Classica Batava). Brill. 2005 
33 Dionisio de Halicarnaso da cuenta de distintas migraciones griegas a Italia. Respecto de los Arcadios afirma 
que los primeros llegaron al sur de Italia 17 generaciones antes de la guerra de Troya. Pero otro grupo emigró al 
norte y se estableció en Umbría y el país de los sabinos donde recibieron el nombre de Aborígenes.  
Un grupo posterior de Arcadios capitaneados por Evandro llegaron al Lacio donde les prodigó su hospitalidad 
Fauno, rey de los aborígenes, y fundaron una colonia en una de las colinas de Roma a la que dieron el nombre de 
Palatino en honor de Palanteo, su ciudad natal de Arcadia. Este fue el primer lugar habitado en el actual 
emplazamiento de Roma. 
Virgilio no desconoce la historia, reconoce el lugar de los sabinos en la geografía prístina de la ciudad pero no en 
la fundación de Roma porque la matre Sabella de Palante nos recuerda a los Aborígenes (sabinos), bajo el reino 
de Fauno, que recibieron a los arcadios de Evandro. Con esto pone al componente sabino como aliado de Eneas 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

28 

 

Como en el caso histórico de Clausus, Palante cede hombres a Eneas, pero como 

sabélico, mostrará una serie de virtudes como la valentía que lo posicionan como un 

antepasado digno del etnónimo sabellus. 

 

 Conclusión 

Los etnónimos sabinus y sabellus que se registran en la obra de Virgilio permiten 

suponer que el poeta evita una exaltación extrema de las virtudes sabinas, equilibrando 

aspectos positivos y negativos por medio de una reescritura de la historia de Roma y del cruce 

de variables etnográficas como el primitivismo.  

Según creemos, es un procedimiento que intenta restar peso a la gens Claudia, de origen 

sabino, hecho que redunda en favor de los Iulii como gens sobresaliente y eminentemente 

troyana en la obra épica. Después de todo, los dirigidos por Clauso no son aquellos sabinos 

que se integran a Roma en el 504 sino un grupo étnico parte de estos seres indóciles que 

Saturno intentó civilizar pero que, una vez pasada la aetas aurea, ostentan esa llamativa 

mixtura de elementos positivos y negativos y que podríamos condensar en la duritia, por un 

lado virtud del campesino severo y, por otro, caracterización étnica de pueblos incivilizados, 

habitantes de las montañas y dedicados a la rapiña. En el libro VII, Clauso es el fundador de 

la gens Claudia y comparte estas características negativas con el resto de los pueblos itálicos. 

Virgilio no niega la virtud modelo de los sabinos y por ello usa el adjetivo seuerus en VIII 

638. Pero, al mismo tiempo, la comparación de las fuerzas de Clauso con el mármol Líbico y 

con las mieses de Licia en el libro VII. 718 y 721 evita asumir esta gens como modelo 

perfecto frente al que deba competir la gens Iulia en la constitución del estado romano 

posterior a la guerra de Accio. 

Las etnias itálicas son presentadas por Virgilio como un cuerpo caótico tanto en su 

conformación política cuanto en sus características etnográficas, pero Roma no puede ignorar 

que algunas se han integrado en el pasado y ahora son prestigiosos componentes de su 

sociedad y que de muchas de estas etnias se nutre su grandeza militar y, en particular, la 

victoria de Augusto en Accio. Por ello la mirada de Virgilio, confusa, es un recuerdo de 

aquellos enfrentamientos y del reciente Bellum Sociale después del cual la relación de Roma 

con estas etnias será de inclusión a través de la ciudadanía y de un trato más o menos 

igualitario según el papel que hubieron desempeñado en su lucha contra Roma.34 

                                                                                                                                                                                     
a través de Evandro pero en el libro 12 los matrimonios que responden al mandato condere gentem son entre la 
pubes troiana y los latinos. Así se desemboca en la gens Iulia y le quita el lugar a los componentes sabinos de la 
élite romana. 
34 Un caso paradigmático es el Capua en el que confluyen el apoyo de esta ciudad a Aníbal y, luego, el liderazgo 
del Bellum Italicum en la región campana. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

29 

 

Las caracterizaciones virgilianas, en este caso de los sabinos, son elecciones pensadas 

para enfrentar la memoria remota de una Italia prístina y la memoria más reciente del Bellum 

Sociale sin reabrir las heridas de los itálicos ni dejar de mostrar un liderazgo positivo de 

Roma. 

 

 

Bibliografía 

Adler, E. (2003), Vergil‘s Empire. Political Thought in the Aeneid. Rowman & Littlefield. 
Oxford. 
Alvar Ezquerra, A. (2003): ―Historia y poesía en la Eneida: a propñsito de la gens Sergia‖, en 
Alonso del Real, C./García Ruiz, P./Sánchez-Ostiz, Á. (edd.): Urbs aeterna. Actas y 
colaboraciones del coloquio internacional ‗Roma entre la literatura y la historia‘. Homenaje a 

la Profesora Carmen Castillo. Mundo antiguo 9 (Pamplona). 
Ames, C., De Santis, G. (2013) «La construcción de identidades étnicas en el estado augusteo.  
El ejemplo de la Eneida » Estudios Clásicos (Madrid) Nr. 29, p. 1-24- 
Ames, C., De Santis, G. (2011) „La memoria histñrica de la diversidad étnica italiana en 
Eneida de Virgilio―, Circe 16, p. 41-54. 
Ames, C., De Santis, G. (2010). „Die Konstruktion ethnischer Identitäten in Augusteischer 
Zeit. Vergils Aeneis‖, Gymnasium. Zeitschrift für Kultur der Antike und humanistische 
Bildung 117, p. 1-22. 
Ando, C. (2002). ―Vergil's Italy: Ethnography and  Politics in first-century Rome‖. En 
Levene, D. S. (Ed.). Clio and the Poets: Augustan Poetry and the Traditions of Ancient 
Historiography.Leiden. 
Barchiesi, A. (2007) ―Bellum Italicum: l‘unificazione dell‘Italia nell‘ Eneide‖. En Urso, G. (a 
cura di) (2007) Patria diversis gentibus una? Unità politica e identità etniche nell‘Italia 

antica. Atti del convegno internazionale Cividale del Friuli, 20-22 settembre 2007. 
Fondazione Niccolò Canussio. Edizioni ETS. Friuli.- Cairns, F. (1989) Vergil‘s Augustan 

Epic. Cambridge.  
Bettini, M. (2005) ―Un‘ identità ‗troppo compiuta‘. Troinai, Latini, Romani e Iulii nelle 
Enedie‖ MD, pp. 77 – 102. 
Bickerman, E.J. (1952). ―Origenes gentium‖, Classical Philology, 47, 65-81. 
Bourdin, S. (2005), ―Ardée et les Rutules. Réflexions sur l‘émergence et le maintien des 
identités ethniques des populations du Latium pre romain‖. Mélanges de l'Ecole française de 
Rome. Antiquité. 117. 2., pp. 585-631. 
Cairns, F. (1989), Virgil's Augustan Epic. Cambridge.  
Dench, E. (1995) From Barbarians to New Men. Greek, Roman, and Modern Perceptions of 
Peoples of the Central Apennines, . Oxford.  
De Santis, G. - Ames, C. (2013) „The ekphrastic History of Rome: complementarity of 
geographical description and Aeneas´s shield in Book 8 of the Aeneid. Ephemeris 
Dacoromana. Roma: Editorial Academei Romane. 2013 vol .XV. 
De Santis, G. - Ames, C. (2013) ―Sabinos y Sabelli en Eneida de Virgilio. Criterios 
etnográficos y relaciones entre Roma y los pueblos itálicos‖, Revista de Estudios Clásicos. 
Mendoza: Universidad de Cuyo. 
De Santis, G. - Ames, C. (2012)― La diversidad étnica en la constitución de la sociedad 
romana en Eneida‖, Stylos. Buenos Aires: Instituto de Estudios Grecolatinos. UCA. 2012 vol. 
n°21, p. 47 - 59. 
Eden, P..( 2005), A Commentary on Vergil: Aeneid VIII. (Mnemosyne. Bibliotheca Classica 
Batava). Brill.  
Fordyce, Chr. (1977), Virgil. Aeneid VII-VIII. Oxford. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

30 

 

Giardina, A. (1997). L‘Italia Romana: Storia di un‘identita incompiuta, Bari. 
Horsfall, N. (1990), ―Numanus Remulus: Ethnography and Propaganda in Aeneid 9.598 ff.‖, 

en Harrison, Stephen (Ed.) Oxford Readings in Vergil´s Aeneid. Oxford, New York, Oxford 
Uneversity Press pp. 305-315. 
Horsfall, N. (2000), Virgil, Aeneid 7: A Commentary (Mmemosyne Supplement 198). Leiden. 
Brill. 
Keaney, A. M. (1991), ―Three Sabine Nomina: Clausus, Cōnsus, *Fisus‖ Glotta. 69, pp. 202-
214. 
Levene, D. S. – Nelis, D. P. (2002), Clio and the Poets. Augustan Poetry and the Traditions 
of Ancient Historiography. Brill. Leiden.Boston. Köln. 
Moorton, R. F., (1989) ―The innocence of Italy in Vergil‘d Aeneid‖, American Journal of 
Philology 110 pp. 105-130. 
Martinez-Pinna, J. (2002). La prehistoria mítica de Roma: introducción a la etnogénesis 
latina. Gerion, Anejo VI, Madrid. 
Muse, K. (2007 ―Sergestus and Tarchon in the Aeneid‖. The Classical Quarterly. 57), pp. 
586-605. 
Nielson, K. (1984) ―Tarchon Etruscus-alter Aeneas‖ Pacific Coast Philology 19, pp. 28-34. 
North, J., (1981) ―The development of Roman imperialism‖, Journal of Roman Studies  71 
pp. 1-9. 
Poucet, J. (1978), ―Les Sabins aux origines de Rome. Orientations et problèmes‖ ANRW  I, 2. 
pp. 48-135. 
Rehm, B. (1932). Das geographisce Bild des alten Italien in Vergils Aeneis. Philologus Suppl. 
24.2. Leipzig.  
Rouveret, A. (1988), 'Tite-Live, Histoire Romaine IX, 40: la description des armees samnites 
ou les pieges de la Symmetrie', en Adam and Rouveret (éd.), Guerre et sociétés en Italie aux 
Ve et Ive siècles avant J.-C. Les indices fournis par l'armement et les techniques de combat. 
Paris, pp. 91 y ss. 
Schweizer, H. J. (1967). Vergil un Italien. Zürich. 
Suerbaum, W. (1967). ―Aeneas zwischen Troia und Roma‖, Poetica 1, 176-204. 
Suerbaum, W. (1993) ―Der Aeneas Vergils-Mann zwischen Vergangenheit und Zukunft‖. 
Gymnasium 100. pp. 419-437. 
Syme Ronald (1939), The Roman Revolution, Oxford. 
Thomas, R. (1982) Lands and Peoples in Roman Poetry. The Ethnographical Tradition. 
Supplementary Volume 7.  
.Vogt Spira, G. und Rommel, B. (Hgbs.) (1996). Rezeption und Identitat. Die kulturelle 
Auseinandersetzung Roms mit Greichland als europaisches Paradigma, Stuttgart. 
 
 

 

  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

31 

 

De Herkhuf a Ankhtifi: autobiografías y lógicas sociales en el valle del Nilo hacia finales 
del III milenio a.C.  

 

Marcelo Campagno 
Universidad de Buenos Aires-CONICET 

El ―caos‖ 

A caballo de viejas percepciones historiográficas y a partir de un modo al menos 

ingenuo de interpretar las fuentes históricas, la egiptología tradicional abrazó la idea de que la 

historia egipcia estaba jalonada por varios períodos ―oscuros‖, el primero de los cuales 

constituía una verdadera dark age. Se trataba de la época que coincide grosso modo con los 

últimos dos siglos del III milenio a.C., a la que se denominó Primer Período Intermedio, y se 

concibió como una fase interpuesta entre dos épocas aparentemente más plenas: las del Reino 

Antiguo (2700-2200 a.C.) y del Reino Medio (2000-1750 a.C.). Ciertos textos de este último 

período –las Lamentaciones de Ipuwer, la Profecía de Neferti− hablaban de un tiempo 

anterior que había sido una suerte de monstruoso ―mundo al revés‖, en el que el orden social 

se hallaba completamente subvertido. Con base en estos textos, y en combinación con algunos 

textos de la época en cuestión –especialmente, ciertas autobiografías de los jerarcas locales− y 

otros más tardíos –como la Enseðanza para Merikara− se llegñ a elaborar un cuadro 

dramático, en el que la hambruna generalizada, las violentas invasiones de los asiáticos y la 

revoluciñn social encabezada por un iracundo ―proletariado‖ habían arrasado con todo lo 

conocido con anterioridad
1
. 

En tiempos más recientes, los especialistas fueron abandonando estas percepciones, 

admitiendo que ese cuadro general estaba demasiado basado en representaciones que 

correspondían al modo egipcio de referir al caos y al modo en que éste había sido suprimido 

por los monarcas del Reino Medio. Es cierto que muchos de ellos parecen tener cierta 

nostalgia respecto del empleo de esas imágenes calamitosas que sus predecesores habían 

elaborado, y aún gustan de caracterizar el final del Reino Antiguo en términos de ―caída‖, de 

―colapso‖ o de ―desastre‖, que parecen aplicables a todo lo que sucedía en la época
2
. Sin 

                                                           
1 Considérese, a modo de ejemplo, la descripción del período que proponen Drioton y Vandier (1964 [1952], 
183): ―La invasiñn extranjera y la guerra civil se abatieron sobre Egipto […] La situaciñn de Egipto, en esa 

época, era trágica. El pueblo aprovechaba la anarquía existente para cumplir lo que se ha denominado «la 
revolución social». Los nobles fueron desposeídos por la plebe; el terror reinaba en todas partes, ninguna persona 
osaba emprender iniciativas, los campesinos no cultivaban la tierra y era inútil que el Nilo cumpliera sus 
crecidas, pues nadie trabajaba y el hambre se agregaba a los males precedentes‖. En similar sentido, cf. 

Vercoutter (1986 [1965], 256; Wilson (1988 [1951], 160). 
2 Las alusiones dramáticas son actualmente más frecuentes en textos de divulgación, incluso elaborados por 
especialistas (cf., por ejemplo, Hassan 2012, donde se habla del ―desastroso colapso de la monarquía‖; 

http://www.bbc.co.uk/history/ancient/egyptians/apocalypse_egypt_01.shtml). En los últimos tiempos, sin 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

32 

 

embargo, también existe una tendencia a comprender el Primer Período Intermedio como una 

época de cambios que no configuran ninguna catástrofe generalizada pero sí pueden ser 

interpretados en términos de crisis. En efecto, si los indicadores de una grave crisis social en 

el paso del Reino Antiguo al Primer Período Intermedio brillan por su ausencia o resultan más 

que sospechosos, hay un sentido específico en el que aún es posible hablar de crisis: se trata 

de la crisis del dispositivo político estatal centralizado en la corte real, que se había 

constituido en los umbrales de la Dinastía I, con la unificación del territorio comprendido 

entre la primera catarata del Nilo y el mar Mediterráneo. Se trata, en este sentido, de un 

proceso de fragmentación política en el marco del cual se asistiría a una creciente merma de la 

potencia de intervención de aquel dispositivo estatal central –así como a una variación en sus 

modos de simbolizaciñn−, dando lugar a la autonomizaciñn de ciertos núcleos regionales, y a 

una serie de conflictos entre algunos de estos núcleos, que se extendería hasta la 

estabilización de un nuevo escenario centralizado a partir de los reyes tebanos que darían 

comienzo a la Dinastía XI
3
. 

Ahora bien, así definida, esa crisis implica que deja de reproducirse un dispositivo 

estatal que había sido central para la articulación social en el valle del Nilo durante siglos. 

¿Cómo incide entonces ese proceso de fragmentación en las principales dinámicas 

sociopolíticas existentes? Para muchos autores que han considerado estos períodos, a pesar de 

enfatizar el ―colapso‖ del Estado, parecería tratarse de una mera reducciñn de escala, en la 

medida en que se sostiene que la fragmentación desemboca en la constitución de pequeños 

Estados regionales. Así por ejemplo, Joseph Tainter indica que, a finales del Reino Antiguo, 

―la autoridad política del rey declinñ a medida que se alzaba el poder de los gobernantes 

provinciales y la riqueza de la nobleza administrativa […] En 2181 a.C. la Dinastía VI 

terminó y el Reino Antiguo colapsó; la unidad nacional se desbarató, emergieron varios 

pequeños Estados (statelets) independientes o semi-independientes, y hubo muchos 

gobernantes y generalmente cortos reinados‖
4. Para Guillemette Andreu: ―Aquí y allá, ciertos 

reyezuelos (kinglets) asumieron el título de Rey del Alto y el Bajo Egipto, liderando los 

                                                                                                                                                                                     
embargo, las referencias al ―colapso de las civilizaciones‖ también se han multiplicado en el ámbito 
estrictamente académico: cf. Tainter (1988); Diamond (2005); perspectivas críticas en McAnany y Yoffee 
(2010). 
3 Por cierto, al señalar el carácter principalmente político de la crisis, no se sugiere que los cambios que tienen 
lugar durante el Primer Período Intermedio acontezcan únicamente en el ámbito de las prácticas políticas sino 
que sólo en este ámbito puede determinarse un contexto de crisis. Sobre las características del período según 
perspectivas egiptológicas más recientes, cf. Daneri (1992); Franke (2001, 526-532); Seidlmayer (2001, 118-
147); Moreno García (2004, 271-300; 2009, 181-208). 
4 Tainter (1999, 1006-1007). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

33 

 

pequeños Estados (little states) que ellos habían forjado para sí mismos‖
5
. También Barry 

Kemp parece concebir el problema de un modo parecido, cuando considera que, durante el 

Primer período Intermedio, el nomarca Ankhtifi de Hieracñmpolis, ―habiéndose apoderado de 

tierras, estuvo, por un breve período, gobernando en efecto un Estado en miniatura (a 

miniature state)‖
6
. 

Otros autores parten de consideraciones en cierto modo opuestas. En efecto, para ellos, 

aquel ―colapso‖ del Reino Antiguo es generador de novedades en las dinámicas sociopolíticas 

dominantes. Para algunos de ellos, entre los que sobresale Jan Assmann, el Primer Período 

Intermedio implica un cambio específico en la estructura social, definido por ―la emergencia 

de un nuevo actor social: el patrñn‖. Tal novedad introduciría un ―estrato intermedio‖ en el 

esquema social del Reino Antiguo, en el cual, según el autor, ―el rey y su entorno (clique) 

ejercían un dominio absoluto sobre una masa inorgánica de súbditos‖
7. En similar sentido, 

Detlef Franke considera que es durante el Primer Período Intermedio cuando ―las redes 

sociales se desarrollaron más allá de la familia nuclear y de la relación de amo y sirviente, al 

vincularse los seguidores a patrones locales por lazos recíprocos de seguridad por fidelidad, 

dependencia económica, y el ideal ideológico del buen pastor‖8. Para Elen Morris, en cambio, 

parece tratarse de un proceso que, en cierto modo, re-edita las antiguas dinámicas pre-

estatales. En efecto, aun pensando que lo estatal permanece durante el Primer Período 

Intermedio como una especie de ―memoria viviente‖ (living memory), la autora considera que 

el proceso político de tal época es ―análogo al que había existido inmediatamente antes de la 

primera formaciñn del Estado‖ (p. 64), en el IV milenio a.C: ―en ambas eras, la concentraciñn 

de la gente en locaciones discretas, la emergencia de líderes fuertes, y –como era 

repetidamente proclamado durante el Primer Período Intermedio– una necesidad muy real de 

adquisición de tierra arable condujeron a la formación de alianzas y el fomento de 

hostilidades entre varias élites regionales‖
9
.  

Como habrá ocasión de advertir, todas estas miradas parecen insuficientes para considerar el 

problema de las dinámicas sociales de finales del III milenio a.C. en el valle del Nilo. Y, sin 

                                                           
5 Andreu (1997 [1994], 9).  
6 Kemp (2006, 309). También Daneri (1992, 121). 
7 Assmann (2002 [1996], 50). El análisis de la autobiografía de Ankhtifi corresponde a las pp. 94-105. 
8 Franke (2001, 531). Respecto de la cuestión del patronazgo en el Primer Período Intermedio, cf. también 
Franke (2006, 159-185); Morenz (2009-10, 184). 
9 Morris (2006, 68). De hecho, en p. 58 afirma que la fragmentaciñn llega hasta niveles comunales: ―Debido a la 
quiebra del gobierno fuertemente centralizado, las periferias se fragmentaron primero al nivel de las 
comunidades locales, cada una de las cuales se vio forzada a mirar internamente o a sus vecinos más cercanos 
para lidiar con los problemas y satisfacer sus necesidades básicas‖. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

34 

 

embargo, tienen algo de razonable. En efecto, las percepciones en clave de continuidad 

organizativa de los nomos pone de relieve la cuestión de la vigencia de la lógica estatal. Las 

observaciones que señalan la emergencia de prácticas de patronazgo también apuntan a una 

lógica específica de producir lazo social. Y la alusión a una analogía con los tiempos pre-

estatales permite pensar –aunque su autora no lo haga expresamente– en la principal lógica de 

organización social de tales tiempos, vale decir, la lógica del parentesco. Son esas tres lógicas 

–las que corresponden a lo estatal, lo patronal y lo parental– las que, desde la perspectiva que 

aquí se plantea, estructuran la existencia social en el Egipto de finales del III milenio a.C. Y 

es por ello que aquí proporcionarán la clave de lectura de los textos que serán analizados
10. 

Lo que este artículo propone es una consideración de dos conocidísimas autobiografías 

funerarias: las que proceden de los sepulcros de Herkhuf en Qubbet el-Hawwa
11

 y de Ankhtifi 

en Mo‘alla
12. Las actividades que refiere Herkhuf, alto funcionario del Alto Egipto con base 

en Elefantina, corresponden a los reinados de Merenra y Pepi II, a mediados de la Dinastía 

VI, c. 2300 a.C, esto es, una época de plena vigencia del dispositivo político estatal 

centralizado en la corte real menfita, que había cobrado forma hacía más de siete siglos. Los 

asuntos que describe Ankhtifi, jefe del nomo hieracompolitano probablemente a comienzos de 

la Dinastía IX de Heracleópolis, c. 2150 a.C., corresponden en cambio a una época en la que 

aquel dispositivo político centralizado había cesado. La posibilidad de comparar ambas 

autobiografías puede ser de interés, en primer lugar, porque se trata de dos de las más 

emblemáticas fuentes de cada uno de los períodos considerados, y constituyen, por tanto, dos 

textos clave en la construcción historiográfica de tales períodos. Y en segundo lugar, porque 

ambas fuentes corresponden, de hecho, al mismo género textual, de modo que el análisis 

comparativo opera sobre soportes estrictamente equivalentes. En tren de considerar tales 

textos, es dable suponer que los contrastes entre el Reino Antiguo y el Primer Período 

Intermedio hayan dejado huellas en un tipo de textos cuya existencia atraviesa ambas 

épocas
13

. Así las cosas, ¿qué es lo que principalmente refleja el contraste entre las 

autobiografías de Herkhuf y de Ankhtifi? ¿Una continuidad básica, como escenario para un 

                                                           
10 La cuestión general de la importancia de lo parental, lo patronal y lo estatal para comprender la historia 
egipcia antigua, así como el enfoque analítico en términos de lógicas sociales, han sido consideradas en otros 
textos. Cf. Campagno (2006, 15-50; 2009a, 7-24; 2009b, 341-351).  
11 Cf. Urk. I, 120-131 (texto jeroglífico). Traducciones: Breasted (1962 [1906], 150-154, 159-161); Lichtheim 
(1973, 23-27); Strudwick (2005, 328-333). 
12 Cf. Vandier (1950) (publicación de la tumba y textos). Otras traducciones del texto: Schenkel (1965, 45-57); 
Lichtheim (1973, 85-86). 
13 Acerca del contraste entre las autobiografías del Reino Antiguo y del Primer Período Intermedio, cf. Coulon 
(1997, 120-122). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

35 

 

cambio que sería meramente de escala? ¿Un cambio drástico, que supone la irrupción de una 

nueva forma de constituir el lazo social? ¿Un retorno a los tiempos sin Estado? Veamos qué 

se puede leer en los textos. 

 

Lo estatal 

 Desde su emergencia en el valle del Nilo hacia mediados del IV milenio a.C., 

la lógica estatal se instituye como dinámica dominante en la estructuración social. En efecto, 

aquello que solemos llamar ―Antiguo Egipto‖ es básicamente el espacio articulado por medio 

de esta lógica, que implica la instalación del monopolio legítimo de la coerción como 

parámetro constitutivo de toda una serie de prácticas decisivas, incluyendo la toma y la 

transmisión de decisiones políticas, así como la extracción de tributo. No sorprende que los 

testimonios de épocas fuertemente centralizadas como las que corresponden al Reino Antiguo 

refieran reiteradamente a tal lógica. Y esas referencias se hacen aún más explícitas cuando se 

trata de un tipo de textos como las autobiografías de los altos dignatarios, que definen su 

posición social principalmente en función de su pertenencia al ámbito estatal. 

Si se considera la autobiografía de Herkhuf, ese sesgo fuertemente estatal es lo primero que se 

advierte con claridad. La membresía respecto del dispositivo estatal se expresa copiosamente, 

de diversas maneras. Ante todo, esto se hace inmediatamente visible en la titulatura que 

Herkhuf presenta en ocho oportunidades (Urk. I, 120:14-15; 121:4-5; 121:9-10; 123:8-9; 

123:12-15; 123:16-124:6; 127:16-17; 128:4) a lo largo de su autobiografía, a través de la cual 

el funcionario asume una identidad dominante en función de su pertenencia al aparato del 

Estado. Veamos un ejemplo: 

 
El gobernante (HAty-a), compañero único, sacerdote lector, quien 
está en la cámara, pastor de Nekhen, jefe de Nekheb, tesorero del rey 
del Bajo Egipto, compañero único, sacerdote lector, supervisor de 
intérpretes, quien está a cargo de todos los asuntos de la Cabeza del 
Alto Egipto, quien está en el corazón de su señor, Herkhuf (Urk. I, 
123:12-15).  

Como puede notarse, este tipo de titulaturas combina posiciones ligadas al servicio político-

administrativo (gobernante, jefe, supervisor, quien está a cargo de todos los asuntos) con otras 

que indican un lazo expreso con el monarca (compañero único, quien está en el corazón de su 

señor). Pero tanto unas como otras señalan –por la vía de la cadena de mandos o del contacto 

directo con la cúspide absoluta del dispositivo– que Herkhuf se encuentra a las órdenes del 

rey. Esto se advierte claramente en referencia a las principales acciones que el oficial refiere 

en su tumba: las expediciones hacia las regiones sureñas. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

36 

 

 
 ―La Majestad de Merenra, mi señor, me envió (hAb) [a Iam] […] Su 

Majestad me envió por segunda vez […]. Su Majestad me envió por 

tercera vez a Iam‖ (Urk. I, 124:9, 17; 125:13). 

 
El rey envía a Herkhuf. No solicita, no propone: el rey ordena. Del mismo modo que Herkhuf 

lo hace respecto de quienes tiene a su cargo, por ejemplo, para mantener informado al 

monarca de sus actividades: 

 
[Entonces yo envié un oficial con un hombre de] Iam al séquito de 
Horus, para hacer que la Majestad de Merenra, mi señor, supiera (rx) 
(Urk. I, 126:7-9). 

 
En efecto, el rey exige saber. La autobiografía de Herkhuf abunda en ello, a partir de lo que se 

presenta como la transcripción de una carta del propio rey Pepi II, instruyendo especialmente 

a Herkhuf respecto del cuidado que ha de tener en el traslado de un pigmeo a la corte real (por 

ejemplo, le dice: ―haz diez inspecciones por noche‖, Urk. I 130:13) y comunicándole las 

órdenes que ha dado para garantizar con provisiones el retorno exitoso de la expedición: 

 
Se han impartido órdenes (wD) a (cada) jefe de establecimientos 
nuevos, compañero y supervisor de sacerdotes para comandar que se 
tomen las provisiones que están a su cargo, del almacén de cada 
establecimiento y de cada templo; no hago ninguna excepción (xw) 
(Urk. I, 131:4-7). 

 
La contrapartida esperable de las órdenes impartidas es la ejecución precisa de ellas. Herkhuf 

se ufana de haber realizado todo lo que el rey ha determinado realizar, desde la obtención de 

bienes hasta el despliegue de la violencia guerrera: 

 

 [Yo soy] quien trae todos los productos del extranjero a su señor 
[…], quien impone (wdj) el temor de Horus en las tierras extranjeras 

[…], quien hace lo que a su señor place (Urk. I, 123:17; 124:3-4). 

 
Ésta es, en efecto, la condición del funcionario ideal, que transmiten las autobiografías del 

Reino Antiguo. La condición de un ejecutor que cumple prodigiosamente con los deseos del 

rey divino, lo que a cambio le reporta el reconocimiento del monarca: 

 
Quienes escuchen lo que Mi Majestad ha hecho por ti dirán: ‗¿Hay 

algo igual a lo que se ha hecho por el compañero único Herkhuf 
cuando retornó de Iam, dado el celo (rsw) que puso en hacer lo que 
su señor ama, le place y ordena?‘ (Urk. I, 129:10-14). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

37 

 

 
Ahora bien, ¿qué sucede, en esta línea, con la autobiografía de Ankhtifi? Ciertamente, para la 

época en que escribe el nomarca de Hieracómpolis, la situación política había variado 

fuertemente. Esas órdenes como las que refiere Herkhuf, emanadas en Menfis y cumplidas en 

Nubia, ya no habrían podido ser siquiera formuladas. Pero la crisis del dispositivo estatal 

central, ¿implica una suerte de ―retorno‖ a las dinámicas pre-estatales? ¿Implica, en cambio, 

una atomización por medio de la cual las dinámicas estatales continúan incambiadas a escala 

local o regional? Las referencias a la lógica estatal en la autobiografía de Ankhtifi permiten 

notar que aquella no se desvanece pero que tampoco produce un Estado ―en miniatura‖, en el 

que lo estatal pudiera operar con total autonomía respecto de lo que sucedería fuera de él. 

Del mismo modo que sucede con la autobiografía de Herkhuf, el indicador más evidente de la 

existencia de una dimensión estatal en las inscripciones de Ankhtifi procede de las referencias 

a su titulatura. En una decena de ocasiones (Inscr. 1, 5 [2 veces], 6, 7, 10, 11, 13, 15, 16.3), la 

evocación de las acciones que Ankhtifi había realizado durante su vida viene precedida de la 

mención de los títulos que había detentado. Veamos una de ellas: 

 
El miembro de la élite (r-pat), gobernante (HAty-a), tesorero del rey 
del Bajo Egipto, compañero único, sacerdote lector, jefe del ejército, 
jefe de intérpretes, jefe de las regiones montañosas, gran jefe de los 
nomos de Edfu y de Hieracómpolis, Ankhtifi (Inscr. 1). 

 
Los paralelismos notables entre los títulos que menciona Ankhtifi y los anteriormente 

indicados por Herkhuf no da lugar a dudas acerca del hecho de que la autopresentación de 

Ankhtifi sigue un protocolo compatible con el utilizado por los altos funcionarios del Reino 

Antiguo cuando destacan su pertenencia al dispositivo estatal. Es cierto que estos títulos 

conviven ahora con otras referencias en las que Ankhtifi se autocalifica de ―bravo‖ (nxt) y de 

―héroe‖ (TAy), lo que destaca –como veremos a continuaciñn− su posiciñn autñnoma de 

patrón. Pero no es menos cierto que son copiosas las referencias a un tipo de títulos que sólo 

cobran sentido en el marco de la lógica estatal. Por cierto, podría pensarse que esos títulos, o 

algunos de ellos, pudieran haber perdido su sentido primario y que, en tiempos de Ankhtifi, 

sñlo implicasen una calificaciñn ―honorífica‖. Pero en tal caso, la argumentación sólo se 

desplaza un paso: en efecto, si no se tratara de cargos efectivamente ejercidos, el sistema de 

referencias honoríficas habría seguido operando según los criterios de exaltación propios del 

Reino Antiguo, en los que lo decisivo era la inserción en el dispositivo social presidido por el 

rey-dios. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

38 

 

Precisamente, el monarca divino no se halla totalmente ausente en el escenario que plantea 

Ankhtifi. Una breve inscripción asociada a una de las pinturas murales de la tumba señala: 

 
Horus trae el Nilo (= la inundación) para su hijo Neferirkara (Inscr. 
16.18). 

 
Es cierto que se trata de una inscripción marginal en el conjunto mortuorio. Pero es muy 

significativa, en más de un sentido. Por un lado, con independencia de las discusiones acerca 

de su identidad específica
14

, la mención a un rey Neferirkara es decisiva porque implica que 

Ankhtifi reconoce que la monarquía existe por fuera del nomo hieracompolitano que él dirige. 

Por otro lado, el hecho de que la única mención al rey remita al contexto divino y a la 

consecución de la inundación, sugiere, como apunta Stephan Seidlmayer, que el monarca es 

mencionado ―en su rol sagrado como mediador entre la sociedad humana y las fuerzas de la 

naturaleza‖
15

. ¿Podría interpretarse esta referencia como un reconocimiento del carácter 

sagrado pero no necesariamente estatal del rey? Posiblemente. Seidlmayer señala, en este 

punto, que el rol político del rey ―había sido asumido por otras autoridades‖.
16

 ¿Qué 

autoridades? Si se relee la inscripción, es Horus quien garantiza la inundación para el rey. 

Otra de las inscripciones de la autobiografía también pone en el centro de la escena a la 

misma divinidad, pero en un plano mucho más político: 

Horus me trajo al nomo de Edfu por vida, prosperidad y salud, para 
restablecerlo […] Horus deseaba restablecerlo, y me trajo a mí para 
restablecerlo (Inscr. 2). 

 
Ankhtifi describe entonces el estado de abandono en el que halló a su nomo vecino, y cómo 

obró para recuperar el orden allí. Lo que interesa destacar aquí es que el nomarca de 

Hieracómpolis interviene en Edfu no por su propia cuenta sino por orden de Horus, en calidad 

de autoridad política. Podría especularse aquí acerca de la importancia de Horus en estos 

nomos sureños, o acerca de la caracterización del rey como un personaje sagrado que no 

ejerce el poder político, pero lo importante es el hecho de que las prácticas de la realeza –

tanto cñsmicas como políticas− aparecen como ejercidas desde fuera. La potencia de Ankhtifi, 

que el nomarca remarca a lo largo de su autobiografía, no niega la existencia de otro poder, 

que rige en una escala más amplia, y al que Ankhtifi acude como instancia que legitima su 

posición y su accionar. Esto mismo sucedía con Herkhuf, aunque allí la dimensión cósmica y 

                                                           
14 Al respecto, cf. Vandier (1950, 35-40); Spanel (1984, 87-94); Daneri (1992, 70).  
15 Seidlmayer (2001, 131). 
16 Seidlmayer (2001, 131). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

39 

 

política de lo estatal se hallaban claramente unidas en la figura de los monarcas menfitas a los 

que responde el funcionario
17

. 

 

Lo patronal 

Permanezcamos analizando la autobiografía de Ankhtifi. De acuerdo con lo que indicábamos 

en el inicio, Jan Assmann y otros autores sugieren que el patronazgo es una dinámica social 

que se establece en el Primer Período Intermedio. De hecho, el análisis de Assmann para 

ilustrar este punto opera precisamente sobre la autobiografía de Ankhtifi, en tanto tales 

inscripciones constituirían, según el autor, uno de los mejores testimonios para la 

caracterizaciñn de esa nueva ―estructura social‖ patronal. En efecto, las inscripciones 

autobiográficas del Primer Período Intermedio enfatizan la capacidad autónoma de acción de 

los dignatarios y ensalzan sus figuras no ya por haber gozado del favor real, como es norma 

durante el Reino Antiguo, sino por cualidades propias tales como la bravura, la sabiduría y la 

generosidad. Se trata de cualidades que asocian al poderoso local no tanto con una autoridad 

superior sino más bien con aquellos que de él dependen. Consideremos un ejemplo de cómo 

describe Ankhtifi su propia potencia: 

 

Yo soy el comienzo y el fin de la gente; quien encontraba qué decir 
cuando hacía falta, al frente de la tierra, debido a mi profunda 
determinación; de palabra hábil y corazón firme en el día de la 
unidad de los nomos. Yo soy un héroe sin igual (Inscr. 3). 

 
Esa fuerza autónoma del nomarca aparece, en varias ocasiones, orientada hacia la protección 

del necesitado: 

 
Yo di pan al hambriento, ropas al desnudo, ungüento a quien no tenía, 
sandalias al descalzo; di mujer a quien no la tenía. Yo hice vivir a (las 
ciudades de) Hefat y Hormer [...] Nunca permití que hubieran 
muertos de hambre en este nomo (Inscr. 10). Yo rescaté al débil del 
poderoso, escuché la palabra de la viuda (Inscr. 13). 

 
Ahora bien, esas acciones de protección, de las que Ankhtifi se jacta a lo largo de su 

autobiografía, no son sin contrapartida. Como conviene a los lazos de reciprocidad asimétrica 

que caracterizan a las prácticas de patronazgo, los beneficios materiales que el patrón obtiene 

                                                           
17 Considérese en este sentido la referencia, ya apuntada (Urk. I, 124:3), en la que Herkhuf señala que él es 
―quien impone el temor de Horus‖, en explícita alusiñn al monarca, identificado con el dios halcñn. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

40 

 

para su cliente implican que éste debe retribuir con la lealtad hacia su patrón
18

. No es casual 

que en repetidas ocasiones en las que Ankhtifi refiere a sus tropas, destaca particularmente su 

confiabilidad (DAmw n mH-ib: tropas confiables, lit., de corazón pleno). Por lo demás, si 

están claros los beneficios que Ankhtifi ofrece a sus protegidos, igualmente lo está el riesgo 

que corren aquellos que no los retribuyen con lealtad: 

 
En cuanto a cada uno sobre los que puse mi mano, nunca les pasó 
algo (malo), debido al secreto de mi corazón y la excelencia de mis 
planes; pero en cuanto a todo ignorante y todo miserable que se puso 
contra mí, recibió de acuerdo con lo que dio (Inscr. 4). En cuanto al 
que escuchó mi consejo, nunca le pasó algo (malo); el que me 
escuchó, dio gracias al dios; el que no me escuchó, lo lamentó (Inscr. 
13). 

 
De este modo, la potencia de Ankhtifi –expresada tanto en términos de fuerza como de 

sabiduría y riqueza–, parece investirlo con las atribuciones propias de un patrón. Su capacidad 

de subordinar no parece manifestarse en el marco del ejercicio legítimo de la coerción –es 

decir, en su condición de funcionario– sino en el intercambio asimétrico que se entabla con 

sus subordinados, en donde la protección equivale a la lealtad, y donde la sustracción al pacto 

no constituye un acto de rebelión sino más bien de traición
19

. 

Ahora bien, ¿se trata, como propone Assmann, de un cambio en la ―semántica cultural‖, que a 

finales del Reino Antiguo produciría el paso ―del funcionario al patrñn‖? ¿Es el patrñn un 

―nuevo actor social‖? Hay razones para sospechar que no se trata de una novedad tan radical. 

La información que proporcionan las prácticas funerarias de las élites del Reino Antiguo 

tiende a sugerir que las prácticas de patronazgo se hallaban por entonces plenamente vigentes. 

Por un lado, la iconografía de las tumbas tiende a presentar escenas que sugieren la existencia 

de grandes households, en los que es común observar lazos de subordinación personal como 

los que implica el patronazgo. Por otro lado, la disposición de ciertas tumbas de miembros de 

la élite, acompañadas de tumbas de menor escala, permite inferir un tipo de subordinación 

entre los ocupantes de unas y otras, que se aprecia tanto para el Reino Antiguo como para el 

Primer Período Intermedio. Pero principalmente, las propias autobiografías de los 
                                                           
18 Acerca del carácter reciprocitario pero asimétrico de los vínculos de patronazgo, cf. Eisenstadt y Roniger 
(1984, 251-263); Gellner et al. (1986 [1977], 13); Pfoh (2006, 171); Campagno (2009b, 348-349). 

19 La referencia al nomo de Edfu en el que interviene Ankhtifi como pr #ww, ―casa de Khuu‖ (Inscr. 2) también 
podría reflejar este tipo de articulación social. En efecto, la percepción del nomo en términos de una casa 
familiar sugiere la importancia del parentesco pero también la del patronazgo, en la medida en que puede 
entenderse la ―casa‖ en términos de un household, es decir, de un tipo de organización no sólo integrada por 
parientes sino también por miembros dependientes, ligados a través de relaciones de clientelismo. Al respecto, 
cf. Maisels (1987, 334, 354; 1990, 166).  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

41 

 

funcionarios del Reino Antiguo, más allá de que invariablemente postulan la pertenencia 

estatal del difunto, también parecen expresar otras relaciones, que no necesariamente siguen 

una lógica de tipo estatal. En efecto, desde tiempos de la Dinastía V, en los que las 

autobiografías funerarias se hacen considerablemente más extensas, existen ciertas referencias 

–participación de miembros de las élites regionales en la corte central, pago de deudas de 

campesinos empobrecidos− que han sido interpretadas en el sentido de vínculos personales de 

subordinación20. 

De hecho, es en el contexto de tales autobiografías del Reino Antiguo en el que comienzan a 

extenderse las frases que enfatizan los actos de ayuda al necesitado por parte del funcionario, 

que se continúan visiblemente en el Primer Período Intermedio, como se advierte en las 

inscripciones de Ankhtifi. La autobiografía de Herkhuf, ciertamente, forma parte del conjunto 

de textos del Reino Antiguo en el que tales afirmaciones se enuncian explícitamente: 

 
Yo di pan al hambriento, ropas al desnudo; yo crucé a tierra a quien 
no tenía barco (Urk. I, 122:6-8). 

Si bien podría argumentarse que este tipo de fórmulas corresponde a un recurso expresivo que 

no necesariamente debía tener un correlato en las prácticas de los funcionarios, lo que interesa 

aquí es que, en el marco del énfasis permanente en la condición estatal de los funcionarios, es 

decir, de ejecutores de la voluntad del monarca, hay espacio para apuntar a un tipo de 

comportamientos que no se infiere directamente de esa condición estatal de los oficiales y que 

parece mucho más asociable a prácticas organizadas a partir de una lógica diferenciada, como 

la que corresponde al patronazgo. 

 

Lo parental 

Más allá de las referencias a la lógica estatal y a la patronal, las autobiografías de Herkhuf y 

de Ankhtifi ofrecen ciertos pasajes en los que los criterios que orientan las acciones parecen 

remitir a otra lógica de organización social, la del parentesco, que es dominante en los 

contextos no estatales, pero también se halla presente en los escenarios sociales articulados 

por lo estatal. En efecto, una vez que lo estatal emerge, se presentan diversos ámbitos sociales 

–desde las comunidades campesinas hasta las representaciones del mundo supraterrenal− cuya 

organización interna se entabla principalmente en clave de parentesco. Uno de esos ámbitos 

corresponde, precisamente, a uno de los modos básicos a partir de los que las élites estatales 

se articulan internamente. Por cierto, en el III milenio a.C., esos lazos parentales coexisten 

                                                           
20 Al respecto, cf. Moreno García (2005; 2009-10); Campagno (en preparación). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

42 

 

con los lazos estatales y los patronales y, por ello, no producen escenarios idénticos a los que 

es posible suponer para milenios anteriores. Sin embargo, en lo que refiere a los últimos 

siglos del III milenio a.C., se dibuja una línea de continuidades que no permite trazar un corte 

entre el Reino Antiguo y el Primer Período Intermedio.   

La tumba de Herkhuf, en este sentido, testimonia en varias ocasiones esta importancia de la 

lógica parental. En primer lugar, una de las imágenes más destacadas en la entrada de la 

tumba presenta a Herkhuf ya anciano, provisto de un bastón, frente a un individuo llamado 

Djemi, quien le aporta una ofrenda. En las inscripciones que acompañan la imagen, se lee: ―su 

amado hijo mayor‖ (zA.f smsw mry.f)
21

. Se aprecia allí que el hijo mayor cumple las 

obligaciones funerarias respecto de su padre, que constituyen en el Antiguo Egipto uno de los 

mandatos parentales centrales. Y entre los textos de la autobiografía, puede advertirse que 

también Herkhuf refiere haber honrado sus obligaciones en este sentido, pues, además de 

obtener el beneplácito del rey, ha obtenido el de todos sus parientes, incluido su padre, que le 

otorga sus bienes a través del testamento: 

 
El rey me favoreció, y mi padre ha hecho un testamento (jmt-pr) para 
mí. Yo soy una persona excelente…, amado de mi padre y favorecido 

de mi madre, a quien todos sus hermanos aman (Urk. I, 121:17-
122:5). 

 
A lo largo de los textos, se advierten pasajes en los que la importancia del parentesco se 

aprecia de diverso modo, como cuando Herkhuf indica que, en su primer viaje a Iam, el rey lo 

envió ―junto con su padre, el compañero único, sacerdote lector, Iri‖ (Urk, I, 124:10), lo que 

hace suponer cierta continuidad parental en las actividades estatales, o cuando refiere haber 

intervenido ―en el caso en que un hijo fue despojado de la herencia de su padre‖ (Urk. I, 

123:4), en salvaguarda –se sobreentiende− de los derechos parentales. Por lo demás, es el 

propio monarca quien le comunica que, en retribución por su esmero en tanto ejecutor de la 

voluntad real, la recompensa de Herkhuf se verá extendida a su línea de descendencia, lo que 

indica que, si el parentesco puede operar al servicio del Estado, también el Estado puede 

operar al servicio del parentesco: 

 
Porque tú pasas día y noche pensando en cómo hacer lo que tu señor 
desea, Su Majestad cumplirá tus excelentes deseos, para beneficiar 
(Ax) al hijo de tu hijo eternamente (Urk. I, 129:6-9).  

 

                                                           
21 Cf. Breasted (1962 [1906], 154, nota a). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

43 

 

Veamos ahora cómo se presenta la cuestión en la tumba de Ankhtifi. De modo similar a lo 

que se advierte en la referida representación en la entrada del sepulcro de Herkhuf, la 

importancia del parentesco también se aprecia en varias escenas descriptas en las pinturas 

murales del nomarca hieracompolitano, así como en algunas de las breves inscripciones que 

las acompañan. En una escena de navegación, Ankhtifi es flanqueado por cuatro personajes 

masculinos de menor tamaño, que lo asisten en la tarea. De uno de ellos se preserva su 

nombre y relación con el nomarca: se trata de su hijo Idy. Probablemente, los otros tres 

personajes también sean hijos de Ankhtifi. En otras tres escenas, que describen prácticas de 

caza, de pesca y el banquete funerario, el nomarca es acompañado de su esposa Nebi, cuyo 

nombre se preserva en dos casos. Finalmente, varias hijas de Ankhtifi lo acompañan en las 

escenas de caza y en el banquete funerario, de las cuales se identifican por nombre Nebi, Iret 

(?) y Abkau (Inscr. 16.6, 16.7, 16.13, 16.20). Tanto la esposa como el hijo y las hijas 

identificadas llevan el epíteto ―su amado (mry.f)‖ o ―su amada (mrt.f)‖. En el único caso en 

que el texto se extiende sobre las acciones de estos parientes, se trata de las danzas que 

celebran sus hijas, y allí se lee: ―ellas hacen lo que ama Hathor en favor de Ankhtifi‖ (Inscr. 

16.6)22. De este modo, las relaciones de afecto y ayuda mutua que caracterizan a las prácticas 

parentales23 se advierten en el entorno inmediato de Ankhtifi, lo que destaca el papel central 

del parentesco en la trama interna de las élites estatales en el Antiguo Egipto. 

Por otra parte, de un modo también compatible con lo que se presenta en la autobiografía de 

Herkhuf, Ankhtifi refiere una visita a su nomo del ―consejo (onbt) del gobernador del Sud 

que reside en el nomo tinita para pedir la palabra de (mi padre), el gobernante, jefe de 

sacerdotes, gran jefe del nomo de Hieracómpolis, Hetep‖ (Inscr. 5). Y una de las 

inscripciones ligadas a las representaciones murales refiere a ―su hijo amado, el gobernante 

del nomo de Hieracómpolis en su totalidad, Idy‖ (Inscr. 16.20). De tal modo, se advierte una 

doble sucesión de padre a hijo en el ejercicio del más alto cargo estatal a nivel del nomo, que 

expresa la importancia de la posición parental en el acceso a los cargos de gestión política, 

una tendencia firme al menos desde la Dinastía VI. 

Pero más allá de esta caracterización de la familia de Ankhtifi, la lógica del parentesco parece 

extenderse hacia dominios más amplios. Cuando refiere a la ya aludida intervención en el 

vecino nomo de Edfu, el nomarca señala: 

 

                                                           
22 Sobre el análisis de estas escenas, cf. Vandier (1950, 13-18). Cf. Morenz (2009-10, 185-187). 
23 Cf., por ejemplo, Fortes (1969, Cap. XII). Sobre las relaciones entre reciprocidad y parentesco, cf. Sahlins 
(1983 [1974], Cap. 2). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

44 

 

Yo hice que un hombre abrazara a aquél que había matado a su padre 
o a aquél que había matado a su hermano‖ (Inscr. 2). 

 
Y respecto de una terrible hambruna que habría azotado al Alto Egipto, declara: 

 
―El Alto Egipto entero moría de hambre, cada hombre se comía a sus 
niños […] Nunca permití que sucediera que alguien muriera de 
hambre en este nomo […] No se encuentra nada similar (que haya 
sido hecho) por mis padres y ancestros (Inscr. 10). 
 

Estas afirmaciones resultan muy interesantes porque en ambas aparece el parentesco como 

parámetro central para la ponderación de las acciones del nomarca. Por un lado, para describir 

el caos que parece reinar en Edfu antes de su intervención, las matanzas son identificadas en 

clave de parentesco. Y por el otro lado, para caracterizar la devastadora hambruna, Ankhtifi 

indica que, faltos de otros alimentos, los hombres llegan al punto de comerse a sus propios 

hijos. No hace falta discutir acerca de la veracidad de estas referencias: lo que interesa 

destacar aquí es que esas situaciones son presentadas como escenarios caóticos, y que ese 

caos violenta dramáticamente la vigencia de la lógica del parentesco. Es cierto que la 

intervención de Ankhtifi va más allá de lo esperable según la lógica parental24, pero está claro 

que el contexto de tal intervención remite a un horizonte parental. En cuanto al escenario de la 

hambruna, además, al calificar su respuesta ante la crisis, Ankhtifi nuevamente recurre al 

contexto parental: si su accionar ha sido superador respecto de cuanto se hubiera hecho en el 

pasado, ese accionar se pondera no respecto del pasado en general sino de aquello que ha sido 

hecho por sus ascendientes. Así, en ambas situaciones, el parentesco aparece como el telón de 

fondo que realza los logros del nomarca hieracompolitano. 

 

Balance: lógicas sociales y ontología histórica 

Así pues, el análisis de los modos en que se expresan lo estatal, lo patronal y lo parental en las 

autobiografías de Herkhuf y de Ankhtifi permite advertir, a partir de las semejanzas y de las 

variaciones en un mismo género textual, el impacto que produce la crisis del dispositivo 

estatal central sobre las principales dinámicas de estructuración social hacia finales del III 

milenio a.C. En tal sentido, todo indica que no se trata de una continuidad más o menos 

                                                           
24 Es interesante advertir que las acciones de Ankhtifi en estos contextos parentales parecen apoyarse en otros 
principios, que son aquellos que lo invisten con su carácter de ―héroe sin igual‖, es decir, los que corresponden a 
su condición de patrón. Por ello, su intervención puede detener la operatoria parental (la esperable vendetta 
como respuesta al asesinato de un pariente) o reponer su vigencia (impidiendo el filicidio por hambre). Se trata 
de dos modos posibles de resolver la articulación entre dos lógicas disímiles de articulación social. Al respecto, 
cf. Campagno (2011). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

45 

 

directa, aunque en una escala menor, de la forma en la que la lógica estatal había configurado 

el escenario social dominante durante el Reino Antiguo, pues la dinámica asociada al 

patronazgo parece haber cobrado una presencia mucho más decisiva en esos dos últimos 

siglos del III milenio a.C. Sin embargo, el patronazgo tampoco parece constituir un tipo de 

práctica radicalmente nueva, toda vez que se encuentra sugerida, entre otros contextos, en las 

prácticas de los propios funcionarios estatales durante los siglos anteriores. Y por cierto, la 

importancia de lo estatal y de lo patronal durante el Primer Período Intermedio indica que 

tampoco se trata de un ―retorno‖ a la época pre-estatal, si bien la lógica del parentesco –tan 

importante en la organización comunitaria de las sociedades pre-estatales como en la 

articulación interna de las élites y los ámbitos aldeanos de tiempos estatales– también resulta 

central para comprender las formas de lo social en esta época de crisis. 

En este sentido, la continuidad de las prácticas asociadas al Estado, al patronazgo y al 

parentesco durante la crisis política que tiene lugar a finales del Reino Antiguo sugiere que tal 

crisis no produce cambios drásticos en el plano de las principales dinámicas sociales. Sin 

embargo, tampoco se trata de continuidades plenas. En efecto, sólo por mencionar aquello que 

es más evidente, está claro que el patronazgo adquiere una mayor centralidad tanto en los 

modos de estructuración social como en los de simbolización de la autoridad social y política. 

Y que esa centralidad mayor implica también reordenamientos en los modos en que lo estatal 

y lo parental actúan como dinámicas productoras de lazo social. Así, lo que parece producir la 

fragmentación política de los últimos siglos del III milenio a.C. no es un colapso al que 

sucedería una organización completamente nueva sino un nuevo balance en los modos de 

acople de las lógicas preexistentes de estructuración social. 

¿Por qué ciertas percepciones corrientes del paso del Reino Antiguo al Primer Período 

Intermedio insisten en sugerir un escenario descripto en términos de ―colapso‖? Más allá de 

las variantes entre las diversas caracterizaciones, es posible notar que, en general, suelen ser 

solidarias en su concepción ontológica acerca de lo histórico. No es éste el lugar para una 

consideración en profundidad de tal problema. Pero puede señalarse, al menos, que subyace a 

todas ellas cierta visiñn ―cosista‖ de lo instituido: los individuos, las instituciones, los 

períodos son percibidos en tanto objetos ―naturales‖, homogéneos, discretos, de modo tal que 

las propiedades que los caracterizan definen algo así como las esencias de tales objetos25. Las 

homogeneidades resultantes de esos procedimientos generan la falsa impresión de que las 

                                                           
25 Acerca de la visiñn ―cosista‖ de lo instituido, cf. Lyotard (1989 [1979], 46). Sobre la nociñn de ―hacer 
instituyente‖, cf. Veyne (1984 [1978], 215; cf. pp. 199-238). Esta perspectiva ha sido propuesta en Campagno 
(2002, 65-66, 82-85). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

46 

 

cosas son ―en sí‖, sostenidas por unas propiedades que las tornan macizas. Cuando esas 

propiedades no se registran, todo parece ―colapsar‖. Bajo semejante percepciñn, la crisis del 

dispositivo estatal central dominante durante la mayor parte del III milenio a.C. es 

interpretada como el final de toda una época y una sociedad porque –de un modo más o 

menos espontáneo− se acepta que ese dispositivo constituye la ―esencia‖ de esa época y esa 

sociedad.  

Sin embargo, tan pronto se abandona esa visión cosista, el panorama cambia. Un punto 

de vista como el que se ha intentado proponer aquí, a partir de las prácticas y las lógicas 

sociales, proporciona otra perspectiva ontológica acerca de la índole de lo histórico-social, 

que desnaturaliza ese tipo de objetos ―en sí‖ y permite interpretar a partir del ―hacer 

instituyente‖, antes que de aquello que se presenta como instituido. Desde esta perspectiva, es 

posible notar que esas entidades usualmente interpretadas como portadoras de una esencia que 

propulsa unos modos de ser y de hacer pueden, en rigor, estar implicadas simultáneamente en 

una diversidad de prácticas, que las construyen como tales entidades y las integran en 

distintas lógicas sociales. Así, el estudio del cambio histórico se centra en las condiciones que 

conducen al cese de la reproducción de una práctica, a la emergencia de prácticas nuevas, o a 

la configuración y reconfiguración de lógicas sociales, lo que no da lugar a la percepción de 

completos colapsos de sociedades o épocas. Esa misma crisis del dispositivo estatal central, 

que las miradas tradicionales perciben en términos de catástrofe, se puede advertir entonces 

como una dinámica que genera nuevos modos de articulación entre lógicas sociales que se 

hallan presentes tanto antes como después de tal crisis. 

La percepción de lo histórico a partir de las prácticas permite sustraerse de la 

atribución de esencias absolutas a cualquier entidad, desde los individuos hasta las épocas. 

¿Es, pongamos por caso, Pepi II un rey? Sí, ciertamente, pero, ¿es sólo eso? ¿No es acaso 

también un padre, o un devoto de los dioses? Se podrá argüir que lo primero es más decisivo, 

pero eso sólo puede determinarse en función de las prácticas que el análisis considera. Del 

mismo modo, Herkhuf y Ankhtifi no son sólo funcionarios, así como tampoco son sólo 

patrones, o sólo parientes. Son todo eso, en función de las prácticas en las que se implican y 

de las lógicas que en cada situación los interpelan. En cuanto a las épocas, el análisis centrado 

en las prácticas permite sustraerse de la presunción de homogeneidad para denominadores 

temporales tales como ―Reino Antiguo‖ y ―Primer Período Intermedio‖, una presunciñn que 

es solidaria con la idea de un colapso general como modo de pasaje de una entidad a la otra. 

Por cierto, más allá de la utilidad operativa de tales denominadores como referencias de 

periodización general, el cese de la reproducción de un ordenamiento político bien puede ser 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

47 

 

un criterio para secuenciar históricamente. Pero ha de tenerse presente que la selección de tal 

crisis como criterio de secuenciación corresponde a una estrategia analítica, no a la esencia de 

lo histórico. Dicho de otro modo, tampoco hay épocas ―en sí‖ sino en funciñn de los 

problemas que el historiador decide considerar. 

 

Bibliografía 

ANDREU, G. (1997 [1994]). Egypt in the Age of Pyramids, Ithaca.  
ASSMANN, J. (2002 [1996]). The mind of Egypt. History and meaning in the time of the 
pharaohs, Cambridge MA / London.  
BREASTED, H. (1962 [1906]). Ancient Records of Egypt, vol. I, New York.  
CAMPAGNO, M. (2002). De los jefes-parientes a los reyes-dioses. Surgimiento y consolidación 
del Estado en el antiguo Egipto, Aula Ægyptiaca Studia 3, Barcelona. 
CAMPAGNO, M. (2006). ―De los modos de organizaciñn social en el Antiguo Egipto: Lñgica 

de parentesco, lñgica de Estado‖, en Campagno, M. (ed.), Estudios sobre parentesco y Estado 
en el antiguo Egipto, Buenos Aires, 15-50. 
CAMPAGNO, M. (2009a). ―Parentesco, patronazgo y Estado en las sociedades antiguas: A 

modo de introducciñn‖, en Campagno, M. (ed.), Parentesco, patronazgo y Estado en las 
sociedades antiguas, Buenos Aires, 7-24. 
CAMPAGNO, M. (2009b). ―Tres modos de existencia política: jefatura, patronazgo y Estado‖, 

en Campagno, M. (ed.), Parentesco, patronazgo y Estado en las sociedades antiguas. Buenos 
Aires, 341-351. 
CAMPAGNO, M. (2011). ―Lo patronal, lo estatal y lo parental en la Autobiografía de Ankhtifi 

de Mo‗alla‖, Antiguo Oriente 9, 85-102. 
CAMPAGNO, M. (en preparaciñn). ―Del patronazgo y otras lñgicas de organizaciñn social en el 

valle del Nilo durante el III milenio a.C.‖. 
COULON, L. (1997). ―Véracité et rhétorique dans les autobiographies égyptiennes de la 

Première Période Intermediaire‖, Bulletin de l‘Institut Français d‘Archeologie Orientale 97, 
109-138. 
DANERI DE RODRIGO, A.(1992). Las Dinastías VII-VIII y el período heracleopoitano en 
Egipto. Problemas de reconstrucción histórica de una época de crisis, Colección Estudios 3, 
Buenos Aires. 
DIAMOND, J. (2005). Collapse: How Societies Choose to Fail or Succeed, New York.  
DRIOTON, E. y VANDIER, J. (1964 [1952]). Historia de Egipto, Buenos Aires.  
EISENSTADT, S.N. y RONIGER, L. (1984). Patrons, Clients and Friends. Interpersonal 
Relations and the Structure of Trust in Society, Cambridge.  
FORTES, M. (1969). Kinship and the Social Order, London. 
FRANKE, D. (2001). ―First Intermediate Period‖, en Redford, D.B. (ed.), The Oxford 
Encyclopedia of Ancient Egypt, vol. I, Oxford, 526-532.  
FRANKE, D. (2006). ―Fürsorge und Patronat in der Ersten Zwischenzeit und im Mittleren 
Reich‖, Studien zur Altägyptischen Kultur 34, 159-185. 
GELLNER, E. (y otros) (1986 [1977]). Patronos y clientes, Gijón.  
HASSAN, F. (2011). ―The Fall of the Egyptian Old Kingdom‖, en BBC History. Última 
actualización: 17/02/ 2011 
http://www.bbc.co.uk/history/ancient/egyptians/apocalypse_egypt_01.shtml).  
KEMP, B.J. (2006). Ancient Egypt. Anatomy of a Civilization, 2nd ed., London / New York. 
LICHTHEIM, M. (1973). Ancient Egyptian Literature, vol. I, Berkeley. 
LYOTARD, F. (1989 [1979]). La condición postmoderna, Barcelona.  

http://www.bbc.co.uk/history/ancient/egyptians/apocalypse_egypt_01.shtml


ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 
 

48 

 

MAISELS, Ch. (1987). ―Models of Social Evolution: Trajectories from the Neolithic to the State‖, 

Man (N.S.) 22, 331-359.  
MAISELS, Ch. (1990). The Emergence of Civilization. From Hunting and Gathering to 
Agriculture, Cities, and the State in the Near East, London.  
MCANANY, P.A. y YOFFEE, N. (eds.) (2010). Questioning Collapse. Human Resilience, 
Ecological Vulnerability, and the Aftermath of Empire, Cambridge / New York. 
MORENO GARCÍA, J.C. (2004). Egipto en el Imperio Antiguo (2650-2150 antes de Cristo), 
Barcelona.  
MORENO GARCIA, J.C. (2005). ―Élites provinciales, transformations sociales et idéologie à la 
fin de l‘Ancien Empire et à la Première Période Intermédiaire‖, en Berger el-Naggar, C. y 
Pantalacci, L. (eds.), Des Néferkarê aux Montouhotep. Travaux archéologiques en cours sur 
la fin de la VIe dynastie et la Première Période Intérmediaire, Travaux de la Maison de 
l‘Orient 40, Lyon, 215-228. 
MORENO GARCÍA, J.C. (2009). ―El Primer Período Intermedio‖, en Parra, J.M. (ed.), El 
Antiguo Egipto, Madrid, 181-208. 
MORENO GARCIA, J.C. (2009-10). ―Introduction. Élites et états tributaires: le cas de l‘Égypte 
pharaonique‖, en Moreno García, J.C. (ed.), Élites et pouvoir en Égypte ancienne = Cahiers 
de Recherches de l‘Institut de Papyrologie et d‘Égyptologie de Lille 28, 11-50. 
MORENZ, L.D. (2009-10). ―Power and Status. Ankhtifi the Hero, founder of a New 
Residence? ‖, en Moreno García, J.C. (ed.), Élites et pouvoir en Égypte ancienne = Cahiers 
de Recherches de l‘Institut de Papyrologie et d‘Égyptologie de Lille 28, 177-192. 
MORRIS, E. (2006). ―‗Lo, Nobles Lament, the Poor Rejoice‘. State Formation in the Wake of 
Social Flux‖, en Schwartz, G.M. y Nichols, J.J. (eds.), After Collapse: The Regeneration of 
Complex Societies, Tucson, 58-71.   
PFOH, E. (2006). ―Reyes y ‗parientes‘ en la época de El Amarna en Palestina‖, en Campagno, 
M. (ed.), Estudios sobre parentesco y Estado en el antiguo Egipto, Buenos Aires, 167-188. 
SAHLINS, M. (1983 [1974]). Economía en la edad de piedra, Madrid.  
SCHENKEL, W. (1965). Memphis – Herakleopolis – Theben. Die epigraphischen Zeugnisse 
der 7.-11. Dynastie Ägyptens, Ägyptologische Abhandlungen 12, Wiesbaden. 
SEIDLMAYER, S. (2000). ―The First Intermediate Period (c. 2160-2055 bc)‖, en Shaw, I. (ed.), 
The Oxford History of Ancient Egypt, Oxford, 118-147. 
SPANEL, D. (1984). ―The Date of Ankhtifi of Mo‗alla‖, Göttingen Miszellen 78, 87-94.  
STRUDWICK, N. (2005). Texts from the Pyramid Age, Writings of the Ancient World 16, 
Atlanta. 
TAINTER, J.A. (1988). The Collapse of Complex Societies, Cambridge / New York.  
TAINTER, J.A. (1999). ―Post-Collapse Societies‖, en Barker, G. (ed.), Companion 
Encyclopaedia of Archaeology, vol. 1, London / New York, 988-1039. 
URK. I = SETHE, K. (1933). Urkunden des Alten Reichs, vol. I, Leipzig. 
VANDIER, J. (1950). Mo‗alla. La tombe d‘Ankhtifi et la tombe de Sebekhotep, Bibliothéque 
d‘Étude 18, Le Caire. 
VERCOUTTER, J. (1986 [1965]). ―El fin del Imperio Antiguo y el Primer Período Intemedio‖, 

en Cassin, E., Bottéro, J. y Vercoutter, J. (eds.), Los Imperios del Antiguo Oriente I. Del 
Paleolítico a la mitad del Segundo Milenio, México, 249-270. 
VEYNE, P. (1984 [1978]). Cómo se escribe la historia. Foucault revoluciona la historia, 
Madrid.  
WILSON, J. (1988 [1951]). La cultura egipcia, México.  
  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

49 

 

PRIVILEGIOS CLERICALES Y POLÍTICA SOCIAL DE CONSTANTINO
1 

 
José Fernández Ubiña 

Universidad de Granada  
 

Pocos temas histórico han despertado tanto interés, en el pasado y en el presente, como la 

conversión de Constantino al cristianismo y su política de favor hacia la Iglesia y el clero. A 

menudo se ha calificado este acontecimiento como ―revolucionario‖, como el final de una 

época y el inicio de otra, tanto para la Iglesia como para el Estado. Pero el desacuerdo surge 

en cuanto a su valoración y trascendencia teológica: frente a los elogios de ortodoxos y 

católicos hacia este primer emperador cristiano, la historiografía protestante vio casi siempre 

en él a uno de los principales responsables de la degeneración materialista de la Iglesia y del 

clero, a la que sólo pondría fin la Reforma luterana. 

 Engullidos, en cierto modo, por este secular debate religioso, que aquí eludimos, se ha 

prestado mucha menos atención, al menos hasta fechas recientes, a las consecuencias no 

religiosas de la política clerical constantiniana, tema al que consagramos las páginas que 

siguen. A este fin, analizaremos en particular tres hechos, a) la consideración imperial del 

episcopado como un ordo institucionalmente privilegiado, b) el impacto social de las 

donaciones imperiales a las iglesias, y c) la transformación de la justicia mediante la audientia 

episcopalis, el privilegium fori y el rango legal otorgado a los acuerdos conciliares. 

 Nuestra hipótesis de partida es que los privilegios clericales no redundaron 

exclusivamente en beneficio material (o perjuicio moral) de la Iglesia y de su jerarquía, sino 

también del Imperio y de sus clases dominantes, y hasta cierto punto del pueblo, pues gracias 

a ellos los obispos pudieron llevar a cabo una ingente labor de asistencia social y actuar como 

jueces y mediadores de conflictos cotidianos, religiosos o no, dando de este modo a la justicia 

una dimensión popular de la que carecían las instancias judiciales del Estado. 

 

Trasfondo histórico y objetivos de la política religiosa de Constantino. 

Constantino se adueñó de la parte occidental del Imperio tras una prolongada serie de pactos y 

de conflictos bélicos (306-312) con diversos tetrarcas y emperadores de dudosa legitimidad, 

entre ellos su suegro, el emperador Maximiano, y su yerno Majencio. A éste, como es bien 

sabido, lo derrotó en la decisiva batalla de Puente Milvio (octubre del 212), que le abrió las 

puertas de Roma y le dio el control de todo el Occidente imperial. Según la tradición cristiana, 

                                                           
1 Este trabajo es fruto del Proyecto de Investigación La Iglesia como sistema de dominación en la Antigüedad 
Tardía (HAR2012-31234), patrocinado por el Ministerio de Economía y Competitividad de España. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

50 

 

avalada por el propio Constantino, esta victoria la obtuvo gracias al apoyo de Cristo y fue la 

razón inmediata de su conversión al cristianismo. Aunque meses después (primavera del 313) 

Constantino selló en Milán un acuerdo con Licinio, emperador de la parte oriental del 

Imperio, que incluía el matrimonio de éste con Constancia, hermana de Constantino, y el fin 

de las persecuciones contra el cristianismo, al que se devolverían de inmediato las 

propiedades confiscadas, pronto estallaron las rivalidades entre ambos emperadores y el 

enfrentamiento armado se saldó, en el verano del año 324, con la victoria militar de 

Constantino y su conversión en emperador único de un Imperio unificado. También en esta 

ocasión, la guerra tuvo un fuerte componente religioso, pues la propaganda constantiniana la 

presentó como una especie de cruzada en favor de los cristianos de Oriente, hostigados 

supuestamente por Licinio, y el propio emperador creyó desde entonces actuar como una 

especie de vicario o prefecto del pretorio de Cristo, a quien atribuía todas sus victorias. Como 

consecuencia de ello, fue a partir de este año, y hasta su muerte en mayo del 337, cuando 

Constantino llevó a cabo una política más intensa de privilegios hacia el clero y la Iglesia, 

siempre en la creencia de que la debida veneración al dios cristiano y la unidad de sus 

sacerdotes eran requisito imprescindible del bienestar social, de la seguridad imperial y de la 

suya propia. 

 Por otra parte, Constantino fue un testigo directo de la persecución anticristiana 

desatada en Oriente por Diocleciano y Galerio en el año 303, y de su propagación, con menos 

virulencia, por diversas regiones occidentales, en algunas de las cuales (Britania, Galia, 

Hispania) regía su padre Constancio. Esta persecución, que Constantino percibió como una 

auténtica guerra civil,  puso a prueba la unidad y fortaleza de la Iglesia, y supuso un auténtico 

fracaso para los emperadores perseguidores. Baste recordar que el principal de ellos, Galerio, 

no sólo reconoció en su lecho de muerte (abril del 311) este fracaso, sino también la 

necesidad de que los cristianos y su dios, Cristo, se convirtiesen en aliados y soportes del 

Imperio para asegurar su pervivencia y el bienestar de sus súbditos. Palinodia similar cantaría 

dos años después el emperador Maximino Daya, que se había empecinado en proseguir en sus 

dominios orientales una cruenta e inútil persecución de los cristianos. Así pues, vencedores o 

perseguidores, todos estos emperadores (no sólo Constantino) acabaron reconociendo al 

cristianismo y a su representación terrenal, la Iglesia, como baluartes fundamentales del 

Imperio. Este hecho, es, pues, fundamental para entender la política clerical de Constantino. 

 Tras tantas guerras y persecuciones, no sorprende que recuperar la paz militar, social y 

religiosa fuese el objetivo prioritario de Constantino, y que se propusiese conseguirlo con la 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

51 

 

colaboración estrecha de los cristianos. Así lo reconoció el mismo emperador en un célebre 

pasaje de la biografía que le consagró Eusebio de Cesarea  (Vida de Constantino, 2, 65): 

 
Me propuse, en primer lugar, hacer converger en una sola pauta de 
comportamiento las opiniones que todos los pueblos sustentan sobre 
la divinidad; en segundo lugar, restaurar y reconstruir el cuerpo 
común de la población, que se hallaba como aquejado de una grave 
herida. Al apuntar a estos dos blancos, atendí al primero con el ojo 
secreto de la reflexión, e intenté enderezar lo segundo con la fuerza 
del poder militar, consciente de que si yo lograba establecer, según 
mis ruegos, una común armonía de sentimientos entre todos los 
servidores de Dios, la administración general de los asuntos de 
estado se beneficiaría de un cambio que correría parejo con los píos 
pareceres de todos (Traducción de M. Gurruchaga). 
 

 Debe tenerse igualmente en cuenta, en otro orden de cosas, que la iglesia que conoció 

Constantino a inicios del siglo IV distaba mucho de las pequeñas y dispersas comunidades 

cristianas fundadas por los apóstoles, Pablo y los primeros misioneros en los siglos I y II. Su 

transformación nos interesa ahora, principalmente, en lo que atañe a sus dirigentes (el clero y, 

en especial, los obispos), cuyo papel en estos primeros siglos había sido muy modesto (en 

concordancia con la modestia de las comunidades entonces existentes) y supeditado al 

estrecho control de los fieles, que entonces eran quienes elegían y deponían a sus ministros. 

El prestigio y la autoridad episcopal se reforzaron considerablemente a lo largo del siglo III, 

tanto dentro de las comunidades y en el plano espiritual, como fuera de las mismas y en un 

plano más material, económico y social2. 

 Los obispos reforzaron su autoridad en el ámbito espiritual gracias, sobre todo, a su 

función como maestros y transmisores de una doctrina que se consideraba apostólica, esto es, 

originaria de los apóstoles, y que, en consecuencia, aseguraba mediante su fe y observancia la 

salvación eterna. De este modo, los obispos no sólo enseñaban una doctrina salvífica, sino que 

podían desacreditar y condenar las doctrinas impartidas por otros cristianos y excomulgar a 

éstos como herejes. Fue este poder el que permitió a la Iglesia derrotar al movimiento 

gnóstico y a sus paladines, que de tanto prestigio gozaron en los siglos II y III. A esta 

autoridad doctrinal se sumó el poder de las llaves, es decir, de perdonar los pecados y 

asegurar así la salvación del alma. Gracias a estas dos atribuciones (doctrina apostólica y 

                                                           
2  Aunque son innumerables los estudios de detalle, todavía no tenemos una monografía de referencia sobre la 
evolución del poder episcopal entre los siglos I y IV. Desde una perspectiva eclesiástica, merecen destacarse los 
trabajos de Dix (1946, 183-303) y Telfer (1962). Entre los más recientes, aunque rara vez abarcan el periodo 
indicado, cabe recordar los de Chadwick (1980, 15-22), Hunt (2001, 238-276) y Rapp (2005). Un breve estado 
de la cuestión puede verse en Fear, Fernández Ubiña, Marcos (2013, 1-11) y Fernández Ubiña (en prensa). 
 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

52 

 

poder de las llaves) los obispos pudieron reclamar con éxito un lugar privilegiado dentro de 

las comunidades y hasta identificarse con ellas. Consecuentemente, como afirmaba Cipriano 

de Cartago (Epístola 66, 8,3), si fuera de la Iglesia no podría en adelante obtenerse la 

salvación, tampoco sería posible hacerlo si no se estaba en comunión con su obispo. 

 Tan extraordinarias e insólitas competencias espirituales del episcopado fueron 

acompañadas de otras de orden material y de incidencia social no menos importante. En 

efecto, la expansión y enriquecimiento del cristianismo había dado una enorme dimensión 

social a la caridad cristiana, gestionada por los obispos, sobre todo en las ciudades más 

importantes del Imperio y en aquellas donde habría logrado amplia implantación. Eran 

muchas las iglesias que ya en el siglo II, pero sobre todo durante el siglo III, llevaron a cabo 

un intenso programa de asistencia social, atención de enfermos, ayuda a viudas y huérfanos, 

alimentación y cuidado de menesterosos, rescate de cautivos y auxilio incluso de personas sin 

trabajo. Un variado y detallado muestrario de esta generosidad eclesial puede verse en la 

correspondencia de Cipriano, en Lactancio, en el dossier donatista, en la Historia eclesiástica 

de Eusebio y en la Didascalia apostolorum, así como en otras muchas fuentes menos 

relevantes. Lo que ahora importa subrayar es que esta actividad caritativa, que fue posible 

gracias a las donaciones de los fieles, muchos de ellos pertenecientes a los sectores sociales 

más acomodados, podría explicar por sí sola, como a menudo se ha señalado, la extraordinaria 

difusión del cristianismo en esas fechas y su profundo arraigo en las instituciones y en la vida 

pública de todo el Imperio3. 

 Esta fortaleza del cristianismo y su eficaz vertebración jerárquica dejan ver que la 

llamada conversión de Constantino no fue, en absoluto, una decisión errática. El Estado, 

entonces representado por el emperador, y la Iglesia, representada por sus obispos, se 

necesitaban en grado similar, y por eso su alianza fue tan importante para ambos y los 

transformó en similar medida, como veremos seguidamente. 

 

Los privilegios clericales y su dimensión social y política. 

La catarata de privilegios que Constantino concedió al clero cristiano es sobradamente 

conocida y ha sido objeto de excelentes estudios monográficos, por lo que aquí nos 

limitaremos a recordar los que más interesan al tema que indagamos, sin olvidar que en su 

mayoría más venían a reconocer legalmente una realidad que a transformarla4. Apenas tomó 

posesión de la parte occidental del Imperio, a inicios del año 313, Constantino ordenó que los 
                                                           
3 Stark (2009, 73 ss.). 
4 Análisis de detalle, fuentes y bibliografía en Drake (2000, 315 ss.), Fernández Ubiña (2009, 81-119) y Barnes 
(2011, 131 ss.). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

53 

 

clérigos quedasen exentos de toda función pública, en recompensa por los beneficios que sus 

servicios religiosos reportaban a los asuntos públicos del Estado5. Aunque el propósito de esta 

ley fuese de índole espiritual (evitar la contaminación del clero con el politeísmo en los 

rituales ciudadanos), su consecuencia más inmediata fue que los cargos clericales comenzaran 

a ser codiciados por las oligarquías urbanas, bien por los beneficios que reportaban, bien para 

así eludir las onerosas cargas curiales. Y la Iglesia, como lamentó Eusebio (Vida de 

Constantino, 4, 54, 2), se pobló de impostores. 

 Esta politización o secularización de la clericatura se pone de relieve en las medidas 

con que Constantino intentó, sin éxito, frenarla. En esencia, tenían un doble carácter: por una 

parte pretendían limitar el número de clérigos, como si de un ordo político se tratara, y, por 

otra, prohibían el acceso a la clericatura a los  opulenti, es decir, a los sectores ricos, con el fin 

de que éstos atendieran a las necesidades administrativas del Imperio y la Iglesia al cuidado 

de los pobres6. Estas leyes parecen confirmar las tesis de Mazzarino (1980, III, 658-61) sobre 

la economía dual en la que vive el Imperio tras su cristianización: por un lado, la economía 

estatal, basada en los impuestos y preocupada prioritariamente de asegurar la burocracia y la 

eficiencia militar, y, por otro, la economía eclesiástica, basada en los donativos y limosnas, y 

preocupada sobre todo por los pobres, que entonces eran la mayoría de la población. 

 Conviene, sin embargo, observar que Constantino dio un trato especialmente 

privilegiado tan sólo a una minoría episcopal, a la que confió la paz religiosa en todo el 

Imperio, a cuyo fin la colmó de riquezas y financió la construcción de basílicas que en cierto 

modo escenificaban su poder y autoridad. Incluso él mismo aceptó como título honorífico el 

de ―obispo general‖ (Eusebio, Vida de Constantino, 1,44) y ―obispo de los de fuera‖ (Ibidem, 

4, 24). De este modo, a una clericatura integrada por gente humilde y entregada a los servicios 

sociales, se superpuso una élite episcopal cuyo prestigio e influencia no desmerecían a de las 

clases dominantes romanas. El mimo con que Constantino trató a esta minoría episcopal se 

refleja ya en su carta del año 313 a Ceciliano de Cartago, en la que le informaba de un 

donativo de tres mil folles7 para los ―ministros de la legítima y santísima religiñn catñlica‖ de 

África, Numidia y Mauritania, dinero que debía repartirse de acuerdo con un documento 

elaborado por el obispo Osio de Córdoba, a la sazón consejero imperial, y le sugería, además, 

que acudiese a las autoridades provinciales si lo estimaba necesario para solventar los 

                                                           
5 Eusebio, Historia Eclesiástica, 10, 7, 1-2; Código Teodosiano, 16, 2, 1 y 2 (años 313 y 319 respectivamente); 
16.2.7 (año 330); Optato, Apéndice 10, 37. 
6 Código Teodosiano, 16.2.6 (año 326/329); 16.2.3 (año 329). Cf.  Escribano Paño (en prensa). 
7 Eusebio, Historia Eclesiástica, 10, 6, 1-5. Según Jones (1964,  26 y 431), con un follis podría alimentarse una 
persona durante un año. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

54 

 

conflictos internos que entonces aquejaban a las iglesias africanas. La financiación de 

basílicas en Cirta y el programa edilicio llevado a cabo en Roma, Constantinopla y Tierra 

Santa son otras muestras de esta política imperial a favor de la Iglesia y de sus élites 

episcopales. Pero debe recordarse que esta generosidad imperial, incrementada tras su victoria 

sobre Licinio el año 324 y la consiguiente reunificación del Imperio bajo su mando, no eran 

sino una expresión de la creencia constantiniana en la protección imbatible que le aseguraba 

Cristo. De ahí que no tuviera reparo alguno en financiar estos gastos mediante el expolio de 

templos paganos, y que su prodigalidad pareciera por momentos inagotable, ora dotando las 

basílicas más importantes con cuantiosos legados para su sostenimiento, ora regalando fincas 

y trigo para la manutención de gente sin recursos, niños huérfanos y viudas... y enormes 

cantidades de ropa para los desnudos e indigentes (Eusebio, Vida de Constantino, 4, 28).  

 Aunque las medidas constantinianas en favor de la Iglesia y de su jerarquía estuviesen 

justificadas, en última instancia, por sus aparentes beneficios de orden político y militar, en la 

práctica supusieron una transformación radical del oficio episcopal, al darle una dimensión 

social, jurídica y ciudadana apenas esbozada en los siglos anteriores. El patrocinio episcopal y 

la audientia episcopalis fueron sus principales exponentes, como veremos seguidamente. 

 

Las donaciones imperiales a la Iglesia y su incidencia social. 

Aun cuando Constantino tuvo una llamativa inclinación, censurada por algunos historiadores 

antiguos, a obsequiar pródigamente a sus amigos y aliados8, los bienes legados a la Iglesia 

fueron de tal magnitud que, sin duda, constituyen una de las mayores transferencias de 

propiedades atestiguada en la historia de Roma desde la época de Augusto9. Su ejemplo fue, 

además, seguido por numerosos potentados cristianos, a los que el propio emperador facilitó 

legalmente las donaciones a la Iglesia incluso en su lecho de muerte (CTh 16,2,4, del año 

321). Conocemos el caso de un tal Gallicanus, quizá el cónsul del año 330, que donó a la 

iglesia de Ostia tierras que rentaban cerca de 870 solidi (Liber Pontificalis, 34). De este modo, 

las divitiae ecclesiarum, que ya antes eran imponentes, experimentaron un incremento 

espectacular10. 

 Al valorar históricamente las consecuencias de la liberalitas constantiniana debe 

tenerse en cuenta que no benefició a todas las iglesias por igual, sino que se canalizó a través 

                                                           
8  Zósimo, 2, 38, 1; Eutropio Breviario, 10,4.  
9  Millar (2003, 26). 
10 Jones (1964. 90 y 898-99). Este autor calcula en más de 30.000 solidi (unas 400 libras de oro) las rentas 
anuales que recibían las iglesias de Roma. Según Teodoreto (Historia Eclesiástica, I, 10), el emperador ordenó a 
los gobernadores de todo el Imperio dar subsidios a las vírgenes, a las viudas y al clero en una cantidad tres 
veces superior a la de su época, que ya era enorme. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

55 

 

de algunas sedes y obispos privilegiados. Fue esta minoría la que se convertiría en breve 

tiempo, si ya no lo era, en una clase potentada con capacidad para decidir qué personas 

(clérigos o no) eran los beneficiados finales de la generosidad imperial: fue el caso de Osio en 

Hispania, de Ceciliano en África, de Eusebio de Nicomedia en Oriente, de Atanasio en Egipto 

o de los diversos obispos de Roma y Constantinopla, a todos los cuales Constantino parece 

dirigirse como si fueran altos magistrados religiosos11. No sorprende que ellos mismos se 

sintieran superiores al común de los fieles y al resto de los clérigos y que así lo escenificaran 

sentándose en tronos elevados dentro de las iglesias (Eusebio, Historia Eclesiástica, 10, 4,44), 

ni tampoco que gente poderosa e indeseable ambicionara ocupar las sillas episcopales 

(Eusebio, Vida de Constantino, 4, 54,2). 

 La mayoría de los obispos, sin embargo, apenas se beneficiaría de los donativos 

imperiales y sólo recibiría, a lo más, lo que su metropolitano u otros obispos privilegiados 

decidieran darle. De hecho, como ya hemos señalado, el propio Constantino dejó claro que el 

clero, en cuanto grupo religioso, debía pertenecer a las clases humildes y ser sostenido por la 

caridad de sus iglesias, y por eso prohibió que los opulentos accediesen a la clericatura. Quizá 

esto explique que durante todo el siglo IV la cancillería imperial utilice el término clerici con 

gran imprecisión, en tanto que el estatus episcopal se revistió pronto de tal dignidad que 

nunca necesitó, ni quiso, ningún título oficial, y hasta el propio Constantino, según hemos 

señalado, gustaba asumirlo de modo honorífico12. 

 Pero ni esta marginación política de amplios sectores clericales, ni la corrupción de 

numerosos obispos mermaron la extraordinaria capacidad asistencial de la Iglesia. Así lo 

atestigua Juliano el Apóstata, que propuso a los sacerdotes del culto tradicional asumir un 

servicio similar, pues sabía bien que la caridad era un pilar básico de los galileos y una 

carencia grave del ―helenismo‖ (Epístolas 89b, 305b-d; 84 429-30), algo en lo que coincide 

con Lactancio (Instituciones divinas, 5, 9,17; 6, 12,21). De ello da igualmente fe el pagano 

Amiano (27,3,14-15), que contrapuso la inmoralidad y avaricia de un puñado de arribistas a la 

humildad y entrega de la mayoría de obispos, algo que también reconoció la Historia Augusta 

(Vida de Alejandro Severo, 45,6-7). 

 La eficacia y oportunidad histórica de la asistencia social queda igualmente puesta de 

relieve en el hecho de que Constantino y sus sucesores considerasen el patrimonio eclesiástico 

e incluso los negocios clericales como bienes y actividades de utilidad pública, sin duda 

                                                           
11 Eusebio, Historia Eclesiástica, 10, 6,1-5; 10, 2,2; Vida de Constantino, 2, 24,6; 2, 46,3; 3, 10; Concilio de 
Nicea, canon 6. Sabemos que algunos de estos obispos procedían de las clases más ricas (entre ellos Eusebio de 
Nicomedia, según Atanasio, Apología segunda, 9) y que, por tanto, nada debían en esto a Constantino. 
12 Mazzarino (1974, 171- 82). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

56 

 

porque, al distribuirse, en gran parte, entre los más necesitados, contribuía de manera decisiva 

al mantenimiento de la paz social13. Conviene, sin embargo, observar que esta actividad 

caritativa, precisamente por el aumento ingente de los bienes distribuidos y del número de 

beneficiarios, cambia ahora de significado. Ya no es el obispo un mero gestor de bienes 

comunitarios que, entre otros fines, atienden a necesidades concretas de algunos fieles. El 

obispo, sobre todo en las grandes ciudades, se convierte él mismo en un gran potentado que 

vela por el bienestar de los ciudadanos, ya en su mayoría formalmente cristianos. Actúa, pues, 

como un patrono de la ciudad, que protege a sus subordinados, clérigos y laicos, como lo 

hacía el patrono romano con sus clientes y amici. De este modo, los grandes jerarcas 

cristianos coadyuvaron a la difusión del sistema de patrocinio y clientela que por estas fechas 

se iba imponiendo en todo el Imperio y en todos los ámbitos de la vida pública, social y 

religiosa, incluso en las mentalidades y en la ideología dominante, algo que se hará evidente 

con los sucesores de Constantino. Es, por tanto, lógico que el pueblo, cristiano o no, viese 

cada vez menos a sus obispos como guías espirituales y más como protectores terrenales, 

como deja ver Gregorio Nacianceno (Oratio 42.24) al quejarse de que los fieles ya ―no buscan 

sacerdotes… sino patronos poderosos‖. De ahí que algunos clérigos prepotentes se vieran 

entonces envueltos en episodios mundanos, no siempre ejemplares, al frente de sus más 

fanáticos seguidores, como ilustran las biografías del papa Dámaso, Ambrosio, Basilio, 

Atanasio o Cirilo de Alejandría14. Visto en perspectiva histórica, asombra contemplar cómo la 

jerarquía católica, que tanto había padecido en las persecuciones anticristianas de los siglos III 

y IV, se ha convertido ahora en una clase privilegiada e intolerante, decidida a eliminar a sus 

propios hermanos de fe que no acataran sumisamente el dogma establecido, dogma que no era 

las más de las veces sino la norma religiosa impuesta o sancionada por el emperador de turno. 

Posiblemente sea esta evolución clerical la mejor ilustración de la distancia imperceptible, y 

tan fácilmente transitable, que separa al mártir del verdugo, como en su poema ―El 

inquisidor‖ y con versos tan precisos, tiempo atrás nos hizo ver nuestro Jorge Luis Borges. 

 A este protagonismo socioeconómico debe sumarse, en fin, el control que los obispos 

ejercen a partir de ahora sobre magistrados municipales y provinciales cristianos15, lo cual no 

                                                           
13 Código Teodosiano, 16, 2,6 (año 326/329); 16, 2,14 (año 356); 13, 1,5 (año 364). Cf. Bajo (1986-7, 189-94). 
14 Un amplio elenco de testimonios puede verse en Fernández Ubiña (2013, 21-49). Cf. además Lizzi (1987); 
Consolino (1989, 969-91); Teja (1993,213-230); Lepelley (1998, 17-33) y Brown (2002, esp. 45-73). 
15 Si el canon 56 de Elvira, siguiendo principios puristas, prohíbe a los duoviri entrar en la iglesia durante el año 
que duraba su magistratura, el canon 7 del Concilio de Arlés se muestra mucho más pragmático al acordar que 
los gobernadores cristianos recibiesen cartas eclesiásticas de comunión con la condición de que allí donde 
ejercieran su cargo fuesen supervisados por el obispo local, que los excomulgaría si cometían algún acto 
contrario a la disciplina eclesiástica. Poco después de la muerte de Constantino, a Osio de Córdoba y a sus 
colegas reunidos en el Concilio de Sérdica (343) les atenaza una nueva e inesperada  preocupación: la avalancha 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

57 

 

sólo les permitía influir decisivamente en la vida pública, sino que los convertía de hecho en 

censores y jueces supremos de la misma. El alcance potencial de esta función supervisora sólo 

se apreciará más tarde, sobre todo en casos como el enfrentamiento de Ambrosio con 

Teodosio y la condena de éste por el asunto de Tesalónica. Este poder fáctico del obispo pone, 

por otra parte, de relieve que las dos economías señaladas por Mazzarino, la eclesial y la 

imperial, no constituían dos mundos estancos, nítidamente separados, sino que se 

interrelacionaron y condicionaron mutua y contantemente. Y si el conflicto no estalló ya en 

tiempos de Constantino se debió a la estima carismática, excepcional por tanto, que los 

obispos tributaron a este emperador (al que igualaron a los apóstoles y a un obispo del siglo), 

así como al aprecio singular que éste sintió por los obispos como intermediarios divinos y 

garantes del bienestar y de la seguridad imperial16. Cuando esta estima y confianza mutua se 

rompa, con los sucesores de Constantino, el conflicto será inevitable. 

 

La audientia episcopalis y la justicia romana. 

 Entre los privilegios otorgados al clero destacan los de naturaleza jurídica, en 

particular conceder rango de ley a los acuerdos sinodales, a los que Constantino estimaba de 

inspiración divina17, y, la llamada audientia episcopalis, que convertía a los obispos en el 

principal órgano judicial del Imperio. La primera medida, además de disminuir notoriamente 

la autonomía primigenia de las congregaciones, afianzó la estructura diocesana e imperial de 

la Iglesia, capitalizada por los poderosos obispos metropolitanos, e impulsó de este modo la 

jerarquización interna de las sedes episcopales y de sus titulares, a los que dio un 

protagonismo difícil de exagerar no sólo en el ámbito espiritual, sino también en el político. 

 La audientia episcopalis, que ya recogía de manera farragosa una constitución del año 

318 (Código Teodosiano, 1, 27), es aclarada el año 333 en la Constitución sirmondiana 1, que 

estipulaba lo siguiente: 1) Se permite transferir al obispo cualquier proceso incoado ante un 

juez ordinario. La decisión podía tomarse por iniciativa de una de las partes y sin tener en 

consideración el momento procesal, incluso cuando la sentencia estaba a punto de emitirse. Al 

obispo se le otorgaba, pues, una jurisdicción inter nolentes, que desbordaba los límites 

tradicionales del arbitraje inter volentes (Digesto, 4, 8, 11, 4) y lo integraba en el organigrama 

judicial de Roma. 2) La sentencia dictada por un obispo era sagrada, inviolable e inapelable. 

                                                                                                                                                                                     
de gente poderosa y corrupta que ambiciona ocupar las sedes episcopales como culminación de su carrera 
pública. 
16 Eusebio, Vida de Constantino, 2, 69; 4, 27; Optato, Apéndice 5. 
17 Vida de Constantino, 3, 20, 1; 4, 27, 2; Sócrates, Historia Eclesiástica, 1, 9; Optato, Apéndice 5. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

58 

 

3) El testimonio de un obispo era necesariamente verídico y, en consecuencia, el juez no 

debía escuchar a ningún otro testigo, ni tener en cuenta ningún otro testimonio. 

 Es dudoso que Constantino otorgase a los obispos tan insólitas prerrogativas, que 

vulneraban diversos principios del derecho romano (Digesto, 22, 5,12), de la tradición bíblica 

(Deutronomio, 19,15) y hasta leyes del propio Constantino (Código Teodosiano, 11, 39,3, del 

año 334), en lo que respecta a la necesaria comparecencia de más de un testigo, lo cual ha 

hecho dudar a muchos historiadores sobre la historicidad de esta ley18. Lo cierto es que leyes 

posteriores ratificarán la exigencia de que en los juicios declaren varios testigos y, además, 

exigirán el acuerdo de ambas partes para apelar al obispo, que sean cristianas y que el tema en 

disputa fuese de índole religiosa, lo que aproximaba la intervención episcopal a un simple 

arbitraje inter volentes19. Estas leyes sobre la audientia episcopalis, modificando y 

restringiendo su ámbito de aplicación, prueban su difícil puesta en práctica, sobre todo por el 

conflicto de intereses que las prerrogativas judiciales de los obispos podían generar con las 

instancias judiciales ordinarias del Imperio, incluso con el propio emperador, que siguió 

siendo la instancia judicial suprema a la que todos los ciudadanos podían apelar20. 

 Sabemos, por otra parte, que en los tribunales episcopales se juzgaron, a lo largo del 

siglo IV, numerosos conflictos de naturaleza no religiosa (herencias, cuestiones de estatus, 

malos tratos a esposas, casamiento de hijas,  robos…) y que gozaron de gran popularidad por 

impartir una justicia rápida y barata (sin abogados ni apelaciones), y casi siempre rigurosa21. 

Aunque tampoco en estos tribunales eclesiásticos faltó la venalidad y algunos ni siquiera 

dudaran en aplicar la tortura para obtener declaraciones fiables22, de su eficacia y función 

social habla el hecho de que muchos paganos acudiesen a la justicia episcopal del mismo 

modo que en Palestina acudían a los tribunales judíos23. Ello pone de relieve que la 

trascendencia de la audientia epicopalis sólo se puede apreciar si tenemos en cuenta el 

carácter clasista de la justicia romana y la corrupción escandalosa de los tribunales ordinarios, 

                                                           
18 Gaudemet (1947, 25-61); Drake (2000, 323). 
19 Código de Justiniano, 1, 4,7 (año 398); 1, 4,8 (año 408); Código Teodosiano, 16, 11,1 (año 399); Novella 35 
de Valentiniano III (año 452). Estas restricciones ratione materiae y ratione personae las recoge también 
Ambrosio, Epístola 21, 2 (Patrología Latina 16, 1002 = Epístola 75, del Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum 
Latinorum, vol. 82). 
20 Millar (1977, 590 ss. y 1990, 207-220). El conflicto donatista ilustra con profusión esta autoridad imperial en 
materia judicial (Fernández Ubiña, 2013,31-46). No es menos ilustrativo, aunque algo posterior, el 
enfrentamiento del papa Dámaso con el prefecto Bassus, que recientemente analizó con su impar perspicacia 
Clemente (2011, 111-122). 
21 Lamoreaux (1995, 143-67. Seguramente el Ambrosiaster no falta a la verdad cuando aconseja acudir a este 
tribunal por ser más imparcial y justo que el juez civil (Comentario a la primera carta a los Corintios, col. 6: 
Patrología Latina, 17,210). 
22 Agustín, Epístola 133,2; Sócrates, Historia Eclesiástica, 7,37. 
23 Juster (1914, II, 98). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

59 

 

de lo que dan fe innumerables testimonios de la época24. El problema de fondo no era, al 

cabo, sino la concepción misma de la justicia dominante en aquella ápoca, y largos siglos 

después, que la percibía no como un derecho del ciudadano, sino como un privilegio del 

poder y de las clases dirigentes25. 

 En suma, la prerrogativa judicial de los obispos puso en sus manos un instrumento 

muy eficaz para consolidar su papel de patrocinio sobre las clases bajas, con la consiguiente 

secularización de su oficio, y también un arma con el que grupos clericales opuestos se 

combatían entre sí. Esta arma se hizo mucho más temible con la difusión del privilegium fori, 

esto es, con el derecho del obispo a ser juzgado por otros obispos, privilegio que se 

documenta por primera vez en el 355 (Código Teodosiano, 16, 2,12), y al que a veces tuvo 

que poner coto el emperador como instancia mediadora o de apelación. En la práctica, 

tampoco las sentencias imperiales fueron siempre bien recibidas. Muy al contrario, los grupos 

que se sintieron perjudicados por ellas, como los donatistas, no dejaron de denunciar la 

intromisión imperial en asuntos puramente eclesiásticos, mientras que los beneficiados, como 

ilustra Agustín (Epístola 43, 4,13; Contra Parmeniano, 1.8, 13), reconocerían sin tapujos que 

el emperador y sus delegados estaban autorizados para juzgar problemas internos de la Iglesia 

y que sus sentencias eran, por tanto, divinas. 

 

Reflexiones finales. 

 Podemos, pues, concluir que la política eclesiástica de Constantino enriqueció a 

numerosas sedes episcopales, agraciadas con la construcción de basílicas y recursos 

económicos diversos, invistió al episcopado de competencias públicas inesperadas y, en fin, 

convirtió en grandes centros de poder a las iglesias de las ciudades más importantes del 

Imperio, en particular Roma, Alejandría, Antioquía y Constantinopla. Si la primera forma de 

intransigencia en el seno del cristianismo vio la luz con la represión de los herejes, las 

disputas entre estas sedes por razones de preeminencia no sólo provocarían luchas dramáticas 

entre sus fieles y dirigentes, sino que llevarían finalmente a la división de la cristiandad en 

grandes iglesias regionales (católica de Occidente, monofisita de Egipto, nestoriana de Siria y 

Persia...), cuya huella es todavía hoy perceptible26. 

                                                           
24 Por ejemplo, Código Teodosiano, 1,16,7 (año 331); 1, 16, 6 (año 331); 9, 1, 4 (año 325). El entonces pagano 
Fírmico Materno (Mathesis, 4, 1,1-3) dice que abandonó decepcionado la abogacía por los males insanables de 
la justicia. 
25 Sobre el carácter clasista y la arbitrariedad del sistema judicial romano, cf. Fernández Ubiña (2006, 97 ss.)  y 
Rivière (2007, 313-339). 
26 Véanse detalles y una precisa valoración histórica en Sotomayor (2011, 538 ss.). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

60 

 

 Por otra parte, el reconocimiento legal de algunas funciones episcopales (en especial la 

mediación inter volentes) y la potenciación de otras (en particular la de asistencia social 

gracias a la ayuda económica del emperador) supusieron en la práctica un cambio en la 

naturaleza de las mismas. Este cambio se vio favorecido por el extraordinario enriquecimiento 

y auge numérico de las comunidades cristianas, con la consiguiente merma de la fe, algo que 

Eusebio (Vida de Constantino, 4, 54,2) juzgó uno de los peores males que entonces azotó al 

cristianismo. Este poder inesperado del obispo fue, sin embargo, asumido, si no incentivado, 

por el propio Constantino, que, consciente o no, en los años finales de su reinado dio un giro 

significativo a su gobierno y, sin solución de continuidad, pasó de un discurso político (donde 

lo religioso era sólo un medio para alcanzar fines políticos, de acuerdo con la tradición 

romana) a un discurso religioso (donde lo político es ahora el medio, no el fin). Quizá fuese 

esto lo que de alguna manera percibió Eutropio (Breviario, 10,7) cuando lamentaba que 

Constantino hubiera sido ―hombre comparable al principio de su reinado a los mejores 

emperadores, al final a los mediocres‖, y lo que ha hecho pensar a tantos historiadores 

modernos que el emperador perdió el control de su agenda y se dejó dominar por un 

episcopado envalentonado y dividido27. 

 

Bibliografía citada 

Bajo, F. (1986-7). ―El sistema asistencial eclesiástico occidental durante el siglo IV‖, Studia 
Historica 4-5, 189-94. 
Barnes, T. (2011). Constantine. Dynasty, Religion and Power in the Later Roman Empire, 
Chichester. 
Brown, P. (2002).  Poverty and Leadership in the Later Roman Empire, Hannover. 
Chadwick, H. (1980), ―The Role of the Christian Bishop in Ancient Society‖, en Protocol of 
the 35th Colloquy of the Center for Hermeneutical Studies in Hellenistic and Modern 
Culture: ―The Role of the Christian Bishop in Ancient Society‖, Berkeley, 15-22. 
Clemente, G. (2011).  ―Il rossore del vescovo‖, en Cagnazzi, S. et alii (eds), Scritti di Storia 
per Mario Pani, Bari, 111-122. 
Consolino, F. E. (1989).  ―Sante o Patrone? Le aristocratiche tardoantiche e il potere 
dell'carità‖, Studi Storici 30, 969-91. 
Dix, G. (1946). ―The Ministry in the Early Church, c. A.D. 90-410‖, en Kirk K. E. (ed.), The 
Apostolic Ministry, Londres, 183-303. 
Drake, H. A. (2000). Constantine and the Bishops. The Politics of Intolerance, Baltimore-
London. 
Escribano Paño, M. V. (en prensa). "Curias y curiales en el s. IV d. C.: Opulenti a  la curia, 
pauperes a la iglesia", en Melchor, E. (ed.), Senados municipales y  decuriones en el 
Occidente romano, Córdoba. 
Fear, A, Fernández Ubiña, J. y Marcos, M. (2013). ―Introduction‖, en Idem (eds), The Role of 
the Bishop in Late Antiquity, Londres, Nueva Delhi, Sydney. 

                                                           
27 Así Piganiol (1932, 223) y  Drake (2000, 331 ss.). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

61 

 

Fernández Ubiña, J.  (2006). ―El Imperio romano como sistema de dominaciñn‖, Polis. 
Revista de ideas y formas políticas de la Antigüedad Clásica 18, 75-114. 
Fernández Ubiña, F. (2009).  ―Privilegios episcopales y genealogía de la intolerancia cristiana 
en época de Constantino‖,  Pyrenae 40,1, 81-119. 
Fernández Ubiða, J. (2013). ―Los clérigos marginados en el concilio de Elvira y el Libellus 
precum‖, en González Salinero, R. (ed.), Marginados sociales y religiosos en la Hispania 
tardorromana y visigoda, Madrid, 21-49. 
Fernández Ubiða, J. (2013). ―The Donatist Conflict as Seen by Constantine and the Bishops‖, 
en Fear, A, Fernández Ubiña, J. y Marcos, M. (eds), The Role of the Bishop in Late Antiquity, 
Londres, Nueva Delhi, Sydney, 31-46. 
Fernández Ubiða, J. (en prensa). ―El oficio episcopal en época de Constantino‖, Barcelona. 
Gaudemet, J. (1947). ―La législation religieuse de Constantin‖, Revue d'histoire de l'Église de 
France 33, 25-61. 
Hunt D. (2001). ―The Church as a Public Institution‖, en Cambridge Ancient History, 
Cambridge, vol. XIII, 238-276. 
Jones, A.H.M. (1964). The Later Roman Empire, 284-602: A Social, Economic, and 
Administrative Survey, Oxford. 
Juster, J. (1914). Les Juifs dans l'Empire romain. Leur condition juridique, economique et 
sociale, Paris. 
Lamoreaux, J. C.  (1995). ―Episcopal Courts in Late Antiquity‖, Journal of Early Christian 
Studies 3, 143-67. 
Lepelley, C. (1998).  ―Le patronat épiscopal aux IVe et Ve siècles: continuités et ruptures 
avec le patronat classique‖, en Rebillard, E. y Sotinel, C. (eds.), L'évêque dans la cité du IVe 
au Ve siècle. Image et autorité, Roma, 17-33. 
Lizzi, R. (1987).  Il potere episcopale nell'Oriente Romano. Rappresentazione ideologica e 
realtà politica (IV-V sec. d.C.), Roma. 
Mazzarino, S. (1974).  ―Costantino e l‘episcopato‖. A proposito di due lavori recenti‖, en 

Idem, Antico, tardoantico ed èra costantiniana, I, Città di Castello. 
Mazzarino, S. (1980). L‘impero romano, Roma-Bari. 
Millar, F. (1977). The Emperor in the Roman World (31 BC - AD 337), Londres. 
Millar, F. (1990). ―L'empereur romain comme décideur‖, en Nicolet, C. (ed.), Du pouvoir 
dans l'Antiquité: mots et réalités, Géneve, 207-220. 
Millar, F. (2003). Augusto y Constantino. Dos revoluciones romanas, Granada. 
Piganiol, A. (1932).  L‘ Empereur Constantin, Paris. 
Rapp C. (2005). Holy Bishops in Late Antiquity. The Nature of Christian Leadership in an 
Age of Transition, Berkeley, Los Angeles y Londres. 
Rivière, Y. (2007). ―Le contrôle de l‘appareil judiciaire de l‘État dans l‘Antiquité Tardive‖, 

en Rome et l‘État moderne européen, Roma, 313-339. 
Sotomayor, M. (2011). ―Estructuraciñn de las iglesias cristianas‖, en Sotomayor, M. y   
Fernández Ubiña, J. (coords.),  Historia del cristianismo I. El mundo antiguo, Madrid, 531-
588. 
Stark, R. (2009). La expansión del cristianismo. Un estudio sociológico, Madrid. 
Teja, R. (1993). ―La cristianizaciñn de los modelos clásicos: el obispo‖, en Falque, E. y  
Gascó, F. (eds.), Modelos ideales y prácticas de vida en la Antigüedad Clásica, Sevilla, 213-
230. 
Telfer W. (1962). The Office of Bishop, Londres. 
  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

62 

 

Una revisión sobre el término heqa en la Segunda Estela de Kamose 
 

Roxana Flammini 
UCA/ IMHICIHU-CONICET 

 
Introducción 
  

Durante la última década se intensificó una perspectiva de abordaje a la escritura 

egipcia que revaloriza el valor semántico de los clasificadores, habitualmente conocidos como 

determinativos, en particular a través de los estudios generados desde los proyectos 

―Clasificaciñn y categorizaciñn en el Antiguo Egipto‖1 y ―Tipología y uso de los signos 

jeroglíficos‖2, a cargo de Orly Goldwasser, Friedrich Junge y Frank Kammerzell. A partir de 

la premisa que sostiene que no existe ―un estudio exhaustivo de los clasificadores jeroglíficos 

como sistema, ni en Egiptología ni en la lingüística cognitiva‖, Goldwasser (2002, 1) plantea 

como hipñtesis de trabajo que ―todas las palabras atravesadas por un determinado clasificador 

constituyen una categoría conceptual‖ en donde el sistema de escritura – y no el lenguaje – es 

considerado un sistema de clasificación del mundo, donde los clasificadores nunca están en 

una relación arbitraria con la palabra que clasifican3. En la misma línea, otros investigadores 

advierten sobre las dificultades que se generan cuando se ignora el valor semántico de 

aquellos al momento de traducir los textos. Así, Thomas Schneider (2011, 187) propone sin 

ambages explicitar en la traducción la información semántica que se encuentra provista a 

nivel de la escritura, pero no lingüísticamente.  

Este trabajo se inscribe en estas líneas de interpretación, en relación puntual con los 

clasificadores que acompañan al término heqa en la Segunda Estela de Kamose. 

 

La Segunda Estela de Kamose 

De las tres estelas atribuidas al rey Kamose halladas en el templo de Amón en Karnak 

– la fragmentaria Primera Estela y su copia, conservada en la denominada Tablilla I de 

Carnarvon; la Segunda y la recientemente identificada y también fragmentaria Tercera Estela 

– es la Segunda Estela la mejor conservada. El texto presenta las vicisitudes del 

enfrentamiento entre los tebanos, los nubios y los Hicsos sobre la fase final (c. 1560-1530 

                                                           
1 Proyecto bajo los auspicios del Niedersächsische Ministerium for Wissenschaft und Kunst (Hannover) y la 
Niedersächsische Vorab der Volkswagenstiftung.  
2 Proyecto financiado por la Fritz Thyssen Stiftung. 
3 Goldwasser 2002, 2; 2006, 17. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

63 

 

a.C.) del Segundo Período Intermedio4. Llamativamente, la Segunda Estela se inicia en la 

mitad de una oración, lo que sugiere la existencia de una primera parte5. 

Desde el punto de vista del análisis literario, la Segunda Estela suele ser considerada 

un ejemplo de Königsnovelle, donde el rey es presentado como ―un héroe de un episodio 

histórico (real o ficticio) en donde un estado de incertidumbre o deficiencia es revertido por 

su palabra o su decisiñn‖6. También suele ser definida como un ejemplo de propaganda en 

torno al recurrente tema del rey que siempre triunfa sobre los enemigos de Egipto. Por cierto, 

en estas interpretaciones se entiende por propaganda ―un mensaje, comunicaciñn o 

declaración dirigido por su autor en nombre de un individuo o grupo (dios, rey, funcionario, 

clase) o ideología (culto, realeza, ambición personal, grupo con un interés especial) a una 

audiencia específica o amplia‖ con ―un intento manifiesto o implícito de persuadir a una 

audiencia para que siga el deseo del autor, de promover o publicitar una causa, o influenciar 

su actitud‖7.   

Aquí prefiero distanciarme de este tipo de explicaciones para considerar a la 

información provista por el texto como una expresión del complejo modo en que los egipcios 

concebían al mundo y sus interrelaciones. Por cierto, propaganda es un concepto fuertemente 

sesgado por atributos modernos y occidentales, mientras que las creencias de los antiguos 

egipcios se relacionaban con la idea de que era posible obtener un resultado en base al 

principio de poner acciones en palabras – donde el acto explicitado tendría lugar por su mera 

plasmación – como es el caso de los Textos de Execración.  

Por su parte, Hans Goedicke (1995, 185) considera que la Segunda Estela ―en lugar de 

narrar logros, consiste, en la mayor parte de los episodios, en declaraciones o intenciones; y 

nunca es seguro qué fue lo alcanzado y qué permaneciñ como intenciñn‖. Sin lugar a dudas, 

es difícil establecer qué acciones responden a hechos fácticos y cuáles pueden ligarse a 

                                                           
4 Dos fragmentos de la Primera Estela fueron hallados en 1932 y 1935 por Henri Chevrier, los cuales habían sido 
reutilizados en la construcción del Tercer Pílono del templo de Karnak (Lacau 1939, 245-71; Habachi 1972, 45). 
La Tablilla I de Carnarvon fue hallada en 1908 por Lord Carnarvon y  Howard Carter en una tumba localizada 
en Dra Abu El-Naga, y fue publicada por primera vez por Alan Gardiner (1916, 95-110), cf. también Hans 
Goedicke (1995, 31). En relación con la Segunda Estela, hallada en 1954, los principales estudios son los de 
Labib Habachi (1972); Harry y Alexandrina Smith (1976, 48-76); Wolfgang Helck (1983) y William Kelly 
Simpson (2003). Sobre los textos de Kamose en general, cf. Hans Goedicke 1995. En cuanto a la Tercera Estela, 
dos trabajos independientes entre sí fueron publicados en simultáneo: se trata del de Luc Gabolde (2005, 35-42) 
y el de Charles Van Siclen III (2005, 21-23). Para una traducción más reciente del texto conservado, cf. Van 
Siclen III 2010, 355-65. La Tercera Estela fue hallada al sur del octavo pílono del Templo de Amón en Karnak, 
como lo revelaron las fotografías tomadas por Georges Legrain en 1900.  
5 A pesar del estado fragmentario de la Tercera Estela, Van Siclen III (2010, 358) considera que probablemente 
ésta constituya la primera parte de la Segunda Estela, pero en este escenario, la Primera Estela no estaría 
relacionada con ninguna de las otras dos. 
6 Loprieno 1996, 280. 
7 Simpson 1996, 436. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

64 

 

prácticas ideológicas pero, a pesar de estas particularidades, en la saga de Kamose los 

gobernantes Hicso y nubio se presentan como extranjeros y enemigos que merecen ser 

vencidos por la fuerza del legítimo gobernante egipcio y la forma en que aparecen 

referenciados en el texto puede ayudar a vislumbrar las modalidades que adquirían las 

relaciones establecidas entre ellos, o bien el modo en que la élite egipcia reflejaba esos 

vínculos. La diferenciación en el significado del término heqa en el documento ayuda a la 

comprensión de estas situaciones. 

 

El término heqa en la Segunda Estela de Kamose 

El sustantivo heqa (HoA) designa una persona que gobierna sobre un territorio, un 

―gobernante independiente‖ (Wb. III, 170 y CD, 178). Los clasificadores comunes para el 

sustantivo son  (A1);  (A40) y  (G7), mientras que el rollo de papiro,  (Y1), suele 

ser el clasificador habitual del verbo (―gobernar‖, Wb. III, 172; CD, 178).  

El título aparece seis veces en la Segunda Estela; dos veces está clasificado por el rollo 

de papiro y las otras cuatro lo está por un clasificador inusual para esta palabra,  (A43) 

―gobernante con la corona del Alto Egipto‖, la Corona Blanca (HDt). Es relevante mencionar 

que el título, atribuido a Kamose, también posee este último clasificador en la línea 11 de la 

fragmentaria Primera Estela.  

Ahora bien, en la Segunda Estela la palabra aparece como un sustantivo seguido por 

un genitivo indirecto cuando está clasificado por el rollo de papiro, y como un sustantivo sin 

ningún tipo de complemento cuando lo está por el clasificador . Por cierto, cabe señalar, sin 

temor a equivocarse, que el uso del término heqa en la Segunda Estela es, cuanto menos, 

original. 

De este modo, en concordancia con lo señalado en la introducción a este trabajo, 

explicitaré en la traducción el significado del clasificador. Así, cuando el término esté 

clasificado por  adicionaré a la palabra ―gobernante‖ la expresiñn ―del Alto Egipto‖, ya que 

considero que el clasificador contiene el locativo a través de la representación del gobernante 

utilizando la Corona Blanca, del mismo modo que nswt (―rey del Alto Egipto‖) es clasificado 

por , mientras bjtj (―rey del Bajo Egipto‖) lo es por  (A45). En virtud de estos postulados, 

subrayaré las diferencias semánticas del título heqa en la Segunda Estela de Kamose 

escribiendo Heqa (¡oA) cuando aparece con  y heqa (HoA) cuando aparece con , del 

siguiente modo: 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

65 

 

a) Líneas 1-2    

 
 Línea 1 

(…) 

 Línea 2  

   (…)           

 

          Transliteración: (1) (…) r.k Hns m8 jr.k wj m wr jw.k m @oA r dbH 

(2) n.k tA nmt xrt.k n.s (…) 

 
 Traducción: (…) tu boca se empequeñece9 cuando haces de mí un jefe mientras tú (te 
consideras) un gobernante del Alto Egipto; para reclamar para tí lo robado, a causa de lo 
cual caerás (…)10 
 

b) Líneas 19-21 

 
 Línea 19                

  (…) 

 
 Línea 20 

 

 
 Línea 21 

(...)  

 

Transliteración: (19) (…) m-a HoA n @wt-Wart (20) aA-wsr-Ra zA Ra Ippj 

Hr nD-xrt nt zA.j HoA n KSj Hr-m aHa.k m @oA nn rdjt rx.j jn 

                                                           
8 Habachi y Helck leen  (Aa13), cf. Habachi 1972, 32; Helck 1983, 91. Sin embargo, el signo es dudoso, y 
puede ser leído como  (D21). 
9 Traduzco Hns como ―se empequeðece‖ como una condición física de la boca, que impediría una correcta 
pronunciación de las palabras (que se relaciona con la idea de ―hablar sin sentido‖, como algunos autores 
traducen, véase n. 6), y teniendo en cuenta el valor semántico del clasificador  (G36), el cual posee, según 
Goldwasser (2006, 31) ―los significados de ―inferior‖, ―socialmente inferior‖, y al final del Reino Antiguo 
finalmente madura hacia la categoría de [INFERIOR-MAL] o [MAL]‖. Cf. también Wb. III, 251, especialmente 
13-14. 
10 Básicamente sigo la traducción propuesta por James P. Allen para las líneas 1-2 (com. pers., 04 nov 2010), 
―Your mouth is constricted in that you made me a chief and yourself a ruler in order to demand for yourself the 
robbery because of which you shall fall.‖.  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

66 

 

jw (21) gmH.k jrt.n Kmt r.j @oA nty m Xnw.s <KA-Msw nxt> dj anx 

Hr thm.j Hr i(w)Tn.j (...) 

 

Traducción: (…) por (la mano de)l gobernante de Avaris: Auserra, hijo de Ra, Apofis, saluda 
a mi hijo, el gobernante de Kush. ¿Por qué te erigiste a ti mismo como gobernante del Alto 
Egipto sin hacérmelo saber? ¿Has visto lo que Egipto hizo en mi contra? El gobernante del 
Alto Egipto que está allí, Kamose el Victorioso, a quien es dada vida, me está atacando en mi 
territorio (…) 
 

c) Líneas 30-31 

 
 Línea 30 

 

 (…) 

 
 Línea 31 

 (…)    

 
Transliteración: (30) (…) xy pA xnt nfr n pA (31) @oA (a.w.s) Xr mSa.f 

r-HAt.f (…)  

 
Traducción: (…) qué feliz (es) navegar río arriba para el gobernante del Alto Egipto (v.p.s.) 
con su ejército delante de él (…) 
 

Discusión 

a) Este pasaje recibió numerosas y diferentes traducciones, que prueban su dificultad11. Sin 

embargo, existe consenso en relación con el sentido general que expresa: contiene el rechazo 

                                                           
11 En las siguientes referencias preferimos mantener el idioma original de las publicaciones, para que se 
visualicen las diferentes interpretaciones del pasaje sin que medie la traducción al español: ―Dein Mund war zu 
eng, als Du mich zum Fürsten machtest, während Du Herrscher sein willst, nur um Dir die Richtstelle 
auszubitten, auf welcher Du fallen wirst‖, Stadelmann 1965, 69; ―your speech is mean, when you make me as ‗a 

chieftain‘, while you are a ‗ruler‘; so as to want for yourself what is wrongly seized, through which you shall 
fall‖, Habachi 1972, 32; ―your boast, making me out a vassal while you are the sovereign, is so mean as to 
demand for you the chopping block to which you will (surely) fall‖, Smith y Smith 1976, 60; ―Deine törichte 
Rede, mich `Häuptling´ zu nennen, und du selbst seist Herrscher, wird für dich den Richtblock erfordern, durch 
den du fällst‖, Kaplony-Heckel 1984, 530; ―your miserable proposal that you make me a chief, while you a 
Ruler, will ask for yourself the slaughtering block to which you will fall‖, Goedicke 1995, 60; ―your authority is 
restricted inasmuch as you, in your capacity as suzerain, have made me a chief – so that (now) you must (even) 
beg for the block where you shall fall‖, Redford 1997, 14; ―your mouth is narrow when you make me a chieftain, 
while you are a ruler, in order to request for yourself that which is stolen (nmt) on account of which you shall 
fall‖, Ryholt 1997, 325; ―your speech is despicable in making me out to be (only) an official while you are a 
ruler, only to beg for yourself the chopping block by which you will fall‖ cf. Simpson 2003, 348. Las diferentes 
traducciones de la segunda parte de la oración se deben al hecho de que nmt puede ser el participio pasivo 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

67 

 

de Kamose al intento de Apofis de someterlo, implícito en el reclamo de este último por ser 

reconocido como un gobernante de mayor estatus. Propongo la siguiente traducción para el 

pasaje, manteniendo la comparación existente y adicionando a la palabra @oA el significado 

explícito sugerido por el clasificador: 

―(…) tu boca se empequeðece cuando haces de mí un jefe mientras tú 

(te consideras) un gobernante del Alto Egipto; para reclamar para tí lo 
robado, a causa de lo cual caerás (…)‖ 
 

Naturalmente, el uso de los términos wr y @oA en el pasaje llamaron la atención de los 

especialistas. Harry y Alexandrina Smith sostienen que  

―Apofis y Kamose utilizan la palabra HoA en relaciñn a sí mismos, 

considerándose como el legítimo faraón, mientras que Apofis usa la 
palabra wr para referirse a Kamose y Kamose la utiliza en relación 
tanto a Apofis como el gobernante de Kush. Es evidente entonces que 
en ese momento HoA significaba ‗gobernante legítimo‘, mientras que 
wr era utilizado en relación con los príncipes extranjeros y los 
gobernantes subordinados‖12.  

 

Sin embargo, aunque la traducción de HoA como ―gobernante legítimo‖ es aceptable, 

si se considera el valor semántico de los clasificadores, la traducción se vuelve más precisa ya 

que las diferencias entre HoA y @oA se vuelven explícitas. 

El otro título mencionado en estas líneas es wr (―jefe‖, , A19). Aparece dos veces en 

la Segunda Estela, la primera, en la oración ya mencionada y la otra en la línea 4, donde se 

menciona a Apofis como wr n RTnw, ―jefe del Rechenu‖. El título también aparece en la 

línea 3 de la Tablilla I de Carnarvon en relación con los dos jefes extranjeros que disputaban 

el poder con Kamose: wr m @wt-Wart ky m KSj, ―un jefe que está en Avaris y el otro 

en Kush‖. Es factible que el término wr posea un sesgo despreciativo en los textos de 

Kamose: su uso – ya mencionado en el pasaje comparativo de las líneas 1-2 de la Segunda 

Estela – es claro en este sentido: Kamose rechaza el reclamo de Apofis, quien considera a 

Kamose un ―jefe‖ (wr) a la vez que reclama para sí el legítimo control del Alto Egipto, como 

@oA.  

 

                                                                                                                                                                                     
perfectivo (femenino) de nm (―robar‖, ―despojar‖, CD, 133; ―poner las manos‖ Wb. II, 264) o un sustantivo 
(―casa de masacres‖ CD, 132; ―masacre‖, ―lugar de ejecución‖, Wb. II, 264). Opté por la primera opción dado 
que considero a nmt como un participio de ―robar‖ o ―despojar‖, a lo que se suma que carece del clasificador  
para ser considerado como sustantivo. 
12 Smith y Smith 1976, 68-9. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

68 

 

b) @oA aparece nuevamente en la Segunda Estela en las líneas 19 a 21, una vez atribuido al 
gobernante de Kush por Apofis y la otra a Kamose; mientras HoA también aparece 
mencionado dos veces, en relación al HoA n KSj (―gobernante de Kush‖) y al HoA n 
@wt-Wart (―gobernante de Avaris‖). Este pasaje refiere la intercepción de un mensaje 
enviado por Apofis al gobernante de Kush en la ruta de los oasis. Por cierto, aquí no 
discutiremos la existencia ―real‖ del mensaje, dado que es imposible demostrar tal cuestiñn. 

De todos modos, lo que interesa es la inclusión de esta situación en el texto y las hipótesis que 
permite construir en relación con los vínculos establecidos entre los personajes. En el pasaje, 
Kamose declara que interceptó una carta escrita ―por (la mano de)l gobernante (HoA) de 
Avaris‖, la cual contiene el siguiente mensaje dirigido al gobernante de Kush, cuyo nombre 
jamás es mencionado:  
 

―(…) Auserra, hijo de Ra, Apofis, saluda a mi hijo, el gobernante de 

Kush. ¿Por qué te erigiste a ti mismo como gobernante del Alto 
Egipto sin hacérmelo saber? ¿Has visto lo que Egipto hizo en mi 
contra? El gobernante del Alto Egipto que está allí, Kamose el 
Victorioso, a quien es dada vida, me está atacando en mi territorio 
(…)‖ 

 
Aquí aparece otro complejo pasaje del texto. En lugar de zA.j HoA n KSj, ―mi 

hijo, el jefe de Kush‖, Harry y Alexandrina Smith (1976, 66), Kim Ryholt (1997, 349) y 

William Kelly Simpson (2003, 349) entre otros, traducen ―el hijo del jefe de Kush‖ mientras 

Labib Habachi (1972, 39), Hans Goedicke (1995, 79), y Donald Redford (1997, 14) optan por 

la primera fórmula mencionada. James P. Allen (1999, 68 n. 16) también se suma a esta 

última opción, al sostener que el trazo sobre el signo zA lo denota como un sustantivo 

seguido por el sufijo posesivo para la primera persona del singular. Pero además, este pasaje 

permite hacer otra observación. Es posible que en el contexto del documento, la versión 

egipcia de la carta de Apofis adosara la expresión  y el clasificador  (A14*) 

―enemigo‖ en el nombre de Apofis13, el cual no está inserto en la cartela a pesar de que el 

título zA Ra se mantenga. Parece poco posible que una referencia a Kamose como 

gobernante victorioso, con su nombre inserto en la cartela hubiera sido escrita en el mensaje 

original enviado por Apofis14.  

Además, el título de @oA utilizado para calificar el estatus de Kamose en el mensaje 

de Apofis también pareciera significar una concesión a la ideología egipcia, dado que no 

parece probable que Apofis atribuyera a Kamose un título que reclamaba para sí. De todos 

modos, el elemento que resalta en el texto es que la disputa se centraba en el control del Alto 

Egipto y que los competidores desafiaban al gobernante local para lograr tal objetivo. Eso 

                                                           
13 Sobre los clasificadores negativos cf. Goldwasser 2006, 30. 
14 Cf. Smith y Smith 1976, 68, n. 51. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

69 

 

mismo revela la Estela de Antef (BM 1645), probablemente erigida por alguno de los reyes de 

la dinastía XVII que llevaban ese nombre. En su análisis, Pascal Vernus (1996, 840) sostiene 

que un hecho esencial era que el poder del gobernante egipcio se limitaba al Alto Egipto. 

El uso del rollo de papiro  para clasificar la palabra HoA cuando se refiere al 

gobernante de Kush y al de Avaris es sugestivo. De hecho, el clasificador se ubica en una 

muy baja escala de información durante el Segundo Período Intermedio, brindando escasa 

información semántica. Se transformñ en un ―clasificador por defecto‖ en el Reino Nuevo y 

en el período Ramésida15. Dado que el clasificador posee un significado relacionado con 

―algo escrito en los papeles, pero no en la realidad16‖ y que la estela constituye la lectura 

egipcia de los hechos, es factible sostener que el escriba explícitamente buscó reforzar la idea 

– a los ojos de los lectores – que aquellos ―gobernantes‖ eran ocupantes ilegítimos del 

territorio egipcio. El proceso por el cual los clasificadores habituales de una palabra (en este 

caso A1, A40, G7) son sustituidos en razón de cuestiones pragmáticas relativas al discurso 

por un clasificador diferente es descripto por Goldwasser y Grinevald (2012, 25-26) como un 

proceso de seguimiento por referencia (reference tracking). En continuidad con esta idea, es 

probable que la expresión ―gobernante de Kush‖ HoA n KSj, con el clasificador , 

pueda considerarse también una intervención del escriba. 

En síntesis, varios puntos de vista se entretejen en este famoso pasaje de la Segunda 

Estela: se trataría de la versión egipcia de una carta enviada por un gobernante a otro, ambos 

―enemigos‖ del que interceptó el mensaje. El motivo de la disputa era, evidentemente, el 

control del Alto Egipto, la tierra donde ejercía el poder el único gobernante legítimo a los ojos 

egipcios. Es factible entonces que la carta recibiera varios ajustes para ―adaptarla‖ a los 

parámetros ideológicos de un monumento egipcio a ser expuesto en un templo local. 

 

c) El título aparece mencionado nuevamente, dirigido a Kamose, en las líneas 30-31:  

(30) (…) xy pA xnt nfr n pA (31) @o(A) anx(.w) (w)DA(.w) s(nb.w) 

Xr mSa.f r HAt.f (…)  

 

“(…) qué feliz (es) navegar río arriba para el gobernante del Alto Egipto (v.p.s.) con su 
ejército delante de él (…)‖  

                                                           
15 Golwasser, pers. com., 31 dic 2011. 
16 ―El  ―rollo de papiro‖, que originalmente abarcaba la categoría ―perteneciente al papiro‖ o ―perteneciente 
a la escritura‖ (Wiesmann Determinativo) adquiriñ un significado extendido como ―lo que está escrito en papiro‖ 
o ―en palabras, no en la realidad‖; lo que sería para la mente moderna una definición de [―ABSTRACTO‖] o 
algo semejante‖. Cf. Goldwasser 2006, 32. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

70 

 

 
En este pasaje, es Kamose el receptor del título ―gobernante del Alto Egipto‖, y a 

pesar que se trata de una aclamación triunfal, confirma que el gobierno estaba limitado, 

precisamente, a ese territorio.  

Naturalmente, el uso intencional de diferentes clasificadores para la palabra heqa en el 

texto lleva a preguntarse por los destinatarios del mensaje. Como ya señalamos, las tres 

estelas de Kamose estaban ubicadas en el templo de Amón en Karnak; y ello llevó a Goedicke 

(1995, 95 y ss.) a sugerir que el destinatario principal era el dios. Sin embargo, si se tiene en 

cuenta la información proporcionada por los clasificadores, la distinción entre el significado 

de HoA y ¡oA es tan clara que los lectores de la estela no podrían haberla pasado por alto. 

De esta manera, es probable que el mensaje contenido en la estela no estuviera dirigido 

únicamente al dios, sino a los seguidores directos del gobernante local, el sacerdocio de Amón 

y sus funcionarios más cercanos, para quienes no cabría duda acerca de quién era el legítimo 

gobernante del Alto Egipto: Kamose, el gobernante tebano, y ningún otro17. En términos 

generales, la Segunda Estela – como las otras dos – constituye una expresión de las prácticas 

de legitimación sostenidas por Kamose en la fase final del Segundo Período Intermedio. 

Además, el uso del término heqa – con diferentes clasificadores – durante el Segundo 

Período Intermedio adquirió ribetes particulares que influenciaron su utilización durante 

tiempos más tardíos. Basta recordar que la palabra ―hicsos‖ proviene del título HoA xAswt 

(―gobernante de las tierras extranjeras‖), un título que era utilizado habitualmente en los 

textos e inscripciones egipcias para designar a los jefes extranjeros, y que luego fue 

incorporado a la titulatura de los gobernantes instalados en Avaris. Con lo cual es muy 

factible que se hayan producido cambios en la ideología real egipcia como consecuencia de 

las vicisitudes del Segundo Periodo Intermedio. Ya en las primeras décadas del siglo XX, 

Herbert Winlock (1924) sugirió que Kamose cambió su nombre de nacimiento por pA HoA 

aA, “este gran gobernante‖, mientras que, más recientemente, Stephen Harvey (2007) 

consideró que Amosis podría haber realizado acciones en el mismo sentido. El inusual 

nombre real hallado en los monumentos de Amosis en Abidos, ¡oAtAwy ―el gobernante de 

las Dos Tierras‖ aparece en la construcción ¡oAtAwy mry Wsir “el gobernante de las 

Dos Tierras, amado de Osiris‖. La conclusión de Harvey (2007, 343 y ss) se sostiene en otra 

evidencia que se inscribe en la misma línea: un escarabajo, hoy en Turín, con la inscripción 

                                                           

17 Sobre el concepto de ―Tebas victoriosa‖, y la relaciñn entre la ciudad y los gobernantes, cf. Spalinger 2008, 
240-60. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

71 

 

zA Ra ¡oAtAwy IaHms, ―el hijo de Ra, Heqatawy Amosis‖ y otro en la colección 

Grenfell con la inscripción NbpHtyra ¡oAtAwy, “Nebpehtyra Heqatawy‖. Del mismo 

modo, epítetos de otros reyes de la dinastía XVIII, como Tutmosis III, Amenofis II y 

Amenofis III, Tutanjamón y Ay, entre otros, incluyen los de ―gobernante de Heliópolis,‖ 

―gobernante de Tebas‖ y ―gobernante de Ma´at‖18. De este modo, el uso de HoA en los 

nombres y epítetos reales egipcios en el Reino Nuevo revela la importancia que el término 

adquirió, probablemente en oposición a su uso por los Hicsos19.  

 

Conclusiones 

            En síntesis, la Segunda Estela de Kamose es un texto que revela las disputas por el 

control del Alto Egipto entre los gobernantes localizados en el Delta Oriental (los Hicsos), el 

área tebana (los egipcios) y Nubia. Naturalmente, contiene el punto de vista egipcio sobre los 

acontecimientos relativos a la fase final del Segundo Período Intermedio, y si se tiene en 

cuenta que la estela fue erigida en el templo de Amón en Karnak (junto con las otras dos 

restantes), todo el conjunto podría considerarse como una expresión de las prácticas de 

legitimación del gobernante tebano, Kamose. Una mirada más cercana a los clasificadores que 

acompañan al título heqa, ―gobernante‖, claramente muestra este aspecto. Por un lado, los tres 

gobernantes se disputaban el control del Alto Egipto reclamando para sí el título de Heqa 

(―gobernante del Alto Egipto‖); mientras que el control del Bajo Egipto no estaba en 

discusión en ese momento. Por el otro, al otorgar a Kamose el título de Heqa, el texto lo 

legitima a él como gobernante al mismo tiempo que deslegitima a los gobernantes de Avaris y 

Kush – al estar clasificado el título con el rollo de papiro cuando está dirigido a estos últimos. 

De esta manera y para finalizar, considero que la explicitación del valor semántico de los 

clasificadores en la traducción permite precisar la información provista por el texto 

acrecentando la precisión del mensaje transmitido. 

Bibliografía  

Allen, J. P. (1999). ―Review: Seals and Kings‖, con Daphna Ben-Tor y Susan J. Allen, 
Bulletin of the American Schools of Oriental Research 315, 47-74.                                    

CD= Faulkner, R. (1962). A Concise Dictionary of Middle Egyptian, Oxford. 

Gabolde, L. (2005). ―Une trosième Stèle de Kamosis?‖, Khyphi 4, 35-42 

Gardiner, A. H. (1926). ―The Defeat of the Hyksos by Kamōse: The Carnarvon Tablet, No. I,‖ 

Journal of Egyptian Archaeology 3, 95-110.  

Goedicke, H. (1995). Studies about Kamose and Ahmose. Baltimore.  
                                                           
18 Harvey 2007, 353 n. 5.  
19 Harvey 2007, 345. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

72 

 

Goldwasser, O. (2002). Prophets, Lovers and Giraffes: Wor(l)d Classification in Ancient 
Egypt, Wiesbaden. 

Goldwasser, O. (2006). ―A Comparison between Classifier Languages and Classifier Script: 

The Case of Ancient Egyptian‖, en Goldenberg, G. (ed.) A Festschrift for Hans Jakob 
Polotsky, Jerusalem, 16-39. 

Goldwasser, O. y Grinevald, C. (2012). ―What are ―Determinatives‖ good for?‖, Lingua 
Aegyptia-Studia Monographica 9, 17-53. 

Habachi, L. (1972). The Second Stela of Kamose and his Struggle against the Hyksos Ruler 
and his Capital, Abhandlungen des Deutschen Archäologischen Instituts Kairo. 
 gyptologische Reihe; Bd. 8. Glückstadt. 

Harvey, S. (2007). ―King Heqatawy: Notes on a Forgotten Eighteenth Dynasty Royal Name‖, 

en Hawass, Z. y Richards, J. (eds.), The Archaeology and Art of Ancient Egypt: Essays in 
Honor of David B. O´Connor, Annales du Service des Antiquités de l´Egypte 36, Cairo, 343-
56. 

Helck, W., (1983). Historisch-biographische Texte der 2. Zwischenzeit und Neue Texte der 
18. Dynastie. Kleine Ägyptische Texte, Wiesbaden. 

Kaplony-Heckel, U. (1984). ― gyptische historische Texte‖, en Kaiser, O. (ed.), Texte aus 
der Umwelt des Alten Testaments, I. Rechts- und Wirtschaftsurkunden, Historisch-
chronologische Texte, Gütersloh. 

Lacau, P. (1939). ―Un stèle du roi ‗Kamosis‘‖, Annales du Service des antiquités de l´Egypte 
39, 245-71. 

Loprieno, A. (1996). ―The ‗King‘s Novel‘‖, en Loprieno, A. (ed.), Ancient Egyptian 
Literature. History & Forms, Leiden, 277-95. 

Redford, D.B. (1997). ―Textual Sources for the Hyksos Period‖, en Oren, E. (ed.), The 
Hyksos: New Historical and Archaeological Perspectives, Philadelphia, 1-44. 

Ryholt, K. (1997). The Political Situation in Egypt during the Second Intermediate Period, 
c.1800–1550 B.C. Copenhagen. 

Schneider, Th. (2011). ―Three Histories of Translation: Translating in Egypt, Translating 
Egypt, Translating Egyptian‖, en McElduff, S. y Sciarrino, E. (eds.) Complicating the History 
of Western Translation: The Ancient Mediterranean in Perspective, Manchester, 176-88. 

Simpson, W.K. (ed.) (2003). The Literature of Ancient Egypt. An Anthology of Stories, 
Instructions, Stelae, Autobiographies, and Poetry, 3rd ed., New Haven & London. 

Simpson, W.K., (1996). ―Belles lettres and Propaganda‖ en Loprieno, A. (ed.), Ancient 
Egyptian Literature. History & Forms, Leiden, 435-43. 

Smith, H. & Smith, A. (1976). ―A Reconsideration of the Kamose Texts‖, Zeitschrift fur 
ägyptische Sprache und Altertumskunde 103, 48-76. 

Spalinger, A. (2008). ―Chauvinism in the First Intermediate Period‖, en Vymazalovà, H. y 
Barta, M. (eds.) Chronology and Archaeology in Ancient Egypt (The Third Millennium BC), 
Prague, 240-60. 

Stadelmann, R. (1965). ―Ein Beitrag zum Brief des Hyksos Apophis‖, Mitteilungen des 
Deutschen Archäologischen Instituts, Abteilung Kairo 20, 62-9. 

Van Siclen III, Ch.C. (2005). ―Conservation of the Third Kamose Stela at Karnak (Phase 1)‖, 
Bulletin of the American Research Center in Egypt 188 (Fall), 21-3.  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

73 

 

 
Van Siclen III, Ch.C. (2010). ―The Third Stela of Kamose‖, en Marée, M. (ed.), The Second 
Intermediate Period (Thirteenth-Seventeenth Dynasties). Current Research, Future Prospects, 
ed., Orientalia Lovaniensia Analecta 192, Leuven, 355-65. 
 
Vernus, P. (1996). ―Réfections et adaptations de l´idéologie monarchique à la Deuxième 
Période Intermédiaire: La stèle d´Antef-le-victorieux‖, en der Manuelian, P. y Freed, R. 
(eds.), Studies in Honor of William Kelly Simpson, Bd 2, Boston, 829-42. 

Wb.= Erman, A. y Grapow, H. (eds.) (1926-61). Wörterbuch der Aegyptischen Sprache, 
Berlin. 

Winlock, H. (1924). ―The Tombs of the Kings of the Seventeenth Dynasty at Thebes‖, 
Journal of Egyptian Archaeology 10: 217-77.  
 

  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

74 

 

La soberanía popular, entre la democracia y la república. De la Grecia antigua a la 

modernidad 
 

Julián Gallego 
Universidad de Buenos Aires-CONICET/PEFSCEA 

 

Entre la democracia y la república 

En una nota de opinión publicada en un diario argentino a raíz de los proyectos de ley 

enviados por el poder ejecutivo al poder legislativo para introducir reformas en el poder 

judicial, el autor proponía esta notable recomendación: ―la república es un límite a la 

democracia‖ (Manilo, 2013).1 Planteada en estos términos tal vez pocos asumirían esta suerte 

de consigna con reminiscencias aristotélicas, conforme a una de las traducciones habituales 

del vocablo politeía que veremos aparecer en la Política de Aristóteles en contraposición con 

un tipo determinado de democracia. Así pues, el contraste entre ambos elementos no es nuevo 

y remite contemporáneamente a un extenso debate que arraiga en diferentes tradiciones de 

pensamiento, aunque pocas veces se vaya a buscar ciertas raíces en el pensamiento griego 

antiguo. 

Esta cuestión de los lazos muchas veces conflictivos entre democracia y república es 

abordada de modo más sutil por el historiador Luis Alberto Romero, quien ha publicado dos 

notas de opinión ambas con el mismo título. En una de ellas, haciendo eje en la democracia 

conforme a la legitimidad política asentada en el denominador común de la voluntad del 

pueblo, se ponderan las características de la democracia institucional y la democracia 

plebiscitaria. En relación con la primera de estas formas, se asocia al liberalismo con la 

introducción de formas republicanas que otorgan preeminencia a la ley,2 la división de 

poderes y la garantía de los derechos del individuo por sobre los de cualquier norma o Estado. 

En la conclusiñn seðala: ―En la segunda mitad del siglo XX –apenas ayer–, se construyó en el 

mundo occidental un consenso que combinaba la tradición democrática pura y la 

liberal/republicana. Para muchos, es aún hoy un estándar ideal. Combina el principio de la 

                                                           
 Agradezco a Diego Tatián sus valiosas sugerencias sobre Spinoza y Rousseau. 
1 La conclusión que cierra su intervención no deja dudas en cuanto al lugar que se asigna a la soberanía del 
pueblo como fuente de los poderes representativos: ―Ningún legislador que se precie de republicano debería 
votar favorablemente estos tres proyectos, porque sin justicia independiente no hay república, ni libertad, ni 
derechos humanos. La república es un límite a la democracia, puesto que, frente a las ambiciones de poder 
absoluto de las mayorías de turno, la república es el baluarte de la libertad‖ (Manilo, 2013). 
2 Emanada del pueblo para limitar ―las oscilaciones caprichosas de una opiniñn voluble‖, que sin embargo es, 
paradójicamente, la opinión del propio pueblo, más allá de cómo se lo entienda, al que se quiere preservar de la 
volubilidad. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

75 

 

soberanía del pueblo con el de la soberanía de la ley, la división de poderes, la representación, 

la pluralidad, el debate y la garantía de los derechos humanos‖ (Romero, 2012).  

En cuanto a la democracia plebiscitaria, Romero indica: ―Pero desde fines del siglo 

XIX surgió otra variante, desplegada plenamente en la entreguerra y subsistente hoy en 

muchas partes. Combina otras ideas, derivadas de los mismos principios: pueblo homogéneo, 

líder, delegación, legitimación plebiscitaria –por elecciones o también mediante la presencia 

«real» del «pueblo» en la plaza–, junto con una unidad de doctrina y un relato teleológico que 

hacen posible tanto la comuniñn del pueblo como la delegaciñn de su autoridad‖.3 Es en este 

punto donde la democracia se cruza con el nacionalismo: ―Prolongando esta línea puede 

llegarse al fascismo –dice Romero–, pero no solo a él. También a muchos populismos que 

extreman el principio democrático de la razón del pueblo y consideran lícito excluir o extirpar 

a los enemigos del pueblo, discursiva o físicamente‖ (Romero, 2012). 

No vamos a pedir, ciertamente, que en una columna de opinión de poco más de 8.000 

caracteres publicada en un diario se nos esclarezca sobre estos y otros tópicos que en el 

artículo se enumeran. Pero la mención a tradiciones de pensamiento político y corrientes 

filosóficas es una buena excusa para desarrollar algunos criterios que creemos pertinentes 

tanto para discutir sobre la situación actual cuanto para hacer jugar elementos históricos en 

esta discusión. Entre las apoyaturas que plantea Romero para sostener su argumento 

destacamos la siguiente: ―Dos interpretaciones, en suma: democracia institucional o 

democracia plebiscitaria de líder. Tras estas dos interpretaciones hay tres nociones distintas de 

lo que es «pueblo». En un caso, el pueblo deriva de la noción de individuo, libre, racional y 

esencialmente igual a los otros individuos, en razón y en derechos. En la metáfora de 

Rousseau del contrato social, el conjunto de individuos realiza un contrato político que 

instituye la sociedad‖ (Romero, 2012). Dicho de otra manera, la democracia institucional 

tendría como fundamento un pueblo integrado por individuos que preexisten a dicho pueblo, 

el cual parece ser solo un efecto del contrato. 

Esta nota de opinión, a la que volveremos, sintetiza para un público cotidiano lo que 

su autor ha expresado de modo más extenso en diversos textos. En un artículo reciente, 

Romero alude a los límites de la democratización política a partir de 1912 con la Ley Sáenz 
                                                           
3 En la primera de las notas, cronológicamente hablando, decía: ―La democracia peronista tiene desde su origen 
algunos rasgos constantes. El movimiento se presenta como la expresión única de un pueblo homogéneo en 
intereses y doctrina e identificado con la nación. Es un movimiento de jefatura, investida por el pueblo de una 
autoridad tal que la coloca por encima de las normativas institucionales. Pocas veces el peronismo se apartó de 
esta versión, que suele denominarse democracia plebiscitaria o de líder. Pero su singularidad reside en su 
capacidad para adaptarse a realidades tan diferentes como la Argentina de 1945 y el país de 2011‖ (Romero, 

2011). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

76 

 

Peña, destacando como un factor relevante ―la difícil coexistencia, en tiempos de normalidad 

institucional, entre las prácticas democráticas por una parte, y las instituciones de la república 

y los principios del liberalismo político, consagrados por la Constituciñn, por otra‖ (Romero, 

2010: 16). A lo largo de dicho artículo encontramos los fundamentos del autor para explicar y 

desplegar lo que esta cita indica, resaltando la tensión entre democracia institucional y 

democracia plebiscitaria (¿forma sutil de remitir a la república como límite de la 

democracia?). Las conclusiones del autor son muy gráficas respecto del campo en que se 

plantea el asunto: 

 
Una cuestión resume los problemas de la institucionalidad 
republicana: la efectiva vigencia de la normativa constitucional 
acerca de la división y equilibrio de los poderes, o su concentración y 
uso arbitrario por el Poder Ejecutivo. En la primera mitad del siglo 
XX, uno de los corolarios paradójicos de la pretendida república 
verdadera fue una versión plebiscitaria del autoritarismo 
presidencial.4 En las décadas posteriores a 1955, casi nadie extrañó 
las perdidas prácticas republicanas: ni los militares, ni las 
corporaciones, ni los revolucionarios. Desde 1983, la 
institucionalidad republicana se ubicó en el centro de la democracia a 
construir, pero luego de los años iniciales, y al ritmo de las crisis, se 
impuso el estilo concentrado, autoritario y arbitrario, consentido por 
los otros poderes. […] Entre los que tienen opiniones definidas, hay 
quienes piensan que las instituciones republicanas son un lastre y 
quienes consideran que son indispensables. Para los primeros, son 
una limitación, un obstáculo para la acción de quienes han recibido 
un mandato directo del pueblo. Reúnen el argumento de la voluntad 
popular unánime, transferida al jefe, con el de la democracia real, 
siempre limitada por la formal. Este argumento, raigal en el 
peronismo, ha calado hondo en la cultura política. Para los segundos, 
la concentración del poder es mala en sí misma, cualquiera sea la 
causa aducida, y la mejor forma de contrarrestarla es aplicando la 
normativa constitucional de la división de poderes. […] La 

experiencia democrática argentina ha oscilado entre la variante 
plebiscitaria y la institucional. Los reformistas de 1912 aspiraron a 
construir esta segunda versión, con sufragio transparente, partidos 
orgánicos, representación amplia y debate de ideas, pero finalmente, 
con Yrigoyen y con Perón, se impuso la primera variante. Luego, el 
debate fue por otros rumbos y la democracia dejó de ser una cuestión 
relevante. En 1983 hubo un amplio acuerdo para construir una 
democracia institucional, pluralista y consensual. El resultado ha sido 

                                                           
4 La expresiñn ―república verdadera‖ es una fñrmula de Juan B. Alberdi. Al respecto, es llamativa –en lo que 
concierne a la situación actual– la reflexión de Romero (2010, 15): ―Aunque la propuesta se ha realizado [la de 
la fórmula de Alberdi y la Ley Sáenz Peña], en cierto modo, no por ello ha perdido su cualidad ideal o utópica: 
muchos aspiran hoy a una democracia mejor y a una república verdadera‖. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

77 

 

un híbrido, y cada vez se ven aflorar más los viejos elementos 
plebiscitarios (Romero, 2010: 95-96). 

 

A nuestro entender, los principios entre los que oscilan estas situaciones no serían 

otros que los de la soberanía del pueblo y la soberanía de la ley. La primacía del primero de 

estos principios sin el adecuado límite de la república implicaría una democracia plebiscitaria 

que conlleva un liderazgo autoritario. En cambio, la primacía del segundo de dichos 

principios se piensa como un adecuado equilibrio que combina a ambos, soberanía del pueblo 

y soberanía de la ley, como ya hemos visto a partir de una de las notas de opinión de Romero. 

Desde su perspectiva, la democracia plebiscitaria supone desequilibrio entre los poderes y 

primacía de uno de ellos mientras que la democracia institucional implica equilibrio y 

combinación adecuada de los poderes, siendo la democracia institucional la vara de control 

republicano para sí misma y para la democracia plebiscitaria. Lo que trataremos de mostrar en 

lo que sigue es el modo en que estas cuestiones remiten no solo al pensamiento moderno sino 

también al pensamiento griego antiguo –seguramente a partir de una interpretación en la que 

interviene el pensamiento moderno que nos atraviesa–, pues es necesario rastrear ciertas 

distinciones planteadas ya en la Grecia antigua, muy olvidadas en nuestros debates políticos. 

 

Soberanía de la multitud, soberanía de la ley 

El surgimiento de la democracia ateniense supuso la ruptura de un sistema de tutela 

aristocrática (cf. Gallego, 2010). Sin detenernos aquí en los aspectos inherentes al proceso, el 

punto crucial radica en que la asamblea del pueblo se transformó en el eje de la política. Pero, 

según la visión de un pensador como Aristóteles, esta situación pondría en suspenso todas las 

magistraturas y, en definitiva, la constitución misma, puesto que los decretos estarían por 

encima de las leyes, de modo que este tipo de democracia no sería una constitución. En 

términos aristotélicos, este sería todo el problema que presentarían las magistraturas 

indefinidas (aóristoi arkhaí) en una democracia (cf. Gallego, 2003: 163-93), dado que ningún 

poder superior condicionaría el desempeño asambleario ni lo controlaría o sometería a 

rendición de cuentas:  

Una forma de democracia es aquella en la que todos participan de las 
magistraturas a condición de ser ciudadano, pero bajo el mando 
(árkhein) de la ley. Otra forma de democracia es similar a esta en 
todos los aspectos, excepto que la multitud (plêthos) es soberana 
(kúrion) y no la ley (mè tòn nómon). Esto sucede cuando son 
soberanos los decretos (tà psephísmata kúria) y no la ley (mè ho 
nómos). Esto lo provocan los demagogos, pues en donde gobierna una 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

78 

 

democracia según la ley no existe el demagogo, sino que los mejores 
(béltistoi) ciudadanos están en la primera fila (en proedríāi). Sin 

embargo, allí donde las leyes no son soberanas, surgen los 
demagogos: el pueblo llega a ser un monarca, una unidad compuesta 
de muchos (súnthetos heîs ek pollôn); pues los muchos son soberanos 
no uno por uno sino en conjunto (oukh hos hékastos allà pántes). […] 

En efecto, tal pueblo, igual que si fuera un monarca, busca ejercer el 
poder solo (monarkheîn) para no gobernar de acuerdo con la ley, y se 
vuelve despótico de tal modo que a los aduladores se les tiene en gran 
estima. Una democracia de este género es análoga a ese tipo de 
monarquía llamada tiranía. Por ello también las costumbres que 
imperan son las mismas: ambos regímenes ejercen un poder opresivo 
sobre los mejores, los decretos tienen el mismo carácter que los 
edictos en la tiranía y el demagogo y el adulador son la misma figura 
y desempeñan similar papel… Los demagogos son responsables de 
que sean soberanos los decretos pero no las leyes, al presentar todos 
los asuntos ante el pueblo (eis tòn dêmon), pues sucede que ellos se 
hacen fuertes cuando el pueblo es soberano de todas las cosas (dêmon 
pánton eînai kúrion), y ellos de la opinión del pueblo, porque la 
multitud les obedece. Además, los que acusan a los magistrados dicen 
que es necesario que el pueblo decida (tòn démon krínein), y éste 
acepta la invitación complacido; así, todas las magistraturas se 
disuelven (katalúontai pâsai hai arkhaí) (Aristóteles, Política, 1292a 
2-30). 

 

Es evidente que la asamblea es el poder soberano en una democracia como la que se 

acaba de definir, dado que política e institucionalmente el dêmos es siempre la ekklesía.5 Es la 

práctica asamblearia la que convierte al pueblo en esa especie de monarca colectivo que posee 

el poder no en forma individual sino en conjunto. Pero en esta tarea no actúa solo. En un 

contexto en el que todos los asuntos son resueltos por el pueblo, el demagogo resulta un líder 

plebiscitario que opera de manera tal que su opinión, persuasión mediante, pueda ser tomada 

por el pueblo como mandato a seguir (cf. Gallego, 2003: 118-28, 149-52). Es también en la 

asamblea donde el pueblo tiene capacidad para establecer decretos que supuestamente no se 

atienen a la ley. En rigor, la contraposición usualmente señalada entre pséphisma y nómos, 

decreto y ley, destaca la fuerza inusitada que adquiere el pueblo en tanto es capaz de hacer, 

deshacer y rehacer las normas, situándose por encima de las leyes vigentes, legislando sin 

ataduras y haciendo que sus decretos sean edictos, o mejor aún, que sus decretos sean leyes.6 

                                                           
5 Sobre el lazo entre ekklesía y dêmos, Hansen (1983, 139-60; 1987, 96-97, 102-7; 1991, 94-124). Para otras 
posturas, Ostwald (1986, 34-35 n. 131, 130-31); Sinclair (1999, 124-27); Ober (1996, 107-22); Plácido (1997, 
210). 
6 Sancho Rocher (1997, 21-95) señala que la isonomía como reparto igualitario de poder se identifica con la 
demokratía e implica la desaparición de una autoridad impuesta, lo cual posibilita la capacidad de autogobierno 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

79 

 

El proceso asambleario se manifestaba como decreto del conjunto de la comunidad, 

que una vez concluido se escribía bajo la rúbrica del ―nosotros‖ que se conserva en los 

encabezados de las inscripciones. La práctica oral, soporte de la asamblea, abría paso a la 

escritura de la ley, esto es, a su fijación en un medio material en función de la exhibición 

pública y la conservación. Esto sintetiza los dos momentos en que se puede dividir el proceso 

asambleario.7 El decreto escrito era el resultado de la oralidad asamblearia, bajo cuyas 

condiciones concretas se podía crear, enmendar, revisar, transformar o anular lo escrito 

previamente para dar lugar a una nueva escritura como efecto de un nuevo proceso colectivo.8 

Durante el siglo V la idea de pséphisma se ligaba a la práctica del psêphos o voto popular, que 

era el modo de decisión en las reuniones de la asamblea.9 A esto se debe que no hubiera una 

distinción estricta entre pséphisma y nómos, porque pséphisma aludía al decreto asambleario 

como proceso de decisión colectiva, cuyo efecto era una nueva ley. Por ende, lo que se 

destaca es la concomitancia entre pséphisma y nómos, en la medida en que la ley aparece 

como efecto del procedimiento asambleario. La asamblea plebiscitaria era el operador 

práctico de la democracia.10 

Como hemos visto, Aristóteles condenaba esta situación en la que todos los asuntos 

estaban en manos del pueblo y los demagogos; a su entender, esto conducía indefectiblemente 

a la peor politeía y, en el límite, impedía clasificar dicha situación conforme a alguna de las 

constituciones analizadas por el filósofo. El lugar que ocupa la ley implica adentrarse en la 

constitución de una comunidad y en la organización de sus magistraturas: koinonía, politeía, 

nómos y arkhaí son los diferentes aspectos de una pólis que Aristóteles prefería ver 

articulados en perfecta correlación, siendo el ciudadano una figura definida por la ley y, por 

este motivo, un sujeto de la ley. La continuación del pasaje antes citado es esclarecedora: 

 
Podría parecer razonable el que objetara que tal democracia no es 
una constitución (politeían); pues donde las leyes no gobiernan 

                                                                                                                                                                                     
y autonormativización del conjunto de los ciudadanos de la pólis. Basada en la isegoría, es decir, la igualdad de 
palabra en el ágora, la práctica asamblearia asigna al nómos un sentido convencional y mutable. 
7 Rhodes (1972, 49) proponía interpretar al término pséphisma como el proceso legislativo y a nómos como un 
elemento que ha pasado a formar parte del código. Aunque antes de 403 ambas palabras designaran básicamente 
lo mismo, de todos modos, se trataría del asunto visto desde dos ángulos distintos. Cf. Gallego (2003, 207-22). 
8 Para un desarrollo detallado del tema de la oralidad asamblearia y la escritura de la ley ver Gallego (2001). 
9 Ver Hansen (1991, 161-62); Ruzé (1997, 441-43). 
10 Finley (1986, 96 n. 4; 1977, 49-51 y n. 10) plantea no separar mecánicamente ley y decreto. Osborne (1999, 
344) señala la falta de distinción entre decretos y leyes durante el siglo V, pero a diferencia de Finley ve un 
cambio en el IV, cuando se produce una demarcación más precisa entre pséphisma y nómos. No es ajeno a esto 
el reparto de funciones que separa la iniciativa de hacer propuestas de la decisión sobre las mismas, restringiendo 
los poderes asamblearios. Cf. Rhodes (1980); Hansen (1983, 161-206); Todd (1993, 18-19). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

80 

 

(árkhousin) no hay constitución. Es necesario que la ley gobierne 
todas las cosas en general y los magistrados (tàs arkhás) los casos 
particulares, y que la constitución decida (politeían krínein). De 
suerte que si la democracia es una de las constituciones, es evidente 
que una organización tal en la que todo se administra mediante 
decretos (psephísmasi) no es una democracia legítima (kuríos), ya que 
no es posible que ningún decreto tenga alcance general. (Aristóteles, 
Política, 1292a 31-37).  
 

Insistamos con esta distinción: los decretos eran las decisiones del pueblo en la 

asamblea, en una democracia directa, mediante el debate y el voto. ¿Cuál es el motivo que 

conduce a Aristóteles a afirmar que aunque se trate de una demokratía no es una politeía, 

quitándole así el rango de constitución y, en consecuencia, desechándola como uno de los 

regímenes capacitados para el ejercicio del gobierno? Éste es el único tipo de democracia en 

el que la ley no tiene el poder efectivo, lo cual imposibilita la regulación de las diferentes 

partes que conforman la comunidad. La conclusión es clara: en una democracia en la que el 

dispositivo asambleario opera sin restricciones superiores o exteriores a sí mismo como 

procedimiento de configuración de la comunidad, ya no se trata de una ciudadanía sujeta a la 

ley –que Aristóteles (Política, 1261a 32-1261b 6) entiende como sucesión ordenada de los 

ciudadanos en el ejercicio de los cargos–, sino de un proceso de subjetivación en el que la ley 

queda subsumida a la indeterminación de base del espacio plebiscitario, que Aristóteles 

percibe al analizar las aóristoi arkhaí. La supremacía de la asamblea hace que las leyes no 

sean normas fijas e indiscutibles que regulen el funcionamiento pautado de las magistraturas. 

El sentido del término democracia no se agota entonces en la idea de constitución; solo 

cuando se impone el principio de la soberanía de la ley la democracia se restringe a la 

politeía. Pero si se interrumpe el imperio de la ley, la democracia ya no se identifica con, ni se 

agota en, la legalidad de un régimen institucional, puesto que, como lo indica Aristóteles, las 

magistraturas se disuelven: son excedidas, transformadas, e incluso producidas como efectos 

de la capacidad instituyente de la asamblea. Cuestión sobre la cual la idea de krátos, cuando 

queda atribuido al dêmos, viene a poner de relieve que se trata de la superioridad de una 

fuerza cuya indefinición no se deja tomar por la rotación ordenada de los magistrados según 

el principio de la arkhé.11 

La ley, entonces, se interroga y se funda en cada asamblea en la medida en que es un 

efecto comunitario que requiere como condición la actividad configurante de la práctica 

asamblearia. Entre una asamblea y otra, la comunidad se somete a su ley pero no como una 
                                                           
11 Cf. Loraux (2008, 26, 51-54, 66-69, 81-82, 99, 251-72); Gallego (2003, 188-93; 2011). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

81 

 

preexistencia trascendente sino como una ley inmanente: una regla precaria, temporaria. Por 

eso son soberanos los decretos y no las leyes: la ley es lo que rige sobre la comunidad que la 

ha dictado para sí misma, al instituirse como un ―nosotros‖, hasta que decrete otra cosa, sin 

cotas constitucionales, a su libre arbitrio. La ley decidida en asamblea por el conjunto allí 

configurado rige hasta que la colectividad, es decir, el dêmos instituido como término 

fundante de su propia subjetividad, resuelva al respecto si sigue rigiendo o no y qué es lo que 

rige. Cuando se reúne la asamblea ateniense, cuando el dêmos se constituye en acto, no hay 

ningún poder por sobre el suyo. Es en este sentido que Aristóteles puede afirmar que no hay 

constitución, pues lo que hay es una práctica de la soberanía. La asamblea puede decidir lo 

que le parezca, cuestión que el pensamiento sofístico habría captado magníficamente, si 

confiamos en el enunciado: dokeîn eînai poieîn, que Platón (Teeteto, 167c) hacía decir a 

Protágoras. 

Cuando la soberanía está articulada en estos términos nada limita la capacidad 

instituyente de una reunión asamblearia. Esto establece un modo de relación con la ley muy 

particular porque entre asamblea y asamblea rige la ley decretada, pero durante la asamblea 

está destituida. Este procedimiento asambleario destituye las figuras de cada uno que habla 

para que hable el conjunto (oukh hos hékastos allà pántes, decía Aristóteles, Política, 1292a 

12-13), destituye la especificidad de los saberes técnicos particulares para que piense el 

―nosotros‖ (nomízomen, krínomen, enthumoúmetha, según la oración fúnebre de Pericles en 

Tucídides, 2.40.2). Quien toma la palabra (tís agoreúein boúletai;) no lo hace como individuo 

sino como término indistinto de la asamblea; el pensamiento en situación cohesiona a la 

comunidad, cuya traza precaria es la inscripción de la decisión como escritura y como ley 

(édoxe tôi démōi). 

A la luz de los debates actuales, las censuras del pensamiento aristotélico parecen estar 

bastante cercanas a la dicotomía entre república y democracia, o entre democracia 

institucional y democracia plebiscitaria de líder, aun cuando los procesos contemporáneos 

conforme a los cuales se llegaría a estos sistemas guarden poca relación con la Grecia antigua. 

El problema, conceptual antes que histórico, es que se privilegia una forma sobre la otra, una 

forma contra la otra: la soberanía de la ley como andamiaje institucional versus la soberanía 

del pueblo plebiscitada en acto en momentos de presencia real del pueblo, en el sentido 

político preciso que tiene el ágora como lugar público y en el sentido a la vez racional y 

pasional que encierra este pueblo que se presenta sin mediaciones, aunque solo ocurra de a 

momentos, en la escena de la política. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

82 

 

 
Voluntad general, potencia de la multitud 

Vayamos ahora hacia otro de los aspectos del texto de Luis Alberto Romero. Romero 

realiza un breve recorrido por las vertientes intelectuales de estas formas de democracia y su 

articulación con otras tradiciones, tales como: el liberalismo, el socialismo y el nacionalismo. 

―Dejo de lado la cuestiñn del socialismo y de la igualdad social‖, dice Romero (2012). Si bien 

es cierto que la igualdad social ha sido una de las cuestiones que el socialismo ha puesto de 

relieve, en relación con la democracia el problema no se reduce a las ideas igualitarias que el 

socialismo pudo haber aportado, sino que también forma parte del pensamiento filosófico 

moderno sobre el que se desarrollaron posteriormente las corrientes liberales. 

Tal vez fuera por este abandono del problema de la igualdad en relación con la 

democracia en los debates recientes que el actual vicepresidente de Bolivia Álvaro García 

Linera (2005, 27) planteaba la existencia de una ―interpretaciñn procedimental de la 

democracia cuya principal preocupación es el seguimiento de la formación local de 

instituciones políticas de corte liberal representativo similares a las que existen en otros 

Estados modernos‖. Se trata de una concepciñn lineal y teleolñgica que ve a la democracia 

como un conjunto de instituciones y procedimientos y que ―viv[e] el actual período de 

turbulencia democrática de la sociedad como un tipo de «agujero negro» donde las «leyes» de 

lo democráticamente correcto han colapsado. Pero no solo eso. Esta mirada evolucionista 

elude abordar dos elementos fundamentales para cualquier interpretación sustantiva de la 

democracia, a saber: la participación de la sociedad en los asuntos públicos y la producción de 

la igualdad que, desde la Grecia clásica hasta nuestros días, es el núcleo fundante del hecho 

democrático‖. 

Es precisamente desde esta perspectiva que hemos remitido al pensamiento griego y es 

también desde la misma que podemos abordar algunos aspectos del pensamiento moderno, 

como el de Jean-Jacques Rousseau en El contrato social [1762] y su relación con la idea 

liberal del conjunto de individuos libres que a través de un contrato instituye la sociedad. 

Ciertamente, Rousseau formula el contrato en estos términos: ―Encontrar una forma de 

asociación que defienda y proteja de toda fuerza común a la persona y a los bienes de cada 

asociado, y gracias a la cual cada uno, en unión de todos los demás, solamente se obedezca a 

sí mismo y quede tan libre como antes‖. Ahora bien, el paso posterior que plantea Rousseau, 

con consecuencias sobre cómo entender la democracia, es que si la definición del pacto se 

ciðe a lo esencial, ―cada uno de nosotros pone en común su persona y todo su poder bajo la 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

83 

 

suprema dirección de la voluntad general, recibiendo a cada miembro como parte indivisible 

del todo‖. Ya no se trata de una simple sumatoria de individuos, por más que este sea el punto 

partida y por más que, en caso de que el pacto sea violado, la libertad convencional se diluya 

y se vuelva a la libertad natural (Rousseau, 1762, lib. I, cap. 6: 27, 29-30 [1988: 14-15]). 

Lo que principalmente interesa aquí es la suprema dirección de la voluntad general, 

que evidentemente conforma junto a la idea de soberanía un único concepto, puesto que, dice 

Rousseau (1762, lib. II, cap. 1: 48-50 [1988, 25-26]), ―no siendo la soberanía sino el ejercicio 

de la voluntad general, no puede enajenarse nunca, y el soberano, que no es sino un ser 

colectivo, no puede ser representado más que por sí mismo‖. Esto ocurre porque la voluntad 

general tiene por principio la igualdad, dado que si el pueblo prestara obediencia a una 

autoridad, en ese mismo acto perdería su condición de pueblo y se disolvería, porque si hay 

un amo ya no hay soberano y así el cuerpo político queda destruido. De esta manera, la 

soberanía reside en la igualdad del cuerpo político, es decir, en la imposibilidad de establecer 

un orden jerárquico sobre él, salvo que se agote su capacidad de ejercer la voluntad general.12 

Su singularidad como ser colectivo consiste en ―representarse‖ a sí mismo, en actuar por 

cuenta propia sin apelar a encarnaciones externas del poder. Por ende, dice Rousseau (1762, 

lib. III, cap. 15: 214 [1988, 94]), ―la soberanía no puede ser representada por la misma razñn 

que no puede ser enajenada; consiste esencialmente en la voluntad general, y ésta no puede 

ser representada: es ella misma o es otra; no hay término medio‖. 

La condición necesaria para que no se agote esta productividad soberana de la 

voluntad general es que siga vigente la capacidad del sujeto político de no delegar ni hacerse 

representar.13 Como argumenta Rousseau (1762, lib. II, cap. 2: 51 y n. * [1988: 26 y n. 1]): 

―Por la misma razñn que la soberanía es inalienable, también es indivisible. Porque la 

voluntad es general o no lo es; es la del cuerpo del pueblo o solamente la de una parte de él‖. 

Y ante esto último, precisa: ―Para que una voluntad sea general, no siempre es necesario que 

sea unánime, pero sí es necesario que se cuenten todos los votos; cualquier exclusión formal 

anula la generalidad‖. Aclarado este punto, Rousseau seðala finalmente que cuando la 

voluntad es general, la declaración de esa voluntad es un acto de soberanía y tiene fuerza de 

ley. Pero si no se trata de la voluntad general, entonces es solo una voluntad particular, un 

acto de magistratura. 

                                                           
12 Para un análisis del concepto de voluntad general ver Held (1992, 96-102). 
13 Badiou (1999, 371-75) lo denomina procedimiento genérico o auto-pertenencia del sujeto político a sí mismo. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

84 

 

Desde esta perspectiva la idea de magistratura se asocia a una voluntad particular y se 

opone al concepto de voluntad general, que claramente se liga a la existencia de un cuerpo 

colectivo que puede o no ser unánime (y en general no lo es) pero que para ser genérico no 

puede excluir a nadie de la toma de decisión. Toda magistratura se halla así definida por el 

carácter particular de la voluntad que encarna. A partir de Rousseau, se comprende por qué 

magistratura y soberanía popular se oponen: mientras que aquélla implica un procedimiento 

de exclusión, ésta en cambio no puede excluir ningún voto. Pero no se trata de unanimidad, 

sino de un cuerpo que tiene en la división el mecanismo productor de su voluntad general.14 

Ahora bien, en la medida en que el ejercicio de la voluntad general es un acto de 

soberanía que tiene fuerza de ley, aquí se abriría una contradicción entre la soberanía del 

pueblo y la soberanía de la ley. Como indica Alain Badiou (1999, 383), en Rousseau esto 

implica la presencia activa de una dualidad, que es al mismo tiempo una divisiñn: ―El 

ciudadano designa en cada uno su participación en la soberanía de la voluntad general, el 

sujeto designa la sumisiñn a las leyes del Estado‖ (cf. Rousseau, 1762, lib. III, cap. 13: 207 

[1988: 91]). El otro elemento fundamental que Badiou destaca se refiere al carácter igualitario 

de la voluntad general. Pues la voluntad particular tiende a las preferencias particulares 

mientras que la voluntad general tiende a la igualdad, que se expresa en la ley como su 

resultado, pero que en su consecución Rousseau (1762, lib. II, cap. 6: 76-77 [1988, 37]) 

plantea así: ―Cuando todo el pueblo decreta sobre sí mismo, solo se considera a sí mismo, y si 

se establece entonces una relación es del objeto en su totalidad, considerado bajo un punto de 

vista [pueblo], al objeto en su totalidad bajo otro punto de vista [ley], sin ninguna división del 

todo. Por lo cual la materia objeto de decreto es general, al igual que la voluntad que decreta. 

                                                           
14 En esta línea, la asamblea democrática, que Aristóteles ve como una magistratura indeterminada, encarna o 
mejor dicho es la voluntad general. Por ende, la aplicación a la ekklesía de la idea de magistratura resulta desde 
esta óptica algo confuso, y de allí se deduce la necesidad de señalar su indeterminación con todas las 
consecuencias que de ello se derivan. La asamblea democrática deviene entonces una ―magistratura‖ singular, 

puesto que lo que ella pone en práctica es la voluntad general, que no es un simple acto de magistratura o un 
mero decreto sino un acto de soberanía que tiene fuerza de ley. Hay aquí, ciertamente, una diferencia entre lo 
que indica Rousseau y las precisiones de Aristóteles sobre los decretos del pueblo como contrarios a las leyes. 
Para Rousseau es propio del ejercicio de la soberanía del pueblo establecer leyes, mientras que es un acto de 
magistratura el dar decretos. Para Aristóteles ocurre todo lo contrario, pues las magistraturas sólo están 
capacitadas para legislar si están claramente delimitadas en cuanto a sus funciones y rangos, mientras que el 
pueblo cuando es soberano establece decretos por encima de las leyes. En verdad, nos encontramos aquí con la 
cuestión ya señalada de la indistinción entre pséphisma y nómos, dado que en la práctica los atenienses del siglo 
V no veían como algo necesario esta delimitación que Aristóteles señalaría en términos teóricos en función de su 
crítica de la democracia radical. Para la época moderna, la diferencia entre ley y decreto marcará, 
respectivamente, el carácter general o circunstancial de la norma. Como argumenta Sancho Rocher (1991, 242) 
hablando de la significación de las nociones de isonomía y demokratía en la Atenas del siglo V: ―No importa 
solo ser igual ante la ley, sino a qué hay que tomar como referencia de esa igualdad, no a una ley emanada de 
uno o unos pocos que ejercen de autoridad legisladora, sino a la comunidad entera, como única capaz de aprobar 
normas de conducta para sí misma‖. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

85 

 

A este acto es al que yo llamo una ley‖. Muchos han creído ver en este y otros postulados de 

Rousseau un carácter ―totalitario‖ que convendría rápidamente dejar de lado para dar paso a 

una versión edulcorada de Rousseau como simple fuente del liberalismo. Cierto es que el 

propio Rousseau se encarga de eliminar la indiscernibilidad igualitaria intrínseca de la 

voluntad general, ligada a su carácter irrepresentable, indivisible e inalienable, a través de un 

mecanismo que va a permitir representar la voluntad general y, por tanto, alienarla y dividirla 

(cf. Badiou, 1999: 381-91). 

Sin embargo, en Rousseau (1762, lib. III, cap. 17: 224-25 [1988, 98]) la acción 

colectiva, colocada en el centro de la política a partir del concepto de voluntad general, no 

adquiere un tratamiento acabado, aun cuando indique que se puede pasar del acto legislativo 

de la voluntad general del pueblo a la designaciñn de un gobierno ejecutivo democrático: ―La 

dificultad consiste en comprender cómo se puede hablar de acto de gobierno antes de que el 

gobierno exista, y cómo el pueblo, que es soberano o sujeto, puede llegar a ser príncipe o 

magistrado en ciertas circunstancias; se trata de una de esas asombrosas propiedades del 

cuerpo político que le permiten conciliar operaciones contradictorias en apariencia; y que dan 

lugar a una conversión súbita de la soberanía en democracia, de modo que, sin ningún cambio 

sensible y solamente por una nueva relación de todos a todos, los ciudadanos, convertidos en 

magistrados, pasan de los actos generales a los particulares y de la ley a la ejecuciñn‖. 

Además del carácter casi mágico de este proceso (asombrosa propiedad; operación 

contradictoria en apariencia; conversión súbita), la voluntad general da paso a los actos 

particulares de una magistratura. Obsérvese que es en este plano donde, para Rousseau, 

aparece la democracia, no en el de la voluntad general. Dicho de otra manera, la posibilidad 

de ligar democracia institucional y pueblo (sobre la base de la noción de individuo, libre, 

racional y esencialmente igual a los otros, en razón y en derechos, que se aúnan como un 

conjunto de individuos que realiza un contrato político que instituye la sociedad) no se da sin 

forzamientos, no solo porque en Rousseau se pasa casi mágicamente de la soberanía de la 

voluntad general a los actos particulares de los magistrados en una democracia, sino porque 

en su concepción la democracia viene en segundo lugar respecto de la voluntad popular como 

soberanía que se ejercita sin delegación. 

Como han puesto de relieve avezados especialistas, hay una relación evidente entre el 

pensamiento de Rousseau y el de Baruch Spinoza, del cual aquél se nutre aun cuando lo 

condene al silencio.15 Spinoza  plantea en la Ética (III, §§ 6-8 [1677, 102-103; 1843, 278-79; 

                                                           
15 Cf. Domínguez (1979; 1992); Villaverde (2002). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

86 

 

1925a, 146-47; 1958, 110-11]) el concepto de conatus, que consiste, dicho de una manera 

elemental, en la potencia de un elemento cualquiera que se esfuerza por perseverar en su ser.16 

Según Sheldon Wolin (1996), Spinoza estaba especialmente interesado en relacionar dicho 

concepto con su noción de multitudo, que permite identificar a los muchos con una fuerza 

elemental cierta. Esta potencia corporizada colectivamente por la multitud se encuentra, sin 

embargo, limitada por su psicología y por ende ligada a la imaginatio, es decir, la 

superstición, la religión, la fantasía, etc., que mantienen a la multitud en un estado de 

ignorancia y sin posibilidad de ascenso al nivel de la razón, dejándola vulnerable a las 

emociones intempestivas –que la conducen al conflicto, la violencia y otras formas de 

desorden social– y haciéndola oscilar entre el miedo y la esperanza. Pero si la multitud 

establece instituciones propias, concluye Wolin, puede adquirir una mentalidad que implique 

un pensamiento racional. 

Para Spinoza, la multitud está capacitada para desprenderse de la posición de 

obediencia a una autoridad a través de los poderes de la imaginación. Para ello es necesario 

un fortalecimiento del poder de los hombres asociados de modo que no tengan que renunciar 

a su autodeterminación. Esto es posible si la communis multitudo conserva el poder 

collegialiter, que es lo que la democracia permite: en ella se desarrolla la máxima potencia 

individual y colectiva, una potencia de toda la comunidad que se autogobierna sobre la base 

de la igualdad.17 Como señala Spinoza en el Tratado teológico-político (XVI, § 26 [1670, 

179; 1846, 211; 1925b, 193; 1986a, 338]): ―El derecho de dicha sociedad se llama 

democracia; ésta se define, pues, la asociación general de los hombres, que posee 

colegialmente el supremo derecho a todo lo que puede‖. Este poder soberano no está limitado 

por ley alguna sino que todos los que se incluyen en él están obligados a obedecerle, sin que 

por esto cada individuo se vea obligado a transferir a otro su propio derecho de un modo tan 

definitivo que le impida ser consultado. En todo caso, lo cede a la comunidad entera de la que 

forma parte, y por ello todos siguen siendo iguales.18 Toni Negri (1993, 191-202; cf. 2004, 9-

58, 101-12) plantea que este poder absoluto asimilado a la democracia no implica una 

transferencia de derechos sino un desplazamiento de potencias; no hay destrucción sino una 

compleja trama de organización de los antagonismos. Podría argüirse que para Spinoza la 

                                                           
16 Al respecto, Deleuze (1996, 221-25; 1984, 128-37); Bodei (1995, 91-92, 188). Estos autores coinciden en el 
carácter dinámico del concepto de conatus. Cf. asimismo Negri (1993, 246-65); Tatián (2009, 59-60). 
17 Respecto de las posiciones políticas de Spinoza, sus definiciones de imaginación, esperanza y miedo, su 
visión de la multitud y la superación alcanzada por medio de la acción conjunta la democracia, ver Bodei (1995, 
94-97, 102-16, 174-95, 211-36). Cf. Kaminsky (1990, 61-64, 81-87, 101-10, 129-32). 
18 Cf. Balibar (1985, 42-48); Tatián (2001, 25, 36, 110). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

87 

 

potencia de la democracia no radica en la anulación de los conflictos en favor de un pacto 

armonioso y consensual sino en que el acuerdo sea un emergente siempre provisorio de las 

luchas.19 

Este hecho clave, planteado claramente por Etienne Balibar (1985, 78-90), permite 

concluir que el cuerpo político solo existe bajo la amenaza latente de la guerra civil. Las 

causas de la disolución del cuerpo político resultan así enteramente inmanentes a la propia 

constitución de dicho cuerpo y no expresan otra cosa que una cierta relación contradictoria 

entre las potencias que lo componen. En este dominio, dice Balibar, vemos aparecer la 

potencia de la multitud, fuerza tanto de discordia como de concordia. Una multitud capaz de 

gobernarse por sí misma implica la democracia como modo de existencia ya equilibrado; pero 

este equilibrio dista mucho de ser estático, es el resultado de una obra común. Conforme a 

esto, el ―alma‖ del cuerpo político no implica una representación sino una práctica que 

conlleva la cuestión de la decisión. De lo que se habla, ciertamente, es del trabajo dinámico de 

la división en el seno del pueblo y de la toma de decisiones. Y es aquí donde se halla la 

posibilidad de compatibilizar las nociones de voluntad general y potencia de la multitud: 

ambas implican un ejercicio pleno de la soberanía por parte del pueblo, sin que por ello quede 

anulado el antagonismo. En el caso de la voluntad general, porque incluye a todos, es genérica 

pero no es unánime. En el caso de la potencia de la multitud, porque se constituye 

colegiadamente a partir de no excluir, todo lo contrario, la resistencia activa de los 

contrapoderes que luchan dentro del cuerpo político. 

Por consiguiente, en el pensamiento que se suele considerar como el punto de partida 

de las posteriores elaboraciones liberales del individuo y la democracia, el poder de la 

multitud o la voluntad general resultan configuraciones mucho más inmanentes que la 

relación de trascendencia jerárquica que se plantea bajo la idea de representación de la 

voluntad general, delegación del poder en una magistratura, la ley como regulación de los 

estados de ánimo volubles del pueblo: dicho de otro modo, el atisbo plebiscitario, si podemos 

llamarlo así en el contexto de estos dos pensamientos, tiene tanta o más fuerza que el atisbo 

institucional. En rigor, pues, tanto en Spinoza como en Rousseau puede distinguirse un 

sentido plebiscitario fuerte, en la medida en que la ley no regula la soberanía del pueblo sino 

que es su efecto, que el pueblo siempre puede reactualizar por su capacidad como cuerpo 

                                                           
19 B. Spinoza Tratado Teológico-Político, XVI, §§ 1-67; XX, § 38 (1670, 175-86, 231; 1846, 206-20, 269; 
1925b, 189-200, 245; 1986a, 331-49, 417); Tratado Político, VI, § 4; XI, § 1 (1677, 292, 352; 1844, 75, 134; 
1925b, 298, 358; 1986b, 124, 220). Cf. Tatián (2001, 20-21), que indica respecto de este punto que en Spinoza 
toda sociedad es una mezcla variable de conflicto y comunidad. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

88 

 

político. La combinación del principio de la soberanía del pueblo con el de la soberanía de la 

ley según la tradición democrática pura y la liberal/republicana no se da sin forzamientos, aun 

en aquellos pensadores que se toman como el punto de partida del liberalismo político. 

 
La primacía popular 

El pueblo soberano, la ley soberana. La combinación consensual entre ambos 

términos, que según Romero se logra en la segunda mitad del siglo XX en el mundo 

occidental, denota a nuestro entender que el consenso solo resulta posible si se instaura como 

imperio de la ley, esto es, las instituciones de una república, que subordina la soberanía del 

pueblo. Romero (2012) plantea este punto con una honesta toma de partido: ―Todo gobierno 

que pueda mostrarse como la expresión de la voluntad popular tiene derecho a la legitimidad 

democrática. La democracia contiene muchas variantes, algunas de ellas xenófobas, 

autoritarias y otras cosas. La democracia institucional no es necesariamente más democrática 

o más verdadera que la plebiscitaria. Solo hay una cuestión de valores, que son subjetivos. En 

lo personal, la democracia institucional es la que a mí me gusta, aquella por la que estoy 

dispuesto a luchar‖. 

Sin embargo, hay una cuestión que nos parece importante no perder de vista: lo central 

es percibir que el pueblo se manifiesta como sujeto político frente a lo institucional allí donde 

lo institucional es el modo de una carencia, que al no ser resuelta exacerba la dominación. Se 

dirá que en esta versión el problema radica en qué se entiende por pueblo, cuestión que 

enseguida encararemos. Otra cuestión importante a no perder de vista es que las instituciones, 

lo mismo que las leyes, no son neutras, son producciones históricas que, apelando a la 

inversiñn de la máxima de Clausewitz, implican según Michel Foucault (2000: 53, 56) ―el 

principio de que la política es la guerra continuada por otros medios‖. Es por eso que aquello 

que aparece como consenso recubre en verdad, dice Foucault, que ―la ley no es pacificaciñn‖ 

en la medida en que ―la guerra es el motor de las instituciones y el orden‖. Tal vez exista en lo 

que Romero denomina democracia plebiscitaria no un desapego por lo institucional sino el 

reconocimiento, a veces implícito otras explícito, de esta guerra subyacente detrás de todo 

consenso institucional, del mismo modo que en Rousseau la voluntad general implica la 

división o que en Spinoza la potencia de la multitud implica la lucha, una y otra como 

aspectos inherentes a la constitución del cuerpo político. La democracia institucional parece 

dejar de lado no solo el hecho de que las instituciones son dinámicas, históricas, modificables, 

creadas o recreadas con otras formas y funciones, sino sobre todo los conflictos que subyacen, 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

89 

 

muchos de ellos plasmados en diferentes aspectos del ordenamiento constitucional, pero otros 

sin instrumentación institucional durable, precisamente porque la política es continuación de 

la guerra. El desfondamiento de nuestro Estado-nación con la crisis del 2001-2002, conforme 

a la lectura de Ignacio Lewkowicz (2002; 2004), afectan en forma definitiva el modo en que 

se concreta la presencia del pueblo en la plaza o en la calle así como las interrelaciones entre 

lo plebiscitario y lo institucional, incluyendo el mayúsculo problema de qué es el Estado 

actual. 

Para concluir, plantearemos una cuestión que merecería en sí misma todo otro 

desarrollo, pero que tal vez encierre una clave de esta contraposición entre una democracia y 

otra, o entre democracia y república. Nos referimos a la ambigüedad del término pueblo, 

comparable a la existente en la idea de dêmos y también en la de populus en la Antigüedad 

clásica. ¿Qué pueblo es el que da legitimidad a la democracia institucional o a la democracia 

plebiscitaria? ¿Cuál es el que se apega a la ley y cuál el que se presenta con un líder? El 

problema radica en que pueblo designa tanto el conjunto de los ciudadanos como una parte de 

esta totalidad. Este malentendido alrededor del vocablo pueblo, apelando a Jacques Rancière 

(1996), atestigua la dimensión política del asunto, pues en este plano resulta claro que la 

política pasa a ser un atributo del pueblo. Ciertamente, tras el nombre pueblo circula una 

indistinción entre la comunidad entera y la parte popular, entre la reunión en acto plebiscitaria 

y la ley instituida. Estas definiciones de pueblo son inmanentes a un mismo plano común. 

Siendo así, resulta claro que el malentendido del que hablamos no implica una falta de 

claridad conceptual sino la instancia misma de un conflicto irresoluble dentro del cuerpo 

político. Entonces, el pueblo implica una posición de conflicto o de disputa; porque, en 

definitiva, ¿qué es el pueblo? Es el nombre que recibe el desacople entre su definición como 

todo y como parte; es el punto de existencia evanescente entre una consistencia y otra que no 

acoplan a la perfección. Hecho por el cual hay conflicto entre ambas, y por ende una 

inconsistencia. Si el pueblo es el nombre de este desacople, entonces su esencia nunca podrá 

quedar exhaustivamente definida. El modo de su existencia contingente es lo que cuenta. 

Dado que no consiste sino que inconsiste, el pueblo insiste como nombre de una tensión cuya 

existencia se resuelve en acto. 

En este sentido, podemos contraponer la idea aristotélica de que la democracia en que 

el pueblo es soberano no es una constitución con la propuesta del joven Marx (2002, 99) en 

cuanto a que ―la democracia es el enigma descifrado de todas las constituciones‖. Si la 

democracia adquiere esta dimensiñn es porque previamente Marx ya ha introducido al ―dêmos 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

90 

 

total‖ como sujeto genérico, igualitario, cuya capacidad no puede ser otra que su fuerza 

política. Así pues, la democracia está en exceso respecto de la constitución, no se confunde 

con la república, cuya organización institucional es siempre una producción objetivada del 

sujeto que es el dêmos, que puede por ende reconfigurarla en cada acto soberano en que se 

manifiesta.20 

 

Bibliografía 

Abensour, M. (1998). La democracia contra el Estado [1997], trad. E. Rinesi, Buenos Aires. 
Abensour, M. (2012). ―Democracia insurgente e Institución‖, Enrahonar. Quaderns de 
Filosofia, 48, pp. 31-48. 
Aristóteles, Política (ed.-trad. J. Marías y M. Araujo), Madrid, 19702. 
Badiou, A. (1999). El ser y el acontecimiento [1988], trad. R.J. Cerdeiras, A.A. Cerletti y N. 
Prados, Buenos Aires. 
Balibar, E. (1985). Spinoza et la politique, Paris. 
Bodei, R. (1995). Una geometría de las pasiones. Miedo, esperanza y felicidad: filosofía y 
uso político [1991], trad. J.R. Monreal, Barcelona. 
Deleuze, G. (1984). Spinoza: filosofía práctica [1970], trad. A. Escohotado, Barcelona. 
Deleuze, G. (1996). Spinoza y el problema de la expresión [1968], trad. H. Vogel, Barcelona. 
Domínguez, A. (1979). ―Libertad y democracia en la filosofía política de Spinoza‖, Revista de 
Estudios Políticos, 11, pp. 131-156. 
Domínguez, A. (1992). ―Spinoza y el surgimiento de la democracia‖, Fragmentos de 
Filosofía, 2, pp. 87-105. 
Foucault, M. (2000). Defender la sociedad. Curso en el Collège de France (1975-1976) 
[1997], Méxcio.  
Gallego, J. (2001). ―Poder popular y escritura de la ley en la Atenas democrática‖, Anales de 
Historia Antigua, Medieval y Moderna, 34, pp. 7-33. 
Gallego, J. (2003). La democracia en tiempos de tragedia. Asamblea ateniense y subjetividad 
política, Buenos Aires. 
Gallego, J. (2010). ―«Siempre es la pesadilla». Las reformas de Efialtes y el derrotero de la 

democracia radical ateniense‖, en C. Fornis, J. Gallego, P. Lñpez Barja y M. Valdés (eds.), 
Dialéctica histórica y compromiso social. Homenaje a Domingo Plácido, Zaragoza, t. I, pp. 
85-102. 
Gallego, J. (2011). ―Atenas, entre el krátos y la arkhé. El lenguaje de la hegemonía y el 
agotamiento de la democracia‖, en J. M. Cortés Copete, E. Muñiz Grijalvo y R. Gordillo 
Hervás (eds.), Grecia ante los imperios. V Reunión de Historiadores, Sevilla, pp. 155-166. 
García Linera, A. (2005). ―Los retos de la democracia en Bolivia‖, en A. García Linera, R. 

España Cuéllar et alii, Democracia en Bolivia, La Paz, pp. 11-69. 

                                                           
20 Sobre la democracia en el joven Marx, ligada a un momento maquiaveliano-spinozista, Abensour (1998, 
passim; 2012) resulta esclarecedor en cuanto a la oposición que se diseña entre la acción política del dêmos y el 
Estado como objetivación y también límite de la capacidad subjetiva del pueblo. Cf. Tatián (2012, 176-78), que 
insiste en el momento spinozista de Marx en estos escritos sobre la democracia. Ver asimismo Luc (1982). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

91 

 

Hansen, M.H. (1983). The Athenian Ecclesia I. A Collection of Articles 1976-83, 
Copenhagen. 
Hansen, M.H. (1987). The Athenian Assembly in the Age of Demosthenes, Oxford. 
Hansen, M.H. (1991). The Athenian Democracy in the Age of Demosthenes. Structure, 
Principles and Ideology, Oxford. 
Held, D. (1992). Modelos de democracia [1987], trad. T. Alberto, Madrid. 
Kaminsky, G. (1990). Spinoza: la política de las pasiones, Buenos Aires. 
Lewkowicz, I. (2002). Sucesos argentinos. Cacelorazo y subjetividad postestatal, Buenos 
Aires. 
Lewkowicz, I. (2004). Pensar sin Estado. La subjetividad en la era de la fluidez, Buenos 
Aires. 
Loraux, N. (2008). La ciudad dividida. El olvido en la memoria de Atenas [1997], trad. S. 
Vassallo, Buenos Aires. 
Luc, L.-P. (1982). ―Le concept de démocratie dans la Critique du droit politique hégélien‖, 
Philosophiques, 9, pp. 119-134. 
Manilo, P.L. (2013). ―La república es un límite a la democracia‖, Tiempo Argentino, Año 3, 
Nº 1062, jueves 25 de abril, p. 7 [publicado en línea: 
http://tiempo.infonews.com/2013/04/25/editorial-100715-la-republica-es-un-limite-a-la-
democracia.php]. 
Marx, K. (2002). Crítica de la Filosofía del Estado de Hegel [1843], ed.-trad. A. Prior y J.M. 
Ripalda, Madrid. 
Negri, A. (1993). La anomalía salvaje. Ensayo sobre poder y potencia en Baruch Spinoza 
[1981], trad. G. de Pablo, Barcelona. 
Negri, A. (2004). Subversive Spinoza. (Un)contemporary Variations [1992], ed. T.S. Murphy, 
Manchester. 
Ober, J. (1996). The Athenian Revolution. Essays on Ancient Greek Democracy and Political 
Theory, Princeton. 
Ostwald, M. (1986). From Popular Sovereignty to the Sovereignty of Law. Law, Society, and 
Politics in Fifth-Century Athens, Berkeley. 
Plácido, D. (1997). La sociedad ateniense. La evolución social en Atenas durante la guerra 
del Peloponeso, Barcelona. 
Rancière, J. (1996). El desacuerdo. Política y filosofía [1995], trad. H. Pons, Buenos Aires. 
Rhodes, P.J. (1972). The Athenian Boule, Oxford. 
Rhodes, P.J. (1980). ―Athenian Democracy after 403 B.C.‖, Classical Journal, 75, pp. 305-
323. 
Romero, L.A. (2010). ―Democracia, república y Estado: cien años de experiencia política en 
la Argentina‖, en R. Russell (ed.), Argentina 1910-2010. Balance del siglo, Buenos Aires, pp. 
15-101. 
Romero, L.A. (2011). ―La democracia peronista. De Perón a Cristina Kirchner, una forma 
propia de ejercer el poder‖, La Nación, Año 142, Nº 50.348, martes 15 de noviembre, p. 15 
[publicado en línea: http://www.lanacion.com.ar/1423249-la-democracia-peronista]. 

http://tiempo.infonews.com/2013/04/25/editorial-100715-la-republica-es-un-limite-a-la-democracia.php
http://tiempo.infonews.com/2013/04/25/editorial-100715-la-republica-es-un-limite-a-la-democracia.php
http://www.lanacion.com.ar/1423249-la-democracia-peronista


ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

92 

 

Romero, L.A. (2012). ―La democracia peronista. El nacionalismo frente a las formas 

republicanas de gobierno‖, La Nación, Año 143, Nº 50.517, viernes 4 de noviembre, p. 17 
[http://www.lanacion.com. ar/1470200-la-democracia-peronista]. 
Rousseau, J.-J. (1672). Du contract social, Amsterdam.  
Rousseau, J.-J. (1988). El contrato social [1672], trad. M.J. Villaverde, Madrid.  
Ruzé, F. (1997). Délibération et pouvoir dans la cité grecque de Nestor à Socrate, Paris. 
Sancho Rocher, L. (1991). ―Isonomía kaì demokratía‖, Revue des Études Anciennes, 93, pp. 
237-261. 
Sancho Rocher, L. (1997). Un proyecto democrático. La política en la Atenas del siglo V, 
Zaragoza. 
Sinclair, R.K. (1999). Democracia y participación en Atenas [1988], trad. M.-M. Rubio 
Esteban, Madrid. 
Spinoza, B. (1670). Tractatus theologico-politicus, Hamburg. 
Spinoza, B. (1677). Opera posthuma quorum series post præfationem exhibetur, Amsterdam. 
Spinoza, B. (1843). Opera quae supersunt omnia. I. Principia philosophiae. Cogitata 
metaphysica. Ethica, ed. C.H. Bruder, Leipzig. 
Spinoza, B. (1844). Opera quae supersunt omnia. II. De intellectus emendatione. Tractatus 
politicus. Epistolae, ed. C.H. Bruder, Leipzig. 
Spinoza, B. (1846). Opera quae supersunt omnia. III. Tractatus theologico-politucus. 
Compendium grammatices linguae Hebraeae, ed. C.H. Bruder, Leipzig. 
Spinoza, B. (1925a). Opera. II. Tractatus de intellectus emendatione. Ethica, ed. C. Gebhardt, 
Heidelberg. 
Spinoza, B. (1925b). Opera. III. Tractatus theologico-politicus. Adnotationes ad Tractatum 
theologico-politicum. Tractatus politicus, ed. C. Gebhardt, Heidelberg. 
Spinoza, B. (1958). Ética demostrada según el orden geométrico [1677], trad. O. Cohan, 
México. 
Spinoza, B. (1986a). Tratado teológico-político [1670], trad. A. Domínguez, Madrid. 
Spinoza, B. (1986b). Tratado político [1677], trad. A. Domínguez, Madrid. 
Tatián, D. (2001). La cautela del salvaje. Pasiones y política en Spinoza, Buenos Aires. 
Tatián, D. (2009). Siponza. Una introducción, Buenos Aires. 
Tatián, D. (2012). Spinoza, el don de la filosofía, Buenos Aires. 
Todd, S.C. (1993). The Shape of Athenian Law, Oxford. 
Villaverde, M.J. (2002). ―Spinoza, Rousseau: dos concepciones de democracia‖, Revista de 
Estudios Políticos, 116, pp. 85-106. 
Wolin, S.S. (1996). ―Transgression, Equality, and Voice‖, en J. Ober y C. Hedrick (eds.), 

Dêmokratia. A Conversation on Democracies, Ancient and Modern, Princeton, pp. 63-90. 
  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

93 

 

Sobre la risa sardónica* 

Fernando García Romero 
Universidad Complutense de Madrid 

 

 Cuando se habla sobre cualquier aspecto concerniente a la risa en la Grecia antigua es 

casi una norma no escrita citar un célebre pasaje de Aristóteles (Sobre las partes de los 

animales 673a) en el cual el gran sabio afirma que el hombre es el único animal que ríe (ηὸ 

κόλνλ γειᾶλ η῵λ δῴσλ ἄλζξσπνο)1. Si un impulso a menudo irracional e incontrolado como 

es la risa considera Aristóteles que es exclusivo del ser humano, podemos imaginar hasta qué 

punto será todavía más característico, si cabe, del hombre el uso ―racional‖ y controlado de 

ese impulso que es la risa, es decir, el reírse cuando no hay motivo para reírse. Para designar 

esa risa que no responde a un motivo alegre y que puede expresar una variada gama de 

sentimientos e intenciones (malicia, amargura, ironía, sarcasmo, etc.), los antiguos griegos 

acuðaron la expresiñn ―risa sardñnica‖ (o, más bien, ―risa sardánica‖), que luego adoptaron 

los latinos y que todavía hoy seguimos utilizando nosotros en muchísimas lenguas, más o 

menos en el mismo sentido2. Efectivamente, María Moliner, en su monumental Diccionario 

de uso del español, define la ―risa sardonia o sardñnica‖ como ―cualquier risa, maligna, 

amarga, irónica o sarcástica, que no revela alegría o regocijo‖. No obstante, debemos advertir 

que en las lenguas modernas hemos heredado la expresiñn griega bajo la forma ―risa 

sardñnica‖; pero, como comentaremos más adelante, la forma original griega es 

probablemente ―risa sardánica‖ (ζαξδάληνο γέισο), que habría sido sustituída posteriormente 

                                                           
* Este trabajo se ha publicado previamente en I. Mamolar, (ed.), Saber reírse. El humor desde la Antigüedad 
hasta nuestros días, Vitoria 2013. Este trabajo está vinculado al Grupo de Investigación UCM 930235 
―Fraseología y Paremiología‖ (PAREFRAS) y ha sido realizado en el marco del Proyecto de Investigación 
―Estrategias para aplicar las TIC al proceso de adquisiciñn de la competencia paremiolñgica en el marco de la 
enseðanza/aprendizaje de lenguas‖ (FF2011-24962, 2012-2014). 
1 Véase al respecto J.L. Labarrière, «Comment et pourquoi la célèbre formule d‘Aristote: ‗Le rire  est le propre 
de l‘homme‘, se trouve-t-elle dans un traité de physiologie (Parties des Animaux, III, 10, 673 a 8)?», en Desclos 
(2000): 181-189. 
2 La expresión se recoge en los Adagia de Erasmo y, a partir de ahí, en infinidad de refraneros posteriores. En la 
tradición española véanse, por ejemplo, los renacentistas Adagia Hispanica in Romanum sermonem conversa de 
Juan Lorenzo Palmireno, en A. Gallego Barnés, Los ―Refraneros‖de Juan Lorenzo Palmireno. Estudios de sus 

fuentes paremiológicas, Madrid-Alcañiz 2004, 228 no 239; y J.M. Caro y Cejudo, Refranes y modos de hablar 
castellanos, con los latinos que les corresponden, Madrid 1792, 42: ―sardonia es una yerba, que hace reír al que 
la come, y con aquella risa se queda muerto‖. La ―risa sardñnica‖ es, generalmente, una risa voluntaria, pero la 

expresión es usada también en medicina (cf. ya, en la Grecia antigua, Paulo de Egina, Compendio de medicina 
3.20.1), a partir de las explicaciones que sobre su origen daban ya los antiguos, para designar una risa 
absolutamente forzada e involuntaria, indicando ―la contracciñn de los labios por los espasmos de los músculos 
masticadores a causa de la infección mortal del tétanos, o también la risa convulsa provocada por la ingestión de 
sustancias tñxicas‖ (Ribichini [2003]: 5). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

94 

 

por la forma ζαξδόληνο γέισο por las razones que luego expondremos. De hecho, con mucha 

frecuencia la tradición manuscrita de los textos griegos en los que se documenta la expresión 

vacila entre leer ζαξδάληνο o ζαξδόληνο3. 

 Qué expresaba en la antigua Grecia la ―risa sardñnica‖ y por qué los griegos antiguos 

llamaron a la risa fingida ―sardñnica‖ (o, más propiamente, ―sardánica‖), son los dos temas 

que me propongo desarrollar en esta exposición. 

 Un primer dato llama poderosamente la atenciñn. La expresiñn ―risa 

sardánica/sardñnica‖ es muy antigua, tan antigua que se encuentra ya documentada en la épica 

homérica. Efectivamente, en el canto 20 de la Odisea Ulises, tras veinte años de ausencia, se 

encuentra de vuelta en su palacio de Ítaca, pero aún no se ha dado a conocer. Disfrazado de 

mendigo, soporta las burlas y las afrentas de los pretendientes de su mujer Penélope, 

esperando el momento propicio para revelar su verdadera identidad y consumar su venganza. 

Su hĳo y cñmplice Telémaco ofrece asiento y comida al fingido mendigo, en cumplimiento 

de las leyes sagradas de la hospitalidad. En cambio, los malvados pretendientes hacen burla 

de esas leyes. Uno de ellos, Ctesipo, toma la palabra y afirma burlonamente que él también 

quiere dar de comer al mendigo; dice así el poeta (vv.299-302): 

 
  ὣο εἰπὼλ ἔξξηςε βνὸο πόδα ρεηξὶ παρείῃ, 
  θείκελνλ ἐθ θαλένην ιαβώλ· ὁ δ᾿ ἀιεύαη᾿ ὆δπζζεὺο 

ἦθα παξαθιίλαο θεθαιήλ, κείδεζε δὲ ζπκῶ 
  ζαξδάληνλ κάια ηνῖνλ· ὁ δ᾿ εὔδκεηνλ βάιε ηνῖρνλ4. 
 

El adjetivo ζαξδάληνο (o ζαξδόληνο, como lee buena parte de la tradición manuscrita) 

define, pues, la risa fingida del héroe de la Odisea5. En mi opiniñn, esa ―risa sardñnica‖ de 

Ulises, más que amargura por el trato que está recibiendo, lo que expresa es la malicia o el 

sarcasmo de quien espera hacer pagar sus fechorías a unos enemigos que en esos momentos 

ignoran por completo lo cerca que están de una muerte violenta (como diciendo ―vosotros 

reíros ahora, que ya veréis lo que os espera, váis a ver quién ríe el último y ríe mejor‖). Se 

trata claramente de una risa ―interior‖ de Ulises, como nos dice el poeta expresamente 

                                                           
3 Para simplificar, nosotros traduciremos siempre ―risa sardñnica‖ y ésa será también la forma que utilicemos 
regularmente en el curso de esta exposición. 
4 ―Así dĳo, y arrojñ una pierna de buey con su gruesa mano, cogiéndola de una cesta donde se encontraba. Pero 
la esquivó Ulises agachando un poco la cabeza, y sonrió para sí, con sonrisa muy sardónica; y la pierna golpeó el 
bien construído muro‖. 
5 A la ―risa sardñnica‖ de Ulises se refiere Diñn Crisñstomo, Discursos, 80.11.3. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

95 

 

(κείδεζε δὲ ζπκῶ), una risa fingida y maliciosa (Miralles6 hace notar que la ‖risa sardñnica‖ 

aparece por vez primera no en los labios de un héroe franco, que ataca de frente, sino en los 

labios de un héroe sinuoso y artero como Ulises), una risa que el poeta hace contrastar 

claramente con la risa ―exterior‖, abierta y expansiva, que poco después suscita la diosa 

Atenea en unos pretendientes que ignoran su destino y ni siquiera saben por qué se ríen 

(vv.345-347):  

ὣο θάην Τειέκαρνο· κλεζη῅ξζη δὲ Παιιὰο Ἀζήλε 
ἄζβεζηνλ γέισ ὦξζε, παξέπιαγμελ δὲ λόεκα. 
νἱ δ᾿ ἤδε γλαζκνῖζη γειώσλ ἀιινηξίνηζηλ…7 
 

De maliciosa complicidad en el engaðo es también, muchos siglos después, la ―sonrisa 

sardñnica‖ del rey de Macedonia Filipo V, de acuerdo con el relato que hace Polibio (18.7.6) 

de unos hechos ocurridos a comienzos del siglo II a.C. Filipo, en una maniobra para ganar 

tiempo, en presencia del cónsul romano Tito Flaminio solicita a sus enemigos los aqueos y los 

etolios tiempo para estudiar las condiciones del tratado de paz, alegando que ―estaba solo y no 

tenía con quién consultar‖; dice así Polibio8: ὁ δὲ Τίηνο νὐθ ἀεδ῵ο κὲλ ἤθνπε ηνῦ Φηιίππνπ 

ριεπάδνληνο· κὴ βνπιόκελνο δὲ ηνῖο ἄιινηο δνθεῖλ ἀληεπέζθσςε ηὸλ Φίιηππνλ εἰπὼλ νὕησο· 

―εἰθόησο‖ ἔθε ―Φίιηππε, κόλνο εἶ λῦλ· ηνὺο γὰξ θίινπο ηνὺο ηὰ θξάηηζηά ζνη 

ζπκβνπιεύζνληαο ἀπώιεζαο ἅπαληαο‖. ὁ δὲ Μαθεδὼλ ὑπνκεηδηάζαο ζαξδάληνλ 

ἀπεζηώπεζε9.  

Así pues, en estos dos primeros textos, la ―risa sardñnica‖ expresa malicia, pudiendo 

emplearse la expresión incluso en tono amenazador, como en un epigrama tardío anónimo 

recogido en la Antología Palatina (16.86), en el cual una estatua de Príapo dice lo siguiente: 

 
 ηνὐκπξαζίῃ θύιαθνο καθξὰλ ἀπνη῅ιε θύιαμαη. 
  ηνῖνο ὁθνῖνλ ὁξᾶο, ὦ παξ᾿ ἔκ᾿ ἐξρόκελε, 
 ζύθηλνο, νὐ ῥίλῃ πεπνλεκέλνο, νὐδ᾿ ἀπὸ κίιηνπ, 
  ἀιι᾿ ἀπὸ πνηκεληθ῅ο αὐηνκαζνῦο μνΐδνο… 
 ἀρξείσο γέιαζόλ κε, ηὰ δ᾿ Δὐθιείνπο πεθύιαμν 

                                                           
6 Miralles (1987): 34. 
7 ―Así dĳo Telémaco, y a los pretendientes Palas Atenea suscitñ incontrolable risa, y les transtornñ el juicio; y 
ya reían como si sus mandíbulas no fueran suyas….‖. 
8 Cf. Wunderer (1898): 69. 
9 ―A Tito Flaminio no le desagradaba escuchar a Filipo burlarse así. Pero como no quería dar a los demás esa 
impresiñn, le siguiñ la broma a Filipo diciendo: ‗Con razñn, Filipo, estás solo ahora; porque has matado a los 

amigos que te hubieran dado los mejores consejos, a todos‘. El rey de Macedonia sonriñ por lo bajo 
sardñnicamente y callñ‖. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

96 

 

  ζίλεζζαη, κὴ θαὶ ζαξδάληνλ γειάζῃο10.  

  
Otras veces la ―risa sardñnica‖ es más bien expresiñn de ironía o sarcasmo, como 

cuando en República I 337a Platón dice que Trasímaco, el contrincante de Sócrates, tras 

escuchar a éste, ἀλεθάγραζέ ηε κάια ζαξδόληνλ θαὶ εἶπε· ―ὦ Ἡξάθιεηο, αὕηε ᾿θείλε ἡ εἰσζπῖα 

εἰξσλεία Σσθξάηνπο‖11. Se trata, pues, de la risa o sonrisa irónica o incluso sarcástica de 

quien mira a su rival con una despectiva condescendencia creyéndose superior a él (por lo 

general, erróneamente; en nuestro caso, en efecto, Trasímaco se cree muy listo, pero, como de 

costumbre, el Sócrates platónico demostrará que está equivocado). En un contexto muy 

similar volvemos a encontrar nuestra risa sardónica, más de cinco siglos después de Platón, en 

los escritos satíricos de Luciano de Samosata, en concreto en Zeus trágico (§ 16), cuando 

Luciano describe burlonamente la disputa filosófica que estaban manteniendo en el ágora de 

Atenas el estoico Timocles y el epicúreo Damis y nos dice que a Timocles le fastidiaba 

bastante la ―risa sardñnica‖ de incredulidad que Damis estaba exhibiendo durante toda la 

discusiñn: ὁ Γᾶκηο δὲ ηὸ ζαξδόληνλ ἐπηγει῵λ ἔηη κᾶιινλ παξώμπλε ηὸλ Τηκνθιέα12. Y un uso 

muy similar se documenta, ya al final de la Antigüedad, en el larguísimo poema épico de 

Nonno de Panópolis las Dionisíacas (20.309), cuando se relata el ya homérico mito de la 

oposición de Licurgo a los cultos de Dioniso; también Licurgo, incrédulo y creyéndose en 

posesión de la verdad, se permite despreciar al dios y ―reírse sardñnicamente‖ de él: 

 
θαὶ ζεὸλ ἀκπειόεληα παξὰ πξνζύξνηζη δνθεύσλ, 

  ζαξδόληνλ γειόσλ, θηινθέξηνκνλ ἴαρε θσλήλ, 
 Βαζζαξίδσλ ἐιαη῅ξη ρέσλ ἄζπνλδνλ ἀπεηιήλ13.  
 

Por supuesto, el dios hará que el muy equivocado Licurgo, por mucho que en ese momento se 

ría sardónica y despectivamente, acabe recibiendo su merecido castigo. En fin, volviendo 

atrás en el tiempo, Plutarco emplea la expresiñn ―reírse sardñnicamente‖ con un valor similar 

(es decir, expresando la sonrisa irónica de quien equivocadamente considera con desprecio lo 

que está viendo u escuchando) en su ensayo Sobre la superstición (9), cuando se refiere a la 
                                                           
10 ―En el jardín manténte bien lejos del guardián. Tú que pasas junto a mí, tal cual me ves, hecho de madera de 
higuera, sin haber sido trabajado con el escoplo ni por el minio, sino por la lima pastoril autodidacta… Ríete de 
mí inútilmente, pero cuídate de no daðar las posesiones de Eucles, no sea que tu risa sea sardñnica‖. 
11 ―Soltñ una carcajada muy sardñnica y dĳo: ‗¡Heracles! Ésta es la famosa y acostumbrada ironía de 
Sñcrates‘‖. A la risa sardñnica de Trasímaco se refiere el bizantino Miguel Pselo en Teologica 54.140. Véanse 
también los escolios de Tzetzes a Hes. Op. 56, y Nicéforo Gregorás, Historia Romana 2.957. 
12 ―Damis, con su risa sardñnica, aún ponía más excitado a Timocles‖. 
13 ―Y cuando vio al dios de las vides junto a sus puertas, se riñ sardñnicamente, y con ánimo injurioso le dirigiñ 
al cuadillo de las Bacantes estas palabras llenas de amenazas sin tregua‖. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

97 

 

―risa loca y sardñnica‖ (καληθὸλ θαὶ ζαξδόληνλ γέισηα) del ateo que asiste a una ceremonia 

religiosa (es bien sabido que Plutarco era persona muy religiosa): ἐληαῦζα ηνίλπλ ζθόπεη ηὸλ 

ἄζενλ γει῵ληα κὲλ καληθὸλ θαὶ ζαξδόληνλ γέισηα ηνῖο πνηνπκέλνηο14. 

Maliciosamente sarcástica es también la ―risa sardñnica‖ de los salteadores de caminos 

que en otro texto de Luciano (Lucio o El asno 24) capturan al asno en el que está convertido 

el narrador y a la doncella que lleva subida sobre él, que están intentando huir: ἐπεὶ δὲ ἥθνκελ 

ἔλζα ἐζρίδεην ηξηπι῅ ἡ ὁδόο, νἱ πνιέκηνη ἡκᾶο θαηαιακβάλνπζηλ θαὶ πόξξσζελ εὐζὺο πξὸο 

ηὴλ ζειήλελ ἔγλσζαλ ηνὺο δπζηπρεῖο αἰρκαιώηνπο θαὶ πξνζδξακόληεο ιακβάλνληαί κνπ θαὶ 

ιέγνπζηλ· ―ὦ θαιὴ θἀγαζὴ ζὺ παξζέλνο, πνῖ βαδίδεηο ἀσξίᾳ, ηαιαίπσξε; νὐδὲ ηὰ δαηκόληα 

δέδνηθαο; ἀιιὰ δεῦξν ἴζη πξὸο ἡκᾶο, ἡκεῖο ζε ηνῖο νἰθείνηο ἀπνδώζνκελ‖, ζαξδάληνλ 

γει῵ληεο ἔιεγνλ15.   

Otras veces es ―sardñnica‖ no la sonrisa maliciosa de quien espera ejecutar su 

venganza, como Ulises, o la sonrisa despectiva e irónica de quien se cree superior (como 

Trasímaco, Damis, Licurgo o el ateo de Plutarco), sino la risa amarga de quien sufre y ríe por 

no llorar. La risa amarga que provocan, por ejemplo, las desgracias de la vida: Plutarco, Sobre 

la imposibilidad de vivir felices según Epicuro 16: ἀιι᾿ εἴ ηηο ἐζηὶ θαὶ ςπρ῅ο ζαξδόληνο 

γέισο, ἐλ ηνύηνηο ἐζηὶ ηνῖο παξαβηαζκνῖο θαὶ θιαπζηγέισζηλ16; Oráculos Sibilinos I 181-183: 

νὐ θιαίεη᾿ ἄιιπδηο ἄιινλ, ἀπελέεο, ἀιιὰ γειᾶηε· / ζαξδόληνλ κείδεκα γειάζζαηε, ὁππόηαλ 

ἥμῃ / ηνῦην, ιέγσ, ηὸ ζενῦ θνβεξὸλ θαὶ ἐπήιπηνλ ὕδσξ17; la risa amarga de quien sufre las 

penas del amor, en un epigrama del poeta del siglo I a.C. Meleagro de Gádara recogido en la 

Antología Palatina 5.179, en el cual el poeta amenaza en vano a Eros con la posibilidad de 

que algún día llegue a ser amarga su risa actual al ver las penas de amor del poeta18: ηί κάηαηα 

γειᾷο θαὶ ζηκὰ ζεζεξὼο / κπρζίδεηο; ηάρα πνπ ζαξδάληνλ γειάζεηο19; o, de nuevo en el poema 

                                                           
14 ―Pues bien, mira entonces al ateo dirigiendo una risa loca y sardñnica a quienes llevan a cabo esos ritos‖. 
15 ―Al llegar al lugar en que se bifurcaba una encrucĳada de tres caminos, los enemigos nos capturaron cuando 
regresaban. Inmediatamente reconocieron a los desdichados prisioneros a la luz de la luna y, corriendo hacia mí, 
me sujetaron y dijeron: ‗Hermosa y noble doncella, ¿a dónde vas a deshora, desgraciada? ¿No tienes miedo de 
los fantasmas? Ven aquí a nosotros, que vamos a ser nosotros quienes te devolvamos a tus parientes‘ (y lo decían 

riendo sardñnicamente)‖. 
16 ―Pero si existe también una risa sardñnica del alma, consiste en esas acciones a que nos vemos obligados y 
esas risas mezcladas con lágrimas‖.  
17 ―No lloréis de un modo a uno y de otro modo a otro, hombres crueles, sino reíd; reiréis con sonrisa sardñnica 
cuando llegue eso, es decir, la terrible y repentina agua de Dios‖ (habla Noé, anunciando el diluvio a los 
hombres). Cf. Gregorio de  Nacianzo, Carmina Moralia 670.10: θαὶ γειόσ κόξνλ αἰλὸλ ἐλὶ ζπιάγρλνηζηλ ἐκνῖζη, 
/ ζαξδάληνλ, θαθόραξηνλ, ἐπεὶ θαὶ ηεξπλὸο ὄιεζξνο. 
18 Sobre la interpretación del epigrama, véase Miralles (1987): 35-36, y von Prittwitz-Gaffron (1912): 30-31. 
19    ―Sí, por Afrodita, voy, Eros, a prender fuego y a quemar todas tus cosas, 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

98 

 

de Nonno (31.82), la risa amarga de la diosa Hera cuando contempla impotente las hazañas 

bélicas de Dioniso, el hĳo bastardo de su marido Zeus: ζαξδόληνλ γειόσζα θαηεθέα ῥήμαην 

θσλήλ· / ―νὕησ ἀξηζηεύνπζη λένη βαζηι῅εο ὆ιύκπνπ, / νὕησ ἀθνληίδνπζη λόζνη Γηόο· ἐθ 

Σεκέιεο δὲ / Εεὺο ἕλα παῖδα ιόρεπζελ, ἵλα μύκπαληαο ὀιέζζῃ / Ἰλδνὺο κεηιηρίνπο θαὶ 

ἀκεκθέαο…20 

Amarga es también la ―risa sardñnica‖ que ríen los enemigos del político 

revolucionario romano del siglo II a.C. Cayo Sempronio Graco en un texto de Plutarco; nos 

cuenta Plutarco (Vida de los Gracos 12.8) que Cayo Graco, cuando sus enemigos se reían de 

su derrota política, les respondiñ que la suya iba a ser una ―risa sardñnica‖ (o sea, amarga) 

―porque no se daban cuenta de cuán grandes eran las tinieblas en las que los habían sumido 

las medidas políticas que él había tomado‖ (…ὡο ζαξδόληνλ γέισηα γει῵ζηλ, νὐ 

γηγλώζθνληεο ὅζνλ αὐηνῖο ζθόηνο ἐθ η῵λ αὐηνῦ πεξηθέρπηαη πνιηηεπκάησλ).  Y, si esta 

anécdota responde a la verdad histórica, el latino Cayo Sempronio Graco bien pudo haber 

utilizado la expresión directamente en el original griego, porque la expresiñn ―risa sardñnica‖ 

fue adoptada por los latinos, de los cuales la hemos heredado nosotros; y los latinos podían 

decirla directamente en griego, como hace Cicerón en una carta dirigida a su amigo Fadio 

Galo, escrita en Agosto del año 45 a.C. (Ad familiares 7.25.1): quod epistulam concissam 

doles, noli laborare; salua est, domo petes cum libebit. Quod autem me mones, ualde gratum 

est, idque ut semper facias rogo; uideris enim mihi uereri, ne, si istum <iratum> habuerimus, 

rideamus γέλωτα σαρδάνιον21. En el pasaje ciceroniano la expresión significa igualmente 

―risa amarga‖ y, por la alusiñn al sardo Tigelio, es evidente que Cicerón establece una 

relación etimológica entre nuestra expresión y la isla de Cerdeña22. 

                                                                                                                                                                                     
tu arco y el carcaj escita donde guardas tus flechas. 

   Los voy a quemar, sí. ¿Por qué te ríes sin motivo y resoplas arrugando 
tu nariz chata? Pronto tu risa será sardónica. 

   Pues, te lo juro, voy a cortarte tus alas veloces que encaminan a la pasión 
y a aprisionar tus pies con trabas de bronce. 

   Pero vamos a obtener una victoria pírrica si a ti como habitante 
de mi alma voy a uncirte, lince en el aprisco. 

   Vete, entonces, duro vencedor; coge además tus ligeras sandalias 
y despliega tus rápidas alas en pos de otros‖. 

20 ―Y sonriendo sardñnicamente [es decir, amargamente] dĳo palabras sombrías: ‗Tales son las hazañas de los 
nuevos señores del Olimpo, de esta forma disparan sus dardos los bastardos de Zeus. De Sémele Zeus engendró 
a un niðo para que matara a todos los dulces e inofensivos indios‘…‖. 
21 ―Te lamentas de que mi carta haya sido abierta; no te dé pena: el texto está sano y salvo. No tendrás más que 
cogerla en mi casa cuando vengas. En cuanto a tus advertencias, te estoy muy agradecido y te ruego que actúes 
siempre igual. Me parece, pues, que tienes miedo de que, atrayéndonos la ira de ese individuo [el sardo Tigelio] 
corramos el riesgo de reír a la manera de Cerdeða‖. 
22 Cf. también Juliano, Contra Heraclio el cínico 16, 222b: ὃο δ᾿ ἂλ κὴ ηαύηῃ πνίῃ, γειάζεηαη κέλ, ἴζησ κέληνη 
ζαξδώληνλ γει῵λ ἔξεκνο ὢλ ἀεὶ η῅ο η῵λ ζε῵λ γλώζεσο (―[Hay que entender el término en el sentido en que lo 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

99 

 

En definitiva, los textos literarios que documentan la expresiñn proverbial ―risa 

sardñnica‖ nos permiten asegurar que ya en griego antiguo designaba exactamente lo mismo 

que designa en la gran cantidad de lenguas modernas que han heredado y conservado la 

expresiñn, es decir, ―una risa (o sonrisa o incluso carcajada23 como la que suelta Trasímaco 

en la República platónica) maligna, amarga, irónica o sarcástica, que no revela alegría o 

regocijo‖. La definiciñn que para la expresiñn proponían los eruditos antiguos no difiere 

esencialmente de ésta que leemos en el diccionario de María Moliner; así, en la colección de 

proverbios Zenobius Athous 1.68 leemos: εἴξεηαη δὲ ἡ παξνηκία ἐπὶ η῵λ κὴ ἐθ θαζαξᾶο η῅ο 

δηαλνίαο κεδὲ ραξνύζεο γειώλησλ (cf. también Collectio Bodleiana 833)24. 

Por el contrario, nuestras fuentes antiguas25 no presentan ni muchísimo menos la 

misma unanimidad cuando se trata de discutir no ya el significado de la expresión proverbial, 

sino su origen, por qué se llama ―sardñnica‖ (o ―sardánica") la risa que no surge ―a 

consecuencia de un pensamiento sano ni alegre‖. La cuestiñn es discutida en diversos textos 

eruditos antiguos que han llegado hasta nosotros (obras lexicográficas, colecciones de 

proverbios, escolios). Todos esos textos remontan a un mismo origen: derivan en última 

instancia de los estudios que llevaron a cabo los filólogos de época helenística y luego de 

época imperial, siendo la fuente principal de todos ellos probablemente la exhaustiva 

recopilación y estudio de proverbios que llevó a cabo el gran filólogo Aristófanes de Bizancio 

a finales del siglo III y comienzos del II a.C.; y todos esos textos presentan también un 

problema común: lo que ha llegado hasta nosotros (sea a través de obras lexicográficas, 

colecciones de proverbios o escolios) no son sino resúmenes de resúmenes de resúmenes del 

comentario original, y en ese proceso de resúmenes sucesivos se han ido perdiendo muchos 

datos y se han ido confundiendo muchos datos, de manera que con frecuencia nos 

encontramos con textos que sólo se entienden a medias o nos proporcionan informaciones 

parciales, confusas o, a veces, directamente ininteligibles. 

¿Qué nos dicen esos textos eruditos sobre por qué se llamñ ―sardñnica‖ a la risa 

fingida? Σαξδόληνο (la forma que termina imponiéndose sobre ζαξδάληνο) podría ser el 

                                                                                                                                                                                     
entienden Platón, Plotino y Porfirio], y el que no lo haga de esa manera desde luego que reirá, pero sepa que 
reirá una risa sardñnica y estará privado siempre del conocimiento de los dioses‖). 
23 Cf. A. López Eire, «À propos des mots grecs pour dire le rire», en Desclos (2000): 14. 
24 Análogas definiciones encontramos en otros muchos textos eruditos: Apollon. Soph. Lexicon Homericum 
140.12 (ζαξδόληνο ιέγεηαη γέισο ὁ θαζ᾿ ὑπόθξηζηλ γελόκελνο, ἀπὸ ηνῦ ζεζεξέλαη ηνῖο ὀδνῦζη); Tim. Lexicon 
Platonicum s.v. Σαξδώληνο γέισο (con menciñn explícita de la relaciñn con la isla de Cerdeða); Schol. in Il. XV 
101-103 y XXI 491b Erbse; Schol. in Hes. Op. 59 bis y Schol. in Luc. Asin. 24 y JTh 16 (procedentes de 
Tzetzes); E. M. 273, 45-46; E. Gud. 496, 43-44; Hsch. δ 1651; Phot. δ 548. 
25 Véase el apartado final en el que se recogen los textos. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

100 

 

adjetivo correspondiente al topñnimo Σαξδώ, el nombre con el que designaban los griegos la 

isla de Cerdeña, de manera que la interpretación más difundida en la Antigüedad es que ―risa 

sardonia o sardñnica‖ significa ―risa de Cerdeða‖. Este es, efectivamente, el punto de partida 

buena parte de las explicaciones que propusieron los eruditos antiguos sobre el origen de 

nuestra expresión proverbial. Nuestras fuentes, no obstante, testimonian también una 

etimología alternativa, según la cual el adjetivo ζαξδάληνο / ζαξδόληνο estaría relacionado con 

el verbo ζαίξσ ―enseðar los dientes, hacer una mueca enseðando los dientes‖26 (recuérdese el 

texto del epigrama de Meleagro). Así, en la colección de proverbios Zenobius Vulgatus 5.85 

(véanse también los escolios a Platón, el testimonio de los lexicógrafos, la glosa de Apolonio 

Sofista a Homero y el comentario de Eustacio a Odisea 1893, 735) leemos que ἄιινη27 δὲ ηὸλ 

θαζ᾿ ὑπόθξηζηλ γέισηα Σαξδόληνλ θαιεῖζζαη ιέγνπζηλ, ἀπὸ ηνῦ ζεζεξέλαη ηνῖο ὀδνῦζη. E 

incluso a veces se unen las dos etimologías, como, de nuevo, en la explicación de Zenobius 

Vulgatus 5.85: Σηκσλίδεο δέ θεζη [fr.568 Page] ηὸλ Τάισ πξὸ η῅ο εἰο Κξήηελ ἀθίμεσο 

νἰθ῅ζαη ηὴλ Σαξδώ, θαὶ πνιινὺο η῵λ ἐλ ηαύηῃ δηαθζεῖξαη· νὓο ηειεπη῵ληαο ζεζεξέλαη, θαὶ 

ἐθ ηνύηνπ ὁ Σαξδόληνο γέισο (informaciñn más completa ofrecen los escolios a Platñn y la 

Suda). Algunos filólogos modernos han defendido la etimología que pone en relación nuestra 

expresiñn con el verbo ζαίξσ como ―la menos inverosímil‖ (Chantraine), sobre todo si se 

piensa que la forma original sería ζαξδάληνο γέισο28, y posteriormente se habría impuesto la 

forma ζαξδόληνο γέισο, a partir de una falsa relaciñn etimológica con la isla de Cerdeña29. 

Esta explicación fue defendida ya de manera muy competente por Bechtel30, quien sugiere la 

existencia de un posible substantivo *ζαξδώλ que designaría la acción de mostrar los dientes 

(una formación semejante a ζπαδώλ ―tirñn, espasmo‖, de ζπάσ, o ηπθεδώλ ―abrasamiento, 

combustiñn‖, de ηύθσ); sobre ese substantivo se habría formado el adjetivo ζαξδάληνο. 

                                                           
26 Cf., por ejemplo, Aristófanes, Paz 620 y Avispas 901. Véase Arnould (1990): 224, donde se cita igualmente 
un texto hipocrático en el que el verbo designa el rictus de un enfermo a las puertas de la demencia. 
27 En la glosa original constaría el nombre de los eruditos que proponían esta teoría; en el proceso de resúmenes 
sucesivos estos datos precisos se pierden habitualmente y nos tenemos que conformar con expresiones generales: 
―unos dicen que….y otros afirman que…‖. 
28 Chantraine (1968) : s.v. ζαξδάληνλ): ―Étymologie obscure. L‘hypothèse la moins invraisemblable rattache 
ζαξδάληνο à ζέζεξα ‗montrer les dents‘. Cette explication remonte à Ap. S. 140, 12, et est reprise notamment 
par Bechtel, Lexilogus 296, qui pose *ζαξδώλ ‗fait de montrer les dents‘, cf. ζπαδώλ, ηπθεδώλ, etc., dont 
ζαξδάληνο serait un derivé‖. 
29 Otros autores como C.O. Müller y, tras él, E. Pais y P. Kretschmer buscan el origen de la expresión en el dios 
Sandan/Sardan, asimilado al rey Sardanápalo; las víctimas que se le sacrificaban morirían con la sonrisa en los 
labios. 
30 Bechtel (1914): 296. Cf. ya Elio Herodiano, Sobre la declinación de los nombres 3.2, 729.33, y Sobre la 
prosodia 3.1.25. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

101 

 

Una vez establecida esta relación ficticia entre la risa fingida y la isla de Cerdeña, los 

eruditos antiguos se vieron en la obligación de explicar por qué la isla de Cerdeña y sus 

habitantes habrían dado nombre a una risa que no es verdadera risa. Al respecto corrían en la 

Antigüedad varias teorías, que podemos dividir en dos grandes grupos: 

A) Para unos, el origen de la expresión habría que buscarlo en una peculiar planta que 

crecía en Cerdeða, descrita por nuestras fuentes como ζειίλῳ παξαπιεζία (―semejante al apio 

[o, según otros, al perejil]‖: Zenobius Athous 1.68, escolios a Platñn, Suda y Focio, 

Pausanias); esta planta causaba la muerte al que la probaba, la cual que se producía entre 

espasmos que dejaban en el rostro del muerto una mueca que asemejaba una risa o sonrisa, 

según coinciden todas nuestras fuentes (Zenobius Vulgatus 5.85: θύεηαη γάξ ηηο βνηάλε 

ἐληαῦζα, ἧο νἱ γεπζάκελνη κεηὰ ζπαζκνῦ θαὶ γέισηνο ἀπνζλήζθνπζηλ; Zenobius Athous 

1.68: ἣλ νἱ πξνζελεγθάκελνη δνθνῦζη κὲλ γειᾶλ ζπαζκῶ θαὶ ἀπνζλήζθνπζη; también los 

escolios, los léxicos de Hesiquio, Zonaras, Focio y Suda, etc., que indican que la fuente de la 

información es el libro IV de una obra Sobre Siracusa compuesta por el erudito del siglo III 

a.C. Sileno de Caleacte, 175 fr.9 Jacoby). La existencia de esta planta mortífera es comentada 

por otros muchos autores antiguos (véase el apartado número 8 de la sección final donde se 

recogen los textos). Nos hablan sobre ella y sus efectos escritos de historia natural (Plinio, 

Historia Natural XX 45, 116; Dioscórides, Materia médica II 175,1 Wellmann31; Solino, 

Colección de hechos memorables 4.432; cf. también Paulo de Egina, Compendio de medicina 

5.51 y 5.30); poetas (Virgilio, Bucólicas 7.41, con los escolios; un epigrama funerario 

anónimo recogido en Antología Palatina 7.621); oradores (Dión de Prusa, Discursos XXXII 

99); geógrafos e historiadores (Pausanias 10.17.13; Procopio de Cesarea, Guerra Gótica 

4.24.38; cf. Estrabón 3.4.18, a propósito de los iberos); eruditos (Servio, comentario a 

Bucólicas 7.41; Isidoro de Sevilla, Etimologías 14.6.4033), etc. A partir de los datos de las 

fuentes antiguas, los entendidos han propuesto identificar esta ―planta de Cerdeða‖ con una 

variedad del Ranunculus acris, del Ranunculus sceleratus o del Ranunculus languinosus, 

aunque se citan también otras candidatas34. 

                                                           
31 Cf. también Contra los venenos 14. 
32 La fuente de Solino es Salustio (Maurenbrecher recoge herba Sardonia, nervos contrahit e intereant facie 
ridentium como parte del fr. II 10 de las Historias de Salustio). 
33 La fuente de Isidoro es, como para Solino y Servio, las Historias de Salustio (Maurenbrecher identifica como 
parte del fr. II 10 apiastro…..interimit). 
34 Sobre la ―hierba de Cerdeða‖, véanse Cadoni (1992), Paulis (1993), Ribichini (2003): 19 ss. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

102 

 

B) En segundo lugar, la ―risa sardñnica‖ se ponía en relación con la presencia de los 

fenicios en la isla de Cerdeña y sus (en opinión de los griegos) bárbaras costumbres. Los 

primeros asentamientos fenicios documentados en Cerdeña se datan en la segunda mitad del 

siglo VIII a.C. y la presencia fenicia se intensifica notablemente a partir del siglo VI a.C., 

época en la que también los griegos fundan algún asentamiento comercial, como Olbia en la 

costa nororiental. 

Según los eruditos antiguos, la expresiñn ―risa de Cerdeða‖ se habría creado a partir de 

los sacrificios humanos practicados por los cartagineses de Cerdeña, unas prácticas que, por 

cierto, los escandalizados eruditos griegos insisten en afirmar que están muy alejadas de lo 

que es habitual en el mundo griego (cf. Escolios a Odisea 20.302). Hay, no obstante, 

discrepancias cuando se trata de precisar en qué consisten concretamente esos sacrificios de 

los que habría nacido la expresiñn ―risa sardñnica‖. 

a) La colección de proverbios Zenobius Vulgatus 5.85 nos comenta en primer lugar 

que un tal Esquilo35, en una obra titulada Sobre proverbios, decía que ―los que habitaban 

Cerdeña, que eran colonos de los cartagineses, ofrecían en sacrificio a su Crono, mientras se 

reían y abrazaban los unos a los otros, a los que habían superado los 70 años. Porque 

consideraban vergonzoso llorar y entonar lamentos fúnebres. Por eso se llamñ ‗sardñnica‘ a la 

risa fingida‖. 

b) En cambio, el historiador siciliano de los siglos IV-III a.C. Timeo de Tauromenio 

(566 fr.64 Jacoby) afirmaba por lo visto (Zenobius Vulgatus, escolios a Platón)36 que quienes 

reían fingidamente no eran los matadores, sino los matados: ―Estos, después de colocar en pie 

a sus padres ante los hoyos en los que van a ser arrojados, los golpean con palos y los tiran 

abajo. Y ellos, mientras reciben la muerte, ríen a causa del injusto trato que les dan sus hĳos y 

la gloria de morir de manera feliz y hermosa‖. Esta última frase se entiende quizá mejor en la 

versión de los escolios a la Odisea, que, al igual que Suda y Focio, citan como fuente al 

historiador ateniense Demón37 (327 fr.18 Jacoby), contemporáneo de Timeo, cuya 

explicación del origen del proverbio pudo aceptar; en esas fuentes leemos que los 

                                                           
35 Podría ser un erudito desconocido de época helenística. Pero cabe también la posibilidad de que, como ocurre 
en otras ocasiones en el corpus de proverbios griegos, el texto que ha llegado hasta nosotros sea el resultado de 
un mal resumen de una glosa más larga, en la que se diría que la expresión proverbial estaba documentada en el 
poeta trágico Esquilo y que algún erudito la comentaba en una obra titulada Sobre proverbios (luego se habría 
resumido mal y el nombre de Esquilo habría quedado unido al tratado Sobre proverbios). Radt recoge el pasaje 
como fragmentum dubium 455 de Esquilo el trágico. 
36 La misma explicación se recoge igualmente en los escolios de Tzetzes a Hes. Op. 59 bis.  
37 Demón fue autor de un muy extenso tratado Sobre proverbios, habitualmente censurado por los eruditos 
antiguos por su falta de rigor crítico. Cf. Mariño & García Romero (1999): 19 nota 22, con bibliografía. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

103 

 

septuagenarios fingen reír porque ―mientras son sacrificados, les parece que es vergonzoso y 

cobarde llorar y que, en cambio, abrazarse y reír es cosa viril y hermosa‖. Ribichini38 

considera que Demón pudo haber combinado sin mucho rigor crítico las noticias que habría 

leído en Clitarco y en Timeo sobre, por un lado, la inmolación de víctimas humanas al dios 

púnico y, por otro, la costumbre sarda de la muerte de los ancianos39, y así habría llegado a la 

conclusiñn de que la ―risa sardñnica‖ habría tenido su origen en los sacrificios de ancianos al 

Crono púnico.  De los mismos escolios a la Odisea, de Suda y de Focio parece deducirse que 

Demñn ofrecía una explicaciñn alternativa: los sacrificados no serían ancianos, sino ―los más 

hermosos de los prisioneros de guerra‖. Al respecto de ello, Winfred Bühler ha hecho notar 

que la expresión que encontramos en estas fuentes eruditas que citan a Demón es idéntica a la 

que utiliza Diodoro de Sicilia (20.65.1) cuando describe la ofrenda de prisioneros de guerra 

que hicieron a sus dioses los cartagineses como acción de gracias por su victoria sobre el 

tirano de Siracusa Agatocles en 307 a.C.: η῵λ…Καξρεδνλίσλ κεηὰ ηὴλ λίθελ ηνὺο 

θαιιίζηνπο η῵λ αἰρκαιώησλ ζπόλησλ ραξηζηήξηα λπθηὸο ηνῖο ζενῖο. Bühler piensa que la 

fuente de Diodoro fue probablemente la Historia de Agatocles de Duris de Samos, una fuente 

que pudo haber inspirado también a su contemporáneo Demón; concretamente sugiere Bühler 

(en lo que a nosotros nos interesa en concreto) que Demón generalizó este caso aislado y 

excepcional de sacrificio de prisioneros que había leído en Duris y lo elevó a la categoría de 

costumbre habitual de los cartagineses (y, en consecuencia, de los descendientes de 

cartagineses afincados en Cerdeña) y de ella hizo derivar el origen de la expresión proverbial 

―risa sardñnica‖. Desde luego, tal proceder encajaría bien con la manera de actuar más bien 

poco escrupulosa que las fuentes antiguas atribuyen a Demón. 

c) En tercer lugar, la colección de proverbios Zenobius Athous 1.68 atribuye a un 

erudito llamado Filóxeno otra explicación, según la cual los que parecen reír no serían 

ancianos septuagenarios, sino recién nacidos sacrificados a una divinidad fenicia identificada 

con el Crono griego: ―Filñxeno afirma que algunos cuentan40 que en la isla de Cerdeña hay 

una imagen de madera de Crono con los brazos extendidos hacia delante, sobre la cual sus 

habitantes depositan a los recién nacidos en los brazos de la imagen, y se echan a reír y luego 

mueren‖. Los escolios a Platñn, la Suda y Focio precisan que la fuente de esta información es 

                                                           
38 Ribichini (2003): 68-69. 
39 Ribichini sostiene que probablemente debamos remontar esa costumbre a los pueblos indígenas de Cerdeña y 
conceder poca credibilidad a la noticia que la atribuye a los colonos cartagineses.  
40 Obsérvese la absoluta falta de precisión en la forma de citar. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

104 

 

el historiador de finales del siglo IV a.C. Clitarco41 (137 fr.9 Jacoby) y nos ofrecen una 

información más detallada sobre estos ritos. Dado que nuestras fuentes antiguas presentan a 

Clitarco como un autor demasiado inclinado hacia lo fantástico, lo escabroso y lo truculento 

(Cicerón, Bruto 11.42, lo considera más un novelista que un historiador digno de confianza, y 

Quintiliano 10.1.74, afirma que destaca por su habilidad narrativa más que por su apego a la 

verdad histórica), es posible que su obra fuera el inicio de esta truculenta tradición que ligaba 

la risa sardónica a esos supuestos sacrificios de niños, una tradición que, como comentaremos, 

ha tenido un larguísimo éxito hasta llegar a nuestros días. Esa historia pudo muy bien haber 

tenido su origen en una tradición anterior, documentada ya en el poeta de los siglos VI-V a.C. 

Simónides de Ceos (cf. Zenobius Vulgatus 5.85, escolios a Platón, Suda), según la cual la 

―risa sardñnica‖ habría tenido su origen en el gigante de bronce Talo, ―que a los sardos que no 

querían cruzar el mar hacia la tierra de Minos los mataba (dejándolos con la boca abierta) 

saltando al fuego con ellos pegados a su pecho, puesto que era de bronce‖ (Suda). El mítico 

autómata de bronce al servicio de Minos habría sido reemplazado por la imagen de un salvaje 

dios fenicio que exigía la inmolación de niños dentro de su pecho de bronce; una buena 

historia para lectores amigos de truculencias42. 

Vemos, pues, que todas estas tradiciones que buscan el origen de la risa sardónica en 

la isla de Cerdeña tienen como nota común la consideración de la isla como un lugar regido 

por ―costumbres muy diferentes a las griegas‖, un lugar, por tanto, extraðo e incluso salvaje e 

incivilizado y peligroso, según la visión de griegos y romanos. Así, las fuentes que buscan el 

origen de la expresiñn en la famosa ―hierba de Cerdeða‖ insisten en que esa planta es 

―semejante al apio‖, es decir, que conlleva el peligro de ser una planta salvaje y venenosa 

muy parecida a otra civilizada y comestible muy usada en la cocina griega antigua. E incluso 

el historiador bizantino del siglo VI Juan de Lidia (Sobre los meses IV 24 Niebuhr) recoge 

una tradición según la cual la hierba habría sido utilizada de manera cruel por uno de los 

prototipos del salvajismo en el mundo antiguo, Tarquinio el Soberbio, el último rey de Roma 

(534-510 a.C.): ὅπσο δὲ κὴ καιάηηνηην ηνῖο αἰθηζκνῖο η῵λ ηηκσξνπκέλσλ, βνηάλελ αὐηνῖο 

ἐπεδίδνπ ἣ γέισηα ἐλεπνίεη παξὰ ζθνπὸλ ηνῖο πάζρνπζη· γίλεηαη δὲ θαὶ λῦλ ἐπὶ Σαξδνῦο η῅ο 

λήζνπ ἡ ηνηαύηε βνηάλε, ὅζελ θαὶ Σαξδόληνλ γέισηά θαζηλ43. Por lo demás, la muerte de 

                                                           
41 Véase al respecto Prandi (1996). 
42 Cf. Ribichini (2003): 30 ss. 
43 ―Para no verse afectado por los insultos de quienes eran sometidos a los castigos que imponía, les daba una 
hierba que infundía risa a los que estaban sufriendo contra su voluntad; aún hoy día crece en la isla de Cerdeña 
tal hierba, de donde dicen que proviene la ‗risa sardñnica‘‖. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

105 

 

ancianos al llegar a cierta edad es una práctica bien documentada en pueblos de muy diversos 

lugares44. A la existencia de esta costumbre entre los habitantes de Cerdeña se refiere también 

Claudio Eliano en sus Misceláneas históricas 4.1, aunque no la pone en relación con la risa 

sardónica (en todo caso, la fuente de la noticia puede ser igualmente el propio Timeo): λόκνο 

ἐζηη Σαξδῶνο, ηνὺο ἤδε γεγεξαθόηαο η῵λ παηέξσλ νἱ παῖδεο ῥνπάινηο ηύπηνληεο ἀλῄξνπλ θαὶ 

ἔζαπηνλ, αἰζρξὸλ ἡγνύκελνη ηὸλ ιίαλ ὑπεξγήξσλ ὄληα δ῅λ ἔηη, ὡο πνιιὰ ἁκαξηάλνληνο ηνῦ 

ζώκαηνο ηνῦ δηὰ ηὸ γ῅ξαο πεπνλεθόηνο45. Eliano (ibidem 3.37) y Estrabón (10.5.6) citan 

también una costumbre similar en la isla de Ceos, donde se supone que quienes llegaban a 

muy viejos (a los 60 años precisa Estrabón) simulaban que se invitaban unos a otros a una 

fiesta y allí bebían la cicuta, para no obligar a la ciudad a mantener a personas que ya no 

podían ser útiles a la comunidad. Y Estrabón (11.11.8) añade un caso más entre los derbices 

de Persia, que daban muerte a quienes sobrepasaban los setenta años, cuya carne era 

consumida por los parientes más cercanos, y ya Heródoto cita prácticas semejantes entre los 

nómadas masagetas (1.216) y padeos de la India (3.99). 

También se conocen numerosos testimonios de la risa ritual ante la muerte46, que 

facilita a quienes van a morir el tránsito a una vida nueva supuestamente más feliz; así por 

ejemplo, Heródoto (5.4.1-2) comenta lo siguiente a propósito de los trausos, un pueblo de 

Tracia (se trata, en todo caso, de pueblos no griegos): ―Con ocasiñn del nacimiento y de la 

muerte de uno de los suyos, obran como sigue. En el primer caso los parientes del recién 

nacido toman asiento a su alrededor y se lamentan ante la serie de males que, por el hecho de 

haber nacido, deberá sufrir la criatura, enumerando todas las desventuras propias de la vida 

humana; en cambio, al que fallece le dan sepultura entre bromas y manifestaciones de alegría, 

alegando que, libre ya de tan gran número de males, goza de una completa felicidad‖ (una 

práctica muy similar atribuye Estrabón 11.11.8 a pueblos del Cáucaso). Y el historiador del 

siglo IV a.C. Teopompo de Quíos describía en sus Filípicas (115 fr.75c Jacoby, transmitido 

por Eliano, Historias variadas 3.18) una tierra fabulosa al otro lado del Océano, ―la ciudad de 

                                                           
44 Cf. Bühler (2003): 193 ss., quien remite a Coty (1934), y a Paudler (1936). 
45 ―Era una costumbre de Cerdeða que a los padres que habían llegado ya a la vejez sus hijos los golpearan con 
palos, los mataran y les rindieran honras fúnebres, porque pensaban que era vergonzoso que continuara viviendo 
quien era en exceso viejo, por tener su cuerpo muchos fallos al sufrir los achaques de la vejez‖. 
46 Miralles (1987): 42: ―Les morts, les victims deviennent une sorte de θάξκαθνλ: des victims propitiatoires 
dont le sourire ou rire sardonique -une grimace forcée, faire semblant de rire- signifie la connivance avec le 
bourreau, avec la société qui les offre en sacrifice ou en accepte le sacrifice; dans le cas des enfants, embrasés 
dans les bras du dieu (les hommes s‘en lavent les mains) le feu obtient le sourire de la victime par un procédé qui 

est l‘image des liens indisolubles de la douleur et du rire‖. Cf. también Arnould (1990): 226-227, que se basa 
para su exposiciñn en las consideraciones de S. Reinach sobre la ―risa ritual‖. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

106 

 

los hombres piadosos‖, a propñsito de la cual dice lo siguiente: ―Había dos ciudades 

especialmente grandes, pero que no tenían ningún parecido entre sí; la una tenía el nombre de 

Guerrera y la otra el de Piadosa. Los habitantes de la Piadosa pasan la vida en medio de la paz 

y entre grandes riquezas, y toman los frutos de la tierra sin arados ni bueyes, y uno no tiene 

que ocuparse de las labores del campo ni de sembrar. Pasan la vida sanos y sin enfermedades, 

y la terminan con mucha risa y alegría‖47. 

Por lo que respecta a los supuestos sacrificios de niños por parte de fenicios y 

cartagineses, Clitarco es la fuente escrita más antigua que nos habla de esta costumbre, que, 

por supuesto, la larga serie de autores griegos y latinos que hace alusión a ella (Diodoro de 

Sicilia, Plutarco48, Filón de Biblos, Ennio, Cicerón, Tertuliano, etc.; también 2 Reyes 23.10 y 

Jeremías 7.31) califica siempre de bárbara y salvaje, y de hecho los autores antiguos la 

emplearon a menudo como propaganda anticartaginesa. Estos sacrificios de niños se han 

puesto en relación con los lugares sagrados fenicios y púnicos llamados tofets, en los cuales 

aparecen urnas que contienen huesos quemados de niños, a veces mezclados con huesos de 

animales, y que con frecuencia se han considerado la prueba arqueológica de las afirmaciones 

de los autores griegos y romanos sobre los sacrificios de niños a Baal y Tanit (son, por cierto, 

frecuentes en Cerdeða: Sant‘Antioco, Tharros, Nora, Cagliari, Monte Sirai, etc.). Actualmente 

se considera muy dudoso que esos restos sean los de niños sacrificados y se piensa más bien 

en enterramientos de niños muertos por causas naturales (generalmente entre el nacimiento y 

los seis meses), que quedaban consagrados a los dioses protectores en cumplimiento de un 

voto o para solicitar la protección divina para el resto de los hijos o nueva descendencia49. 

Pero lo cierto es que estas noticias truculentas que hemos visto en nuestros textos griegos y 

latinos antiguos han tenido un enorme éxito en nuestra tradición cultural50, donde con gran 

frecuencia la imagen predominante de los cartagineses es precisamente la de bárbaros 

                                                           
47 Miralles (1987): 39, precisa que ―mouraient joyeux et riants parce qu‘ils savaient, vraisemblablement, que 
leur vie allait recommencer dans l‘autre sens‖. 
48 Sobre la superstición 13 (sacrificios de los cartagineses a Baal): εἰδόηεο θαὶ γηγλώζθνληεο αὐηνὶ ηὰ αὑη῵λ 
ηέθλα θαζηέξεπνλ, νἱ δ᾿ ἄηεθλνη παξὰ η῵λ πελήησλ ὠλνύκελνη παηδία θαζάπεξ ἄξλαο ἢ λενζζνύο, παξεηζηήθεη 
δ᾿ ἡ κήηεξ ἄηεγθηνο θαὶ ἀζηέλαθηνο· εἰ δὲ ζηελάμεηελ ἢ δαθξύζεηελ, ἔδεη η῅ο ηηκ῅ο ζηέξεζζαη, ηὸ δὲ παηδίνλ 
νὐδὲλ ἧηηνλ ἐζύεην· θξόηνπ ηε θαηεπίκπιαην πάληα πξὸ ηνῦ ἀγάικαηνο ἐπαπινύλησλ θαὶ ηπκπαληδόλησλ ἕλεθα 
ηνῦ κὴ γελέζζαη ηὴλ βόεζηλ ἐμάθνπζηνλ (―Ellos, con plena consciencia y conocimiento, sacrificaban a sus 
propios hijos, y quienes no tenían hijos los compraban a los pobres como si fueran corderos o polluelos. Sus 
madres estaban a su lado en pie, sin llorar ni lamentarse; y si se lamentaban o derramaban lagrimas, debían 
perder el dinero y no por ello los niños dejaban en absoluto de ser sacrificados. Y todo se llenaba completamente 
del ruido producido por quienes, delante de la imagen, tocaban la flauta y golpeaban los tambores, para que no se 
escucharan los gritos‖). 
49 Garnand, Moscati (1990) y (1991), Ribichini (1987), (1990) y (2003): 41 ss. 
50 Cf. Ribichini (2003): 59 ss.; para las versiones cinematográficas, Solomon (2002). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

107 

 

sacrificadores de niños al dios Moloch. Es la imagen que aparece ya asentada en la influyente 

obra del gran erudito alemán Athanasius Kircher, Oedipus Aegyptiacus (Roma 1652, I 334), y 

la imagen que poco antes (1629) John Milton había reproducido en los vv.177-182 de su 

poema On the morning of Christ‘s Nativity: And sullen Moloch fled, / Hath left in shadows 

dred, / His burning Idol all of blackest hue, / In vain with Cymbals ring, / They call the grisly 

king, In dismall dance about the furnace blue); varias décadas después (1667), el propio 

Milton volvería a presentar en el Paraíso perdido (I 392-396) una imagen terrible de Moloch 

como uno de los jefes de los ángeles caídos, cubierto con la sangre de sacrificios humanos: 

First Moloch, horrid king besmear‘d with blood / Of human sacrifice, and parents tears, / 

Though, for the noyse of drumbs and timbrels loud, / Their children‘s cries unheard that 

passed through fire / To his grim idol. 

                     
 
Ilustración de William Blake (1809) para el poema de John Milton On the morning of Christ‘s Nativity.  
 

 En época contemporánea esta visión negativa de los cartagineses y sus sacrificios de 

niños se popularizó sobre todo a partir de la terrible e impactante escena que describe Gustave 

Flaubert en su novela Salambó (1862)51, que está ambientada en la Cartago del año 241 a.C. 

                                                           
51 Es una novela de acción, sangre y violencia, protagonizada por Salambó, hija de Amílcar Barca. Ha sido 
llevada al cine en 1914 y, en versión que más valdría olvidar, en 1959. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

108 

 

y parte de la narración de Polibio 1.65 ss. Durante la segunda mitad del XIX y primera mitad 

del XX son bastantes las obras literarias y cinematográficas que retratan escalofriantes 

escenas de cartagineses sacrificando niños. Así ocurre en la novela de aventuras Cartago en 

llamas de Emilio Salgari (1908, también llevada al cine en 1960). Así ocurre también en la 

película Cabiria, dirigida en 1914 por Giovanni Pastrone, sobre un guiñn de D‘Annunzio, 

Salgari y el propio Pastrone; esta primera gran superproducción del cine europeo narra la 

historia de una joven siciliana que llega a Cartago como esclava, y fue una película muy 

popular y además muy influyente en esas primeras etapas de la historia del cine, y una de sus 

escenas más recordadas (aparece incluso en el cartel anunciador) es precisamente la de los 

sacrificios humanos en el templo de Moloch52. Esta escena es sin duda el modelo en el que se 

basa otra gran superproducción del cine mudo europeo, Metrópolis de Fritz Lang (1926), que 

está ambientada en una inhumana megalópolis del siglo XXI, en la cual un robot lidera la 

revolución de los trabajadores contra los dictadores, y allí aparece Moloch en forma de una 

monstruosa máquina que quema y devora a los obreros (de hecho Freder, hijo del tirano de 

Metrópolis, alude explícitamente a Moloch en la escena). Y un cuarto de siglo más tarde en 

uno de los textos emblemáticos de la generación beat (el poema Howl, de Allen Ginsberg, 

1956, en concreto en su parte segunda) volvemos a encontrar al dios fenicio exigiendo 

víctimas humanas, esta vez como símbolo del capitalismo y la sociedad industrial que devora 

a los hombres53 (en sus anotaciones al poema Ginsberg reconoce explícitamente la influencia 

del film de Lang en su obra). 

                                                           
52 El visitante del Museo del Cine de Turín puede contemplar aún en la gran sala central la imagen de Moloch 
utilizada en el rodaje de esta superproducción italiana. 
53 Moloch! Solitude! Filth! Ugliness! Ashcans and unobtainable dollars! Children screaming under the 
stairways! Boys sobbing in armies! Old men weeping in the parks! 
Moloch! Moloch! Nightmare of Moloch! Moloch the loveless! Mental Moloch! Moloch the heavy judger of men! 
Moloch the incomprehensible prison! Moloch the crossbone soulless jailhouse and Congress of sorrows! 

Moloch whose buildings are judgment! Moloch the vast stone of war! Moloch the stunned governments! 
Moloch whose mind is pure machinery! Moloch whose blood is running money! Moloch whose fingers are ten 

armies! Moloch whose breast is a cannibal dynamo! Moloch whose ear is a smoking tomb! 
Moloch whose eyes are a thousand blind windows! Moloch whose skyscrapers stand in the long streets like 

endless Jehovahs! Moloch whose factories dream and croak in the fog! Moloch whose smoke-stacks and 
antennae crown the cities! 

Moloch whose love is endless oil and stone! Moloch whose soul is electricity and banks! Moloch whose poverty 
is the specter of genius! Moloch whose fate is a cloud of sexless hydrogen! Moloch whose name is the Mind! 

Moloch in whom I sit lonely! Moloch in whom I dream angels! Crazy in Moloch! Cocksucker in Moloch! 
Lacklove and manless in Moloch! 

 Moloch! Moloch! Robot apartments! invisable suburbs! skeleton treasuries! blind capitals! demonic industries! 
spectral nations! invincible madhouses! granite cocks! monstrous bombs!  

En la página http://www.youtube.com/watch?v=Nonab6djMAA puede verse un vídeo ilustrativo del poema muy 
a propósito para nuestro tema.  

http://www.youtube.com/watch?v=Nonab6djMAA


ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

109 

 

                        

                          Cartel anunciador de la película Cabiria 

Vemos cuán lejos ha llegado la ―risa sardñnica‖ desde la Odisea homérica y desde que 

los eruditos e historiadores griegos la relacionaran con la isla de Cerdeña. En todo caso, 

nuestra expresiñn ―risa sardñnica‖ difícilmente pudo tener su origen en esas ―bárbaras‖ 

costumbres de los fenicios de Cerdeña a las que se refieren nuestras fuentes y que tan larga 

tradición han tenido. En primer lugar, no se explica bien por qué habrían sido precisamente 

los fenicios de Cerdeña y no los de la propia Fenicia o los de Cartago los que habrían dado 

origen a la expresión. Y además, como antes apuntamos, los griegos entraron en contacto con 

los fenicios de Cerdeða en el siglo VI a.C. y la expresiñn ―risa sardñnica‖ se documenta ya en 

la Odisea, cuya composición podemos situar (simplificando enormemente un tema tan 

complejo) en una época en la que probablemente los fenicios no habrían iniciado siquiera la 

colonización de Cerdeña, cuya existencia quizá el poeta de la Odisea no conocía (por más que 

tradiciones posteriores situaran el país de los lestrígones en el norte de la isla, en Capo d‘Orso 

concretamente). Nos parece, pues, que lo más probable es que la ―risa sardánica‖ fuera 

aquella en la que el riente contra su voluntad hace, enseñando los dientes, una mueca que 

parece una risa (ζαίξσ). Posteriormente, a partir al menos de los siglos VI-V a.C., se habría 

establecido una falsa relación etimolñgica entre el adjetivo ―sardánico‖ y la isla de Cerdeða y 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

110 

 

a partir de entonces se fueron multiplicando las explicaciones sobre por qué la isla de Cerdeña 

dio su nombre a la risa fingida, recurriéndose a la botánica y al ritual religioso. 

 

Bibliografía 
 
D. Arnould (1985): «Mourir de rire dans l‘Odysée: les rapports avec le rire sardonique et le 

rire dément», Bulletin de l‘Association Guillaume Budé, 177-186. 
D. Arnould (1990): Le rire et les larmes dans la littérature grecque d‘Homère à Platon, París 

(sobre todo págs. 223-227). 
F. Barreca (1986): La civiltà fenicio-punica in Sardegna, Sassari. 
F. Bechtel (1914): Lexilogus zu Homer, Halle. 
G. Broccia (2001): «Riso sardanio e riso sardonio da Omero a Nonno. Una storia di destini 

incrociati», Annali della Facoltà di Lettere e Filosofia dell‘Università di Macerata 34, 
9-54. 

W. Bühler (2003): «Drei Paroemiographica», Eikasmos 14, 185-196. 
E. Cadoni (1992): «Il Sardónios ghélos: da Omero a Giovanni Francesco Fara», en el vol. col. 

Sardinia antiqua. Studi in onore di P. Meloni, Cagliari, 223-238. 
P. Chantraine (1968) : Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des mots, 

París. 
J. Coty (1934): Die Behandlung der Alten und Kranken bei den Naturvölkern, Stuttgart. 
M.L. Desclos (ed.) (2000): Le rire des Grecs. Anthropologie du rire en Grèce ancienne, París. 
I. Didu (2003): I greci e la Sardegna. Il mito e la storia, Cagliari. 
G. Garbini (1994): La religione dei fenici in Occidente, Roma. 
B.K. Garnand: «From infant sacrifice to the ABC‘s: ancient phoenicians and modern 

identities», en pág. web http://www.queendido.org/ABC.pdf 
W. Huss (1985): Geschichte der Karthager, Múnich. 
P. Kretschmer (1955): «Das Sardonische Lachen», Glotta 34, 1-9. 
D. Lateiner (1995): Sardonic smile. Nonverbal behaviour in Homeric epic, Ann Arbor. 
E. Lelli (ed.) (2006): I proverbi greci. Le raccolte di Zenobio e Diogeniano, Soveria 

Mannelli. 
R. Ma Mariño & F. García Romero (1999): Proverbios griegos. Menandro: Sentencias, 

Madrid. 
C. Miralles (1987): «Le rire sardonique», Metis 2, 31-43. 
S. Moscati (1990): «L‘olocausto dei fanciulli», en el vol. col. Riti funerari e di olocausto 

nella Sardegna fenicia e punica, Cagliari, 7-12. 
S. Moscati (1991): Gli adoratori di Moloch. Indagine su un celebre rito cartaginese, Milán. 
F. Paudler (1936): «Alten- und Kranken-tötung als Sitte bei indogermanischen Völkern», 

Wörter und Sachen 17, 1-57. 
G. Paulis (1993): «Le ‗ghiande marine‘ e l‘erba del riso sardonico negli autori greco-romani e 

nella tradizione dialettale sarda», Quaderni di Semantica 14, 23-50. 
M. Perra (1993): La Sardegna nelle fonti classiche dal IV secolo a.C. al VI d.C., Oristano. 
L. Prandi (1996): Fortuna e realtà dell‘opera di Clitarco, Stuttgart. 
S. Ribichini (1987): Il tofet e il sacrificio dei fanciulli, Sassari. 
S. Ribichini (1990): «Il sacrificio di fanciulli nel mondo punico: testimonianze e problema», 

en el vol. col. Riti funerari e di olocausto nella Sardegna fenicia e punica, Cagliari, 
45-66. 

S. Ribichini (2003): Il riso sardonico. Storia di un proverbio antico, Sassari. 
S. Ribichini & P. Xella (1994): La religione fenicia e punica in Italia, Roma. 

http://www.queendido.org/ABC.pdf


ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

111 

 

J. Solomon (2002): Peplum. El mundo antiguo en el cine, Madrid. 
M. Trédé & Ph. Hoffmann (eds.) (1999): Le rire des anciens, París. 
E. Von Prittwitz-Gaffron (1912): Die Sprichwort im griechischen Epigramm, Giessen. 
C. Wunderer (1898): Polybios-Forschungen. Sprichwörter und sprichwörtliche Redensarten 

bei Polybios, Leipzig (reimpr. Aalen 1969).  
 
TEXTOS 

 
1) Aristóteles, Sobre las partes de los animales 673a: ηνῦ δὲ γαξγαιίδεζζαη κόλνλ ἄλζξσπνλ 
αἴηηνλ ἥ ηε ιεπηόηεο ηνῦ δέξκαηνο θαὶ ηὸ κόλνλ γειᾶλ η῵λ δῴσλ ἄλζξσπνο· ὁ δὲ γαξγαιηζκὸο 
γέισο ἐζηὶ δηὰ <θηλήζεσο> ηνηαύηεο ηνῦ κνξίνπ ηνῦ πεξὶ ηὴλ καζράιελ. 
 Y la causa de que únicamente el hombre sienta cosquillas es la finura de su piel y el 
hecho de que el hombre sea el único animal que ríe; porque las cosquillas son una risa que se 
produce por un <movimiento> semejante al que afecta a la parte del cuerpo en torno a las 
axilas. 
 
2) Colección de proverbios Zenobius Vulgatus 5.85 (informaciñn semejante en Hesiquio ζ 
204): Σαξδόληνο γέισο. Αἰζρύινο [fr. dubium 455 Radt] ἐλ ηνῖο Πεξὶ παξνηκη῵λ πεξὶ ηνῦην 
θεζὶλ νὕησο· "νἱ ηὴλ Σαξδὼ θαηνηθνῦληεο, Καξρεδνλίσλ ὄληεο ἄπνηθνη, ηνὺο ὑπὲξ ηὰ 

ἑβδνκήθνληα ἔηε γεγνλόηαο ηῶ Κξόλῳ ἔζπνλ γει῵ληεο θαὶ ἀζπαδόκελνη ἀιιήινπο· αἰζρξὸλ 
γὰξ ἡγνῦλην δαθξύεηλ θαὶ ζξελεῖλ. ηὸλ νὖλ πξνζπνίεηνλ γέισηα Σαξδόληνλ θιεζ῅λαη". 
 Τίκαηνο δέ θεζηλ [566 fr.64 Jacoby] αὐηνὺο ἱζηάληαο ηνὺο γνλεῖο ἐλ νἷο κέιινπζη 

βάιιεζζαη βόζξνηο, παίεηλ ζρίδαηο θαὶ θαηαθξεκλίδεηλ· θζεηξνκέλνπο δὲ αὐηνὺο γειᾶλ δηὰ ηὴλ 

ἀπὸ η῵λ ηέθλσλ ἀδηθίαλ θαὶ δόμαλ ηνῦ καθαξίσο θαὶ θαι῵ο ηειεπηᾶλ. 
 ηηλὲο δὲ ἀπὸ Σαξδόλνο η῅ο λήζνπ. θύεηαη γάξ ηηο βνηάλε ἐληαῦζα, ἧο νἱ γεπζάκελνη 

κεηὰ ζπαζκνῦ θαὶ γέισηνο ἀπνζλήζθνπζηλ. 
 ἄιινη δὲ ηὸλ θαζ᾿ ὑπόθξηζηλ γέισηα Σαξδόληνλ θαιεῖζζαη ιέγνπζηλ, ἀπὸ ηνῦ 
ζεζεξέλαη ηνῖο ὀδνῦζη. 
 Σηκσλίδεο δέ θεζη [fr.568 Page] ηὸλ Τάισ πξὸ η῅ο εἰο Κξήηελ ἀθίμεσο νἰθ῅ζαη ηὴλ 

Σαξδώ, θαὶ πνιινὺο η῵λ ἐλ ηαύηῃ δηαθζεῖξαη· νὓο ηειεπη῵ληαο ζεζεξέλαη, θαὶ ἐθ ηνύηνπ ὁ 

Σαξδόληνο γέισο. 
Risa sardónica. Esquilo [fr. dubium 455 Radt] en su Sobre proverbios afirma acerca 

de éste lo siguiente: ―Los que habitaban Cerdeða, que eran colonos de los cartagineses, 
ofrecían en sacrificio a Crono, mientras se reían y abrazaban los unos a los otros, a los que 
habían superado los 70 años. Porque consideraban vergonzoso llorar y entonar lamentos 
fúnebres. Por eso se llamñ ‗sardñnica‘ a la risa fingida‖. 

Timeo [566 fr.64 Jacoby], por su parte, afirma que éstos, después de colocar en pie a 
sus padres ante los hoyos en los que van a ser arrojados, los golpean con palos y los tiran 
abajo. Y ellos, mientras reciben la muerte, ríen a causa del injusto trato que les dan sus hĳos y 

la gloria de morir de manera feliz y hermosa. 
Algunos sostienen que el origen está en la isla de Cerdeña porque crece allí una planta, 

y quienes la prueban mueren entre espasmos y risas. 
Otros dicen que la risa fingida se llama sardónica por el hecho de hacer una mueca 

enseñando los dientes (saíro). 
Y Simónides [fr.568 Page] afirma que Talo, antes de su llegada a Creta, habitaba en 

Cerdeña y dio muerte a muchos de los de allí; éstos, al morir, hacían una mueca enseñando 
los dientes, y de ahí la risa sardónica. 
 
3) Collectio Bodleiana 833: Σαξδόληνο γέισο. ἐπὶ η῵λ κὴ ἐθ ραηξνύζεο δηαλνίαο γειώλησλ. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

112 

 

 Risa sardonia. A propósito de quienes no ríen a consecuencia de un pensamiento 
alegre. 
 
4) Colección de proverbios Zenobius Athous 1.68: Σαξδόληνο γέισο. κέκλεηαη ηαύηεο 
Ὅκεξνο [Odisea 20.301-302] θαὶ Πιάησλ [República 337a]. εἴξεηαη δὲ ἡ παξνηκία ἐπὶ η῵λ 
κὴ ἐθ θαζαξᾶο η῅ο δηαλνίαο κεδὲ ραξνύζεο γειώλησλ. ιέγνπζη δὲ ὅηη ἐλ Σαξδόλῃ γίγλεηαη 

βνηάλε ζειίλῳ παξαπιεζία, ἣλ νἱ πξνζελεγθάκελνη δνθνῦζη κὲλ γειᾶλ ζπαζκῶ θαὶ 

ἀπνζλήζθνπζη. Φηιόμελνο δέ θεζηλ ἐλίνπο ἱζηνξεῖλ ὅηη ἐλ Σαξδνῖ ηῆ λήζῳ μόαλόλ ἐζηη ηνῦ 
Κξόλνπ πξνηεῖλνλ ηὰο ρεῖξαο, ἐθ᾿ νὗ ηνὺο νἰθνῦληαο ἐπηηηζέλαη ηὰ βξέθε ηαῖο ρεξζὶ ηνῦ 

μνάλνπ, θαὶ ἀπνγειᾶλ εἶηα ἀπνζλήζθεηλ. θαὶ δηὰ ηὸ γειᾶλ ηνῦην θεθι῅ζζαη ηὸλ ἐπηζαλάηηνλ 

γέισηα. 
 Risa sardonia. Lo citan Homero y Platón, y se dice a propósito de quienes no ríen a 
consecuencia de un pensamiento sano ni alegre. Dicen que en Cerdeña hay una planta 
semejante al apio y quienes la prueban parecen reír con espasmos y mueren. Pero Filóxeno 
afirma que algunos cuentan que en la isla de Cerdeña hay una imagen de madera de Crono 
con los brazos extendidos hacia delante, sobre la cual sus habitantes depositan a los recién 
nacidos en los brazos de la imagen, y se echan a reír y luego mueren; y por reírse la llaman 
―risa de muerte‖. 
 
5) Escolios a Odisea 20.302. νἱ ηὴλ Σάξδνλα θαηνηθνῦληεο ἀπὸ Καξρεδνλίσλ ὄληεο ρξ῵ληαη 
λόκῳ ηηλη βαξβαξηθῶ θαὶ πνιὺ η῵λ Ἑιιεληθ῵λ δηειιαγκέλῳ· ηῶ γὰξ Κξόλῳ ζύνπζηλ ἡκέξαηο 

ηηζη ηεηαγκέλαηο νὐ κόλνλ η῵λ αἰρκαιώησλ ηνὺο θαιιίζηνπο, ἀιιὰ θαὶ η῵λ πξεζβπηέξσλ 
ηνὺο ὑπὲξ ἑβδνκήθνληα ἔηε γεγελεκέλνπο. ηνύηνηο δὲ ζπνκέλνηο ηὸ κὲλ δαθξύεηλ αἰζρξὸλ 

εἶλαη δνθεῖ θαὶ δεηιόλ, ηὸ δὲ ἀζπάδεζζαη θαὶ γειᾶλ ἀλδξ῵δέο ηε θαὶ θαιόλ· ὅζελ θαζὶ θαὶ ηὸλ 

ἐπὶ θαθῶ πξνζπνίεηνλ γει῵ηα θιεζ῅λαη Σαξδόληνλ. ἡ δὲ ἱζηνξία παξὰ Γήκσλη [327 fr.18 

Jacoby]. 
 Los habitantes de Cerdeña, que proceden de Cartago, se sirven de una cierta 
costumbre bárbara y muy diferente de las griegas. Porque sacrifican a Crono en determinados 
días no sólo a los más hermosos de sus prisioneros de guerra, sino también a aquellos 
ancianos que han superado los 70 años. Y mientras son sacrificados, les parece que es 
vergonzoso y cobarde llorar y que, en cambio, abrazarse y reír es cosa viril y hermosa. De ahí 
dicen que la risa fingida con ocasión de algo malo se llamó sardónica. La historia se encuentra 
en Demón [327 fr.18 Jacoby]. 
 
6) Escolios a Platón, República 337a. παξνηκία ἐπὶ η῵λ ἐπ᾿ ὀιέζξῳ ζθ῵λ αὐη῵λ γειώλησλ. νἱ 
γὰξ ηὴλ Σαξδὼ θαηνηθνῦληεο, ὥο θεζη Τίκαηνο, ἐπεηδὰλ αὐηνῖο ἀπνγεξάζσζηλ νἱ γνλεῖο θαὶ 
λνκίζσζηλ ἱθαλὸλ βεβησθέλαη ρξόλνλ, ἄγνπζηλ αὐηνὺο ἐπὶ ηὸλ ηόπνλ, ἐλ ᾧ κέιινπζη ζάςαη, 
θἀθεῖ ιάθθνπο ὀξύμαληεο ἐπ᾿ ἀθξ῵λ ρεηι῵λ ηνὺο κέιινληαο ἀπνζλήζθεηλ θαζίδνπζηλ, ἔπεηηα 
ἕθαζηνο αὐη῵λ ζρίδαλ ἔρσλ ηύπηεη ηὸλ ἑαπηνῦ παηέξα θαὶ εἰο ηνὺο ιάθθνπο πεξησζεῖ· ηνὺο δὲ 
πξεζβύηαο ραίξνληαο ἐπὶ ηὸλ ζάλαηνλ παξαγίλεζζαη ὡο εὐδαίκνλαο θαὶ κεηὰ γέισηνο θαὶ 
εὐζπκίαο ἀπόιιπζζαη. ἐπεὶ νὖλ γειᾶλ κὲλ ζπλέβαηλελ, νὐ πάλπ δὲ ὁ γέισο ἐπ᾿ ἀγαζῶ ηηλη 
ἐγίλεην, παξὰ ηνῖο Ἕιιεζηλ ηὴλ πξνθεηκέλελ ῥεζ῅λαη παξνηκίαλ. Κιείηαξρνο δέ θεζη [137 

fr.9 Jacoby] ηνὺο Φνίληθαο, θαὶ κάιηζηα Καξρεδνλίνπο, ηὸλ Κξόλνλ ηηκ῵ληαο, ἐπάλ ηηλνο 

κεγάινπ θαηαηπρεῖλ ζπεύδσζηλ, εὔρεζζαη θαζ᾿ ἑλὸο η῵λ παίδσλ, εἰ πεξηγέλνηλην η῵λ 

ἐπηζπκεζέλησλ, θαζαγηεῖλ αὐηὸλ ηῶ ζεῶ. ηνῦ δὲ Κξόλνπ ραιθνῦ παξ᾿ αὐηνῖο ἑζη῵ηνο ηὰο 

ρεῖξαο ὑπηίαο ἐθηεηαθόηνο ὑπὲξ θξηβάλνπ ραιθνῦ, ηνῦηνλ ἐθθαίεηλ ηὸ παηδίνλ. η῅ο δὲ θινγὸο 

ηνῦ ἐθθεηκέλνπ πξὸο ηὸ ζ῵κα ζεζεξὸο θαίλεζζαη ηνῖο γει῵ζη παξαπιεζίσο, ἕσο ἂλ 
ζπζπαζζὲλ εἰο ηὸλ θξίβαλνλ παξνιίζζῃ. ηὸλ νὖλ ζεζεξόηα γέισηα ζαξδάληνλ ἐληεῦζελ 

ιέγεζζαη, ἐπεὶ γει῵ληεο ἀπνζλήζθνπζηλ· ζαίξεηλ δέ ἐζηη ηὸ δηέιθεηλ ηὸ ζηόκα θαὶ ραίλεηλ. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

113 

 

Σηκσλίδεο δὲ ἀπὸ Τάισ ηνῦ ραιθνῦ, ὃλ Ἥθαηζηνο ἐδεκηνύξγεζε Μίλῳ θύιαθα η῅ο λήζνπ 

πνηήζαζζαη, ἔκςπρνλ ὄλ, ηνὺο πειάδνληάο θεζη θαηαθαῖνλ ἀλῄξεη· ὅζελ ἀπὸ ηνῦ ζεζεξέλαη 

δηὰ ηὴλ θιόγα ηὸλ ζαξδάληόλ θεζη ιερζ῅λαη γέισηα. ὁκνίσο θαὶ Σνθνθι῅ο ἐλ Γαηδάιῳ 

[fr.160 Radt]. ἤθνπζα δέ, θεζὶλ ὁ Ταξξαῖνο, ἐγρσξίσλ ιεγόλησλ ὅηη ἐλ Σαξδόλη γίγλνηην 

βνηάλε ζειίλῳ παξαπιήζηνο, ἧο νἱ γεπζάκελνη δνθνῦζη κὲλ γέισηη, ζπαζκῶ δὲ 

ἀπνζλήζθνπζηλ· νὕησ δὲ Σαξδόληνο ἂλ ιέγνηην, θαὶ νὐ Σαξδάληνο. κήπνηε νὖλ ηὸ ὇κεξηθόλ, 

ὅζελ θαὶ ἡ παξνηκία ἴζσο ἐξξύε, ―κείδεζε δὲ ζπκῶ / ζαξδάληνλ κάια ηνῖνλ‖· ηὸλ ἀπ᾿ αὐη῵λ 
η῵λ ρεηιέσλ γέισηα θαὶ κέρξη ηνῦ ζεζεξέλαη γηλόκελνλ ζεκαίλεη. 
 Proverbio a propósito de quienes ríen para ruina de ellos mismos.  Porque los 
habitantes de Cerdeña, según afirma Timeo, una vez que sus progenitores han llegado a la 
vejez y consideran que han vivido suficiente tiempo, los llevan al lugar en el que van a 
sepultarlos, y allí cavan fosas e instalan en lo alto de los bordes a quienes van a morir; luego, 
cada uno de ellos coge un palo y golpea a su propio padre y lo empuja dentro de las fosas; y 
los ancianos se presentan ante la muerte alegres, como si fueran felices, y mueren con risas y 
buen ánimo. Por eso, cuando sucedía que alguien se reía, pero la risa no era en absoluto por 
algo bueno, entre los griegos se dĳo el proverbio antes mencionado. Por su parte Clitarco 
[137 fr.9 Jacoby] afirma que los fenicios, y especialmente los cartagineses, rindiendo honores 
a Crono, cada vez que tienen interés en obtener algo importante, en sus plegarias prometen 
que, si tienen éxito en lo que ansían, consagrarán al dios a uno de sus hĳos. Y, dado que el 
Crono de bronce al que rinden culto está en pie con las manos extendidas hacia arriba, encima 
de un horno de bronce, éste hace arder al niño, y cuando la llama se precipita sobre el cuerpo 
del yaciente, sus miembros se contraen y el cuerpo parece hacer una mueca que recuerda a 
quienes se ríen, hasta que, encogido, se desliza dentro del horno. Entonces, a la risa que 
consiste en una mueca se la llama por eso ―sardánica‖, porque mueren riendo (―hacer una 

mueca‖ [saíro] es distender y abrir la boca). Y Simónides lo hace derivar de Talo, la figura de 
bronce que Hefesto le fabricó a Minos para hacerlo guardián de su isla; afirma que era un ser 
animado y mataba a quienes se acercaban abrasándolos. De ahí que afirme que se dĳo ―risa 
sardánica‖ porque hacían muecas a causa de las llamas. De manera semejante también 

Sófocles en su obra Dédalo [fr.160 Radt]. Y he oído - afirma Lucilo de Tarres - decir a los 
lugareños que en Cerdeña nace una planta semejante al apio, y quienes la prueban parece que 
ríen, pero mueren con espasmos. Y así debería decirse ―sardñnica‖ y no ―sardánica‖. Quizá, 

entonces, el pasaje de Homero (de donde precisamente tal vez procede el proverbio) ―y sonrió 
para sí, con sonrisa muy sardánica‖, se refiere a la risa que brota de los propios labios y llega a convertirse en 
una mueca. 
 
7) Suda ζ 123 y 124 (cf. también Focio, s. v.).   
 Σαξδάληνο γέισο· ὁ πξνζπνίεηνο. θαιεῖζζαη δὲ αὐηὸλ ἀπὸ ηνῦ ζεζεξέλαη ηνῖο ὀδνῦζη 
θαζίλ. 
 Σαξδάληνο γέισο· παξνηκία ἐπὶ η῵λ ἐπ᾿ ὀιέζξῳ ηῶ ζθ῵λ αὐη῵λ γειώλησλ· ἣλ Γήκσλ 
κὲλ δηαδνζ῅λαη, ὅηη νἱ Σαξδόλα θαηνηθνῦληεο αἰρκαιώησλ ηε ηνὺο θαιιίζηνπο θαὶ 

πξεζβπηέξνπο ὑπὲξ ν‘ ἔηε ηῶ Κξόλῳ ἔζπνλ, γει῵ληαο, ἕλεθα ηνῦ ηὸ εὔαλδξνλ ἐκθ῅λαη 

(ηνπηέζηηλ ἀλδξεῖνλ). Τίκαηνο δὲ, ηνὺο ἱθαλὸλ βεβησθόηαο ρξόλνλ ἐλ Σαξδνῖ ζπλσζνπκέλνπο 

ζρίδαηο ὑπὸ η῵λ πἱ῵λ εἰο ὃλ ἔκειινλ ζάπηεζζαη βόζξνλ γειᾶλ. νἱ δὲ, ἀπὸ ηνῦ ζεζεξέλαη κεηὰ 

ἀλίαο. θαί θαζηλ ἄιινη ηε θαὶ Κιείηαξρνο, ἐλ Καξρεδόλη ἐλ ηαῖο κεγάιαηο εὐραῖο παῖδα ηαῖο 

ρεξζὶ ηνῦ Κξόλνπ ἐπηηεζέληαο (ἵδξπηαη δὲ ραιθνῦο, πξνβεβιεκέλαο ἔρσλ ηὰο ρεῖξαο ὑθ᾿ ᾧ 

θξίβαλνο), ἔπεηηα ὑπνθαίεηλ· ηὸλ δὲ ζπλειθόκελνλ ὑπὸ ηνῦ ππξὸο δνθεῖλ γειᾶλ. Σηκσλίδεο δὲ 

Τάισλ ηὸλ Ἡθαηζηόηεπθηνλ Σαξδσλίνπο νὐ βνπινκέλνπο πεξαη῵ζαη πξὸο Μίλῳα, εἰο πῦξ 

θαζαιιόκελνλ, ὡο ἂλ ραιθνῦλ, πξνζηεξληδόκελνλ ἀλαηξεῖλ ἐπηράζθνληαο. Σηιελὸο δὲ ἐλ δ‘  

η῵λ πεξὶ Σπξαθνύζαο [175 fr.9 Jacoby] ιάραλνλ εἶλαη παξὰ Σαξδσλίνπο ἡδύ, ζειίλῳ 

ἐκθεξέο· νὗ ηνὺο γεπζακέλνπο ηάο ηε ζηαγόλαο θαὶ ηὰο ζάξθαο ἑαπη῵λ ἀπνδάθλεηλ. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

114 

 

Risa sardánica. La fingida. Y dicen que se llama así por el hecho de hacer una mueca 
enseñando los dientes. 

Risa sardánica. Proverbio a propósito de quienes ríen para ruina de ellos mismos. A 
propósito de ella Demón ha transmitido que los habitantes de Cerdeña sacrificaban a Crono a 
los más hermosos de sus prisioneros de guerra y a los ancianos que habían superado los 70 
años, mientras se reían, para parecer de aspecto viril (es decir, varoniles). Pero Timeo dice 
que, a quienes habían vivido suficiente tiempo, en Cerdeða sus propios hĳos los empujan 
juntos con palos hacia el hoyo en que van a ser sepultados y ríen. Otros, en cambio, dicen que 
deriva del hecho de hacer una mueca enseñando los dientes con pena. Y afirman otros, y en 
concreto Clitarco, que en Cartago con ocasión de las grandes súplicas colocan un niño en los 
brazos de Crono (está construído de bronce, con los brazos extendidos hacia delante, y debajo 
de él hay un horno) y luego lo queman; y cuando se contrae por acción del fuego parece que 
ríe. Y Simónides cuenta a propósito de Talo, la obra de Hefesto, que a los sardos que no 
querían cruzar el mar hacia la tierra de Minos los mataba (dejándolos con la boca abierta) 
saltando al fuego con ellos pegados a su pecho, puesto que era de bronce. Y Sileno [175 fr.9 
Jacoby], en el libro cuarto de su obra Sobre Siracusa, dice que hay un vegetal dulce en 
Cerdeña, parecido al apio, y a quienes lo prueban se les corroen las mejillas y las carnes. 
 
8) Fuentes sobre la ―planta de Cerdeða‖ y sus efectos.  

Plinio, Historia Natural XX 45, 116: Apiastrum Hyginus quidem melissophylum 
appellat, sed in confessa damnatione est venenatum in Sardinia.  

Higino, en efecto, llama apiastro al melisófilo, pero el de Cerdeña es condenado 
generalmente como venenoso. 

Dioscórides (Materia médica II 175,1 Wellmann) describe con pormenor las 
características y efectos de la planta que denomina βαηξάρηνλ o ζέιηλνλ ἄγξηνλ (ranúnculo o 

apio silvestre) y menciona una variante que abunda en Cerdeña.  
Solino, Colección de hechos memorables 4.4: huic incommodo accedit et herba 

Sardonia, quae in defluviis fontaneis provenit…; ea si edulio fuerit noscientibus, nervos 

contrahit, diducit rictu ora, ut qui mortem oppetunt intereant facie ridentium. 
A esta desgracia se suma además la planta sardónica, que crece en los derrames de las 

fuentes…Esta planta, cuando sirve de alimento a alguien que no la conoce, contrae los 

nervios, desencaja el rostro por las comisuras de la boca, de manera que quienes afrontan la 
muerte perecen con una mueca de risa. 

Antología Palatina 7.621: ἐλζάδ᾿ ἐγὼ Σνθνθι῅ο ζηπγεξὸλ δόκνλ ῎Ατδνο ἔζβελ / 
θάκκνξνο, εἴδαηη Σαξδώῳ ζειίλνην γειάζθσλ. / ὣο κὲλ ἐγώλ, ἕηεξνη δ᾿ ἄιισο· πάληεο δέ ηε 

πάλησο. 
Aquí yo, Sófocles, he entrado en la aborrecible mansión de Hades, desdichado de mí, 

pues he comido apio y río a la manera de Cerdeña. De este modo me ha ocurrido a mí y a 
otros de otra manera; a todos nos ocurre de todos modos. 

Dión de Prusa, Discursos XXXII 99: ηὴλ γνῦλ βνηάλελ ἀθεθόαηε ηὴλ ζαξδόληνλ 
θαινπκέλελ, ἣ γέισηα κὲλ πνηεῖ, ραιεπὸλ δὲ ηνῦηνλ θαὶ ἐπ᾿ ὀιέζξῳ. 

En todo caso, habéis oído hablar de la planta llamada sardónica, la cual produce risa, 
pero amarga y que lleva a la ruina. 

Pausanias 10.17.13: πιὴλ δὲ ἢ βνηάλεο κηᾶο θαζαξεύεη θαὶ ἀπὸ θαξκάθσλ ἡ λ῅ζνλ, ἃ 
ἐξγάδεηαη ζάλαηνλ. ἡ πόα δὲ ἡ ὀιέζξηνο ζειίλῳ κέλ ἐζηηλ ἐκθεξήο, ηνῖο θαγνῦζη δὲ γει῵ζηλ 

ἐπηγίλεζζαη ηὴλ ηειεπηὴλ ιέγνπζηλ. θαὶ ηνύηῳ δὲ Ὅκεξόο ηε θαὶ νἱ ἔπεηηα ἄλζξσπνη ηὸλ ἐπὶ 

νὐδελὶ ὑγηεῖ Σαξδάληνλ γέισηα ὀλνκάδνπζη. θύεηαη δὲ κάιηζηα ἡ πόα πεξὶ ηὰο πεγάο, νὐ 

κέληνη κεηαδίδσζί γε θαὶ ηῶ ὕδαηη ηνῦ ἰνῦ. 
Σαξδώληνλ V Phral 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

115 

 

Con excepción de una planta, la isla está también limpia de venenos que provoquen la 
muerte. Esta hierba mortal es parecida al apio, y dicen que los que la comen mueren riendo. 
Ésta es la razón por la que Homero y los que vinieron después llaman a la risa que es muy 
insana ―risa sardñnica‖. La hierba crece sobre todo alrededor de las fuentes, pero el veneno no 

pasa al agua. 
Procopio de Cesarea, Guerra Gótica 4.24.38: ἐληαῦζα θύεζζαη μπκβαίλεη πόαλ ἧο δὴ 

ἀπνγεπνκέλνηο ἀλζξώπνηο αὐηίθα ζπαζκὸο ζαλάζηκνο ἐπηγίλεηαη, νἳ δὴ ηειεπη῵ζηλ νὐ πνιιῶ 

ὕζηεξνλ, γει῵ηα γειᾶλ ἀπὸ ηνῦ ζπαζκνῦ δνθνῦληέο ηηλα, ὅλπεξ ὁκσλύκσο ηῆ ρώξᾳ 

Σαξδώληνλ θαινῦζηλ. 
Allí [en Cerdeña] sucede que crece una hierba que provoca un espasmo mortal a 

quienes la prueban, nada más hacerlo, y mueren no mucho después, dando la impresión, a 
consecuencia del espasmo, de que están riendo; por eso llaman a esa risa ―sardñnica‖, dándole 

el mismo nombre que el país. 
Servio, comentario a Bucólicas 7.41: ―immo ego Sardoniis videar tibi amargor 

herbis…‖: in Sardinia enim nascitur quaedam herba, ut Sallustius dicit, apiastri similis. Haec 
comesa ora hominum rictus dolore contrahit et quasi ridens interimit.  

―Bien, pues yo, así te parezca más amargo que las plantas sardas…‖: En Cerdeða, en 

efecto, nace una cierta planta, como dice Salustio, semejante al apiastro. Cuando se come, un 
espasmo de dolor hace que se contraiga la boca de un hombre y provoca que muera como si 
estuviera riendo. 

Isidoro de Sevilla, Etimologías 14.6.40: venenum quoque ibi non nascitur, nisi herba 
per scriptores plurimus et poetas memorata, apiastro similis, quae hominibus rictus contrahit 
et quasi ridentes interimit. 

Tampoco nace allí [en Cerdeña] veneno alguno, si exceptuamos una hierba 
mencionada por numerosos escritores y poetas y semejante al apio, que contrae el rictus de las 
personas y las mata, con un gesto como si estuvieran riendo. 

Cf. Estrabón 3.4.18 (sobre los iberos): Es ibérica también la costumbre de llevar 
encima un veneno, que obtienen de una planta parecida al apio, indoloro, para tenerlo a su 
disposición en situaciones indeseables. 

 

  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

116 

 

El tirano, su culto funerario, sus historiadores 

 

Ana Iriarte 
Universidad del País Vasco 

 

En noviembre de 2012, intervine en la Reunión sobre La pólis en crisis organizada por 

la Universidad Autónoma de Barcelona, tratando el tema de las fuentes implicadas en el 

célebre diálogo que, hacia el 360 a.C.1, Jenofonte consagró a Hierón2. Es decir, a la figura, 

perfectamente histórica a priori, de un destacado miembro de los Dinoménidas, estirpe 

reinante en la Sicilia del siglo V a.C. 

En aquel encuentro, abordé la elaboración griega de la figura del túrannos con el 

objetivo preciso de señalar algún nuevo aspecto de la «intertextualidad correctiva» que puede 

detectarse entre textos griegos clasificados como poéticos y los considerados propiamente 

"históricos" (incluso por la historiografía contemporánea). Concretamente, relacioné la lírica 

(en especial la de Píndaro) consagrada a halagar al tirano Hierón en su propio siglo, el V a.C. 

con los pasajes dedicados por Heródoto a los Dinoménidas. 

Por poner un ejemplo concreto de ello, apuntaba la necesidad de reconocer que la 

sentencia de la Pítica Primera según la cual más le vale a un gobernante inspirar a sus 

ciudadanos «envidia que compasión»3, contrastada con la afirmación de la Pítica Tercera 

según la cual Hierón gobierna sin phthónos para con los agathoîs (sin «sentir envidia» de los 

«los ciudadanos ejemplares»), influye en el hecho de que, unos años más tarde, Heródoto 

designe (defina, incluso) a Periandro (figura por excelencia de la nefasta tiranía) como aquel 

que se deshace de los ciudadanos más capacitados o «superiores» (toùs huperókhous tôon 

astôon)4. Y Jenofonte, en el siglo IV a.C., no pierde el rastro de esta intertextualidad que 

señalo. Así, sumándose a la voz de la Historíe afirma: 

                                                           
*La presente intervención se enmarca, en la actualidad, en el Proyecto «Discurso y política en la Atenas clásica: 
la construcción del demos en la democracia griega antigua» (HAR2011-26191), pueden encontrarse desarrollos 
precedentes del tema de las representaciones griegas del despotismo en títulos como De amazonas a ciudadanos. 
Pretexto ginecocrático y patriarcado en la Grecia antigua, Madrid, 2002. 
1 Para las opciones que permitirían precisar mejor la fecha de composición de esta obra de Jenofonte, véase la 
Introducción de Orlando Guntiñas Tuñón, para Biblioteca Clásica Gredos, Madrid, 2006, en especial, p. 12. 
2 A. Iriarte, «El registro trágico de la teoría política de Jenofonte. A propósito de Ἱέρων ῆ Τσραννικός», en Borja 
Antela y otros (eds.), La polis en crisis, (en prensa) 
3 Píndaro, Pítica, I, 164 
4 Me refiero al célebre pasaje dedicado a Periandro y Trasibulo, iconos de la tiranía en el siglo V ateniense: 
Heródoto, V, 92, 20. Pasaje recientemente retomado en Ana Iriarte, «Despotisme et voies de communication: 
entre tragédie et Histoires», en J. Alaux (éd), Hérodote. Formes de pensée, figures du récit, PUR, 2013, pp. 95-
116. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

117 

 

[Los tiranos] conocen tan bien como los particulares quién es 
valeroso, inteligente o bueno, pero a éstos, en lugar de admirarles, les 
temen. A los valientes, no vayan a emprender algo en defensa de la 
libertad; a los inteligentes, no sea que maquinen algo y a los justos, 
no vaya a ser que apetezca el pueblo ser gobernado por ellos. Y una 
vez que, por temor, han quitado a éstos de en medio, ¿qué otros les 
quedan de que puedan servirse sino los malos, los viciosos o los 

serviles?5 
 

En definitiva, Heródoto concibe claves esenciales de su discurso sobre Hierón como 

respuesta explícita al lírico Píndaro, compositor acogido en Sicilia por el propio tirano. En 

cuanto a Jenofonte, consciente de la intertextualidad que vibra en estas fuentes que le 

preceden, intenta objetivar la figura de Hierón, sometiéndola al interrogatorio directo del 

sabio Simónides. 

Desatentos a estas huellas del «soterrado debate» entre los propios poetas e 

historiadores griegos, los helenistas modernos subrayan lo mucho que el Hierón de Jenofonte 

debe al libro IX de la República, consagrado por Platón a «examinar al hombre tiránico 

mismo (ho turannikòs anèr), cómo se transforma a partir del democrático, y, una vez nacido, 

cómo es y de qué modo vive, desdichado o dichoso (makários)». 

En efecto, la influencia de este enunciado de la República en el Hierón es 

incontestable, pero constatarlo no impide que se consideren huellas como las que he apuntado 

y, muy especialmente, la deuda del historiador Jenofonte para con la imagen «enérgicamente 

decadente» —si puede decirse— que los trágicos áticos proporcionan de la túrannis griega. 

Concretamente, presenté como remarcable la similitud entre los finales del Hierón y de la 

tragedia Edipo Rey. En ambas obras, la envidia que puede suscitar la vida del tirano al 

presentarse como el más poderoso entre los ciudadanos es la mayor enemiga de su felicidad: 

 
¡Oh habitantes de mi patria, Tebas, mirad (concluye el célebre 

corifeo del Edipo Rey): he aquí a Edipo, […] el que fue hombre 

poderosísimo (krátistos anéer); aquel al que los ciudadanos miraban 
con envidia (zêlos) por su destino! ¡En qué cúmulo de terribles 
desgracias ha venido a parar! De modo que ningún mortal puede 
considerar feliz (albízo) a nadie con la mira puesta en el último día, 
hasta que llegue al término de su vida sin haber sufrido nada 

doloroso6. 
 

                                                           
5 Jenofonte, Hierón, V, 1. En la traducción, que adecuamos en algún detalle, de Manuel Fernández Galiano para 
el Instituto de Estudios Políticos, 1954. 
6 En traducción de Assela Alamillo para Biblioteca clásica Gredos, 1981. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

118 

 

Tal es el poético juicio con el que, en el 420 a.C. Sófocles había despedido a su Edipo 

túrannos, ciego ante la sabiduría del profeta Tiresias7. Un juicio coreado con fidelidad por 

Jenofonte cuando pone punto final a su Hierón afirmando que el bien más venturoso para un 

mortal consiste en «ser feliz sin ser envidiado (eudaimonôn… ou phthonethése)». 

Lejos de ser casual, esta similitud a la que nos referimos evidencia la importancia del 

referente poético en el discurso de los primeros historiadores griegos. 

Pues bien, el objetivo de la nueva etapa investigadora que hoy les propongo, se 

inscribe en esta misma línea, digamos, «detectivesca»; consistente en localizar la «huella 

trágica» —determinante, decía yo en mi libro Democracia y tragedia8 — en las figuras de 

tiranos moldeadas en clave histórica, o, si se prefiere, refrendadas desde el orden discursivo 

de los realia. 

 

Tirano arrepentido, mortal átaphos o el último Edipo de Sófocles como contraejemplo de 

tiranía 

Con tal propósito, empezaré por referirme a la última pieza de Sófocles: Edipo en 

Colono, escrita en el 401. Recordemos que, en dicha pieza, el antiguo tirano de Tebas, tras 

sufrir años de miserable destierro, llega al lugar en el que sus restos van a poder reposar para 

siempre; a saber, el territorio consagrado a las Erinias en el demo ático de Colono9. Edipo 

saluda a estas deidades como el final de su infortunio —de su vida—, en los siguientes 

términos: 

¡Oh Soberanas de terrible rostro! Ya que ahora doblé la rodilla 
sobre esta sede vuestra, primeras en la tierra, 
no os volváis insensibles con Febo y conmigo, 
quien, cuando me predecía aquellos muchos males, 
me habló de este descanso tras un largo tiempo, 
cuando llegara a un país extremo donde encontraría 
un asiento y un hospedaje de parte de las diosas venerables. 
Que allí doblaría mi desdichada vida, 
siendo un provecho, por haber morado yo allí para los que me 

[recibieran. 

                                                           
7 Juicio que puede implicar una respuesta a las evocaciones de la «envidia» en Píticas I y III. Pero no nos 
detendremos aquí en las alusiones trágicas al género poético precedente, la lírica. 
8 En este sentido, el ejercicio que ahora realizo es inverso y complementario con el que Elsa Rodríguez Cidre 
presenta en este mismo volumen al subrayar lo que de histórico puede tener la tragedia ática. 
9 En la primera nota de «Edipo entre dos ciudades», Mythe et tragédie, París, Maspero, 1986, Pierre Vidal-
Naquet hace constar los ensayos que marcaron las pautas de esta línea de interpretación hasta 1986. Para una 
lectura de la obra de Sófocles muy atenta «a los vínculos metafóricos» entre los ámbitos de la naturaleza, las 
construcciones cívicas y los dioses, Ch. Segal, Sophocles' Tragic World. Divinity, Nature, Society, Harvard 
College, 1995. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

119 

 

pero calamidad para los que me enviaron, para quienes me 
[expulsaron. 

Y me transmitió que de estas cosas llegarían señales, 
o un seísmo, o un trueno o un rayo de Zeus10. 

 
Estos versos encierran las principales claves de la pieza. Como se irá precisando a lo 

largo de la misma, el parricida Edipo no podría ser enterrado en Tebas11, sin seguir siendo 

causa de «fatal discordia», de «división» (éris), para la ciudad12. Por el contrario, el cadáver 

del más impuro de los hombres, del parricida e incestuoso Edipo, puede garantizar la 

prosperidad que reina en Colono, «el mejor sitio de la tierra», según los ancianos que 

componen el coro de la obra de Sófocles13. Ante su corifeo, Edipo asegura: 

 
Vengo para ofrecerte el don (dôron) de mi mísero cuerpo, 
no muy digno para la vista; pero el provecho (kérdos) 
que de él obtendrás es mayor que un bello aspecto14. 
 

Muchos son los especialistas que se han detenido en esta coordenada del pensamiento 

griego15 según la cual, tratada adecuadamente, «ritualizada», la mancilla o impureza, 

desaparece para convertirse en su contrario, en fuente de pureza y prosperidad16. Así, en el 

caso que nos ocupa, el cuerpo contaminado de Edipo convertirá al suelo que lo acoja, a 

Atenas, en «una tierra libre de penas (álupon)»17. Ahora bien, este efecto apotropaico sólo se 

dará con una condición: el cuerpo de Edipo debe permanecer áthaphos, sin tumba o señal 

alguna que denuncie su presencia, que permita recordar/evocar al gobernante cuya impureza 

originó la escisión cívica en Tebas. 

                                                           
10 Edipo en Colono, 84-95. Usamos, también en adelante, la traducción de María Inés Crespo para Losada, 2008. 
11 Edipo en Colono, 406-407. 
12 Edipo en Colono, 422. Las decisivas ideas sobre la éris familiar y su relación con la stásis desarrolladas por 
Nicole Loraux quedaron recogidas, sobre todo, en su libro La cité divisée. L'oubli dans la mémoire d'Athènes, 
París,1997. 
13 El coro aporta abundantes imágenes líricas de dicha Colono en 670 ss. 
14 Edipo en Colono, 575. 
15 Empezando por L. Moulinier, Le pur et l'impur dans la pensée et la sensibilité des Grecs jusqu'à la fin du IVe 
siècle avant J.-C., París, Klincksleck, 1952. Esta es la obra en la que se apoya, contestatariamente, el célebre 
estudio de J.-P. Vernant, «Le pur et l'impure», Mythe et société en grèce ancienne, París, Maspero, 1974, pp. 
121-140. 
16 Y es fácil encontrar paralelos dentro del ámbito de la lógica del género trágico. El primero de ellos, las 
horripilantes Erinias, encarnaciones divinas de la venganza y de la stásis, deviniendo Euménides, las 
Bondadosas de Atenas, cuando, al final de la Orestía, Atenea les acoge en un lugar subterráneo de la urbe. 
17 Edipo en Colono, 1764. Una tierra preservada, para empezar, de futuras derrotas ante sus bélicos vecinos, los 
tebanos: «… mi cadáver en reposo, enterrado, beberá, ya frío, la caliente sangre de ellos… y nunca tendrás que 

decir que recibiste en Edipo a un inútil habitante de estos lugares…», afirma el héroe, en 615 ss. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

120 

 

El sema, el rayo con el que Zeus señala el sitio en el que el cuerpo del antiguo tirano 

se fundirá con la tierra ática18, sustituye al séma —o túmbos— con el que los griegos 

marcaban el lugar preciso de la inhumación de sus muertos. Sólo Teseo, héroe garante de la 

demokratía en la Atenas del siglo de oro (detentor del krátos sostenido por la fuerza pero 

también por el logos —dice el texto19), será el depositario del secreto, tal y como él mismo 

explica a Antígona e Ismena, hijas del incestuoso, tanto más acongojadas cuanto que no 

podrán rendirle a éste los honores fúnebres: 

Hijas, fue él quien me prohibió 
que mortal alguno se acercara 
a esos lugares, y que nadie invocase 
la sagrada sepultura que habita. 
Y me dijo que si cumplía rectamente estas cosas, 
tendría un país siempre libre de penas (álupon)20. 
 

Al programar para sí una tumba ilocalizable, Edipo corta definitivamente los lazos 

que, a través del culto podría mantener con la familia de los Labdácidas, lo que le supone, a la 

vez, desligarse del destino político de Tebas. Observada desde esta perspectiva, Edipo en 

Colono representa el contraejemplo de Los persas de Esquilo, pieza que, mediante el rito 

fúnebre de Atosa, devuelve a Darío a la escena política persa, caótica tras la derrota en 

Salamina21. Asimismo, de forma más visible todavía, Edipo en Colono representa el contra-

ejemplo de Coéforas (o Coéforos), la tragedia centrada en la venganza que reclaman y 

consiguen los hijos de Agamenón evocando a éste soberano mediante la realización del culto 

fúnebre ante su sepulcro. 

Todas estas obras, forman parte de la amplísima documentación sobre los poderes que, 

desde la perspectiva del pueblo griego, concentraba el lugar preciso de la tumba. Tal y como 

nos enseñaron, ante todo, los maestros Gustave Glotz y, más tarde, Louis Gernet22. 

La tumba del tirano 

En el país de los griegos, la tumba del tirano resulta inquietante, como si el gobierno 

que había sido nefasto para la ciudad pudiera seguir generando escisiones civiles mientras su 

                                                           
18 Como hemos visto en Edipo en Colono, 94. 
19 Edipo en Colono, 68. 
20 Edipo en Colono, 1760-1765. 
21 En la propia tragedia, véase también Persas 625 ss. Sobre este caso: A. Iriarte, «Soberanía, sacerdocio y 
pacifismo en el Oriente de Esquilo», en L. Hernández y J. Alvar, eds., Jerarquías religiosas y control social en 
el Mundo antiguo, Prensa universitaria de Valladolid, 2004, pp. 205-214 
22 Glotz, G., La solidarité de la famille dans le droit criminel en Grèce, París, 1904. Gernet, L., Droit et predroit 
en Grèce ancienne, 1951, reed. en Anthropologie de la Grèce ancienne, París, 1976 (19681), pp. 173-329. Obras 
que utilizo ampliamente, por ejemplo, en «Siempreviva vendetta», Entre Ares y Afrodita, sobre todo, pp. 207-
228. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

121 

 

responsable reciba honores fúnebres. Pero la tumba del tirano inquieta también por la 

importancia que los propios déspotas otorgan a sus honores privados. Prueba arqueológica de 

ello en el ágora de Atenas, fue que los Pisistrátidas privatizaran parte de este espacio, común 

por excelencia, para construir su palacio y una tumba exclusivamente familiar23. En  

cuanto a los textos, son muchos los que señalan el peligro implícito en el monumento fúnebre 

relacionado con la tiranía. 

En tono jocoso, Heródoto narra la historia de la despótica y malévola Nitocris de 

Babilonia24, quien se hizo construir la tumba en lo alto de uno de los dinteles de la puerta más 

transitada de la ciudad con la siguiente inscripción: 

 
Si algún rey de Babilonia posterior a mí anda escaso de dinero, que 
abra mi tumba y tome el dinero que quiera: ahora bien, si en realidad 
no se ve en la escasez, que no la abra bajo ningún concepto, pues 
no le reportará beneficio. 
 

Evidentemente, para castigar el exceso de curiosidad que la propia inscripción 

suscitaba, la tumba no contenía sino el cadáver de Nitocris y un segundo mensaje, pensado 

para quien cayera en la tentación de abrirla: 

 
Si no fueras codicioso y mezquino con el dinero, no abrirías los 
sepulcros de los muertos. 
 

Desde la conciencia de la estrecha relación entre el gobierno despótico y el 

monumento fúnebre que tiende a inmortalizarlo, es también de considerar el uso abusivo para 

la colectividad cívica que Heródoto asocia a Periandro de Corinto25. Me refiero a la noticia de 

que este sujeto (encarnación prototípica de tiranía desenfrenada) ofreció una pira en la que 

ardieron los mejores vestidos de las mujeres de Corinto con el fin de satisfacer a su fallecida 

esposa, Melisa, quien se le quejaba de frío a través de sueños. 

                                                           
23 Como comento en «Atenas o el arte de lo político», Bitarte, 17, 2010, pp. 29-41. Para la localización de dicha 
tumba, véase Salvatore Settis, dir., I Greci. Storia Cultura Società, 2.1, Turín, 1996, 435-470, quién sostiene, en 
p. 459: «A pesar del efecto de las leyes solonianas, la imagen de Atenas que emerge de la evidencia funeraria 
continúa siendo la de una ciudad en la que los grupos gentilicios tienen todavía un papel central, y las diferencias 
económicas son bastante marcadas. Se ve bien en la notable variedad funeraria que hallamos en un enterramiento 
del Ágora, el más grande complejo de tumbas arcaicas excavado, datable entre el 560 y el 500 a.C., que nos ha 
devuelto incluso un gran sarcófago de mármol cicládico. Dada la excepcionalidad de su posición, en un 
momento en el que ya no se hacían enterramientos en el interior de la ciudad, se ha propuesto ver ahí la tumba de 
los Pisistrátidas». 
24 Heródoto, I, 87. En la magnífica traducción, que adecuamos mínimamente, de Carlos Schrader para Editorial 
Gredos, 1979. 
25 Heródoto, V, 93. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

122 

 

Como decía, la referencia sofoclea a la invisibilidad que debe preservar los restos de 

Edipo —tirano que quiso dejar de serlo— nos induce a captar las noticias sobre el ansia de 

honores que, desde la perspectiva de los antiguos griegos, hierve en el seno de la tiranía. 

Para visibilizar por última vez esta idea, volveré al personaje y al autor con el que 

iniciamos el recorrido: al Hierón de Jenofonte, tirano al que los tiranicidas parecen asustar 

menos que el reconocimiento público, el honor, que éstos pueden llegar a conseguir: 

 
…las ciudades honran grandemente al que ha matado a un tirano — 
exclama Hierón— y en vez de excluirle de los lugares sacros, como 
a los asesinos de personas privadas, en vez de eso las ciudades 
llegan incluso a erigir en los templos estatuas de los que han hecho 
algo de esta índole26. 
 

El colmo de un tirano no es tanto que puedan asesinarle, cuanto que su asesino 

obtengan lo que él desea más que nada; a saber, honores que lo inmortalicen antes como 

sujeto extraordinario que como ciudadano de una comunidad. Honores que el sujeto despótico 

se apresta más que otros a recibir, proyectando e incluso ejecutando en vida un monumento 

sepulcral destinado a recibirlos. (Sólo entre paréntesis recordaré, en esta tierra argentina, que, 

en el ámbito español, el Valle de los Caídos proporciona un ejemplo paradigmático de esta 

programación pues acoge la tumba monumental que Franco se hizo construir sometiendo a los 

primeros prisioneros republicanos a trabajos forzados durante décadas. El ansia de 

permanecer en la memoria colectiva como «patriarca aportador de paz» tras la guerra civil, le 

supuso al dictador descansar eternamente junto a cadáveres de ambos bandos que mandó 

reunir en el monumento de forma totalmente caótica desde el punto de vista forense. Hoy en 

día, este monumento permanece como símbolo de la desastrosa gestión de la memoria 

histórica que España lleva arrastrando desde el propio final de la guerra). 

Frente a la doctrina isonómica ateniense, que promueve, ya desde sus bases en las 

célebres reformas solonianas, una mayor uniformidad en las exequias de los miembros de la 

comunidad27, la tumba del tirano se evoca en las fuentes escritas griegas como permanente 

germen de conflicto. Humanos "subdesarrollados", al fin y al cabo, los supersticiosos 

                                                           
26 Jenofonte, Hierón, IV, 5. 
27 La citada obra de Settis, recoge mucho de lo que se ha escrito sobre la tendencia progresista a "igualar" las 
necrópolis y el rito fúnebre (en especial a propósito de las reformas  de Solón o del democrático demósion sêma 
en la Ateneas clásica) y la tendencia de los tiranos y aristócratas a ensalzar anómalamente sus tumbas. 
Recordemos aquí, a modo de ejemplo, el artículo de Garland, R., «The Well-Ordered Corpse: An Investigation 
into the Motives behind Greek Funerary Legislation», Bulletin of the Institute of Classical Studies, 36, 1989, pp. 
1-15. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

123 

 

ancianos del coro de Edipo en Colono se niegan, en un primer momento, a acoger los restos 

del suplicante28: «…vete rápidamente fuera de mi país, no sea que aðadas a mi ciudad una 

carga más» —le exhortan a Edipo en un principio. 

No osaremos poner aquí en entredicho la versión oficial sobre la imposibilidad de 

identificar el cadáver de Hitler: el sistemático pueblo alemán vivía, sin duda, el momento más 

cruel de su existencia. Simplemente apuntaremos, a la luz del tratamiento del cuerpo tiránico 

antiguo, lo ventajoso que aquel lapsus le pudo resultar. 

En todo caso, lo que debería resultarnos más sorprendente es que, en nuestro 

evolucionado planeta del siglo XXI, el nuevo Imperio abanderado de la demokratía, decidiera 

hacer desaparecer en las anónimas profundidades del Océano Índico el cuerpo de Osama Bin 

Laden (producto, quizás, del mediático imaginario estadounidense tan efectivo como Edipo lo 

fue para el imaginario ateniense). Siguiendo fuentes de la propia Casa Blanca, los periódicos 

más rigurosos se hicieron eco sin ambages de afirmaciones como: «El gobierno de EEUU 

optó por lanzar al mar el cadáver de Osama Bin Laden. La acción pretendía a la vez respetar 

la tradición musulmana, que aconseja enterrar a los difuntos en un corto plazo de tiempo y 

evitar que la tumba de Bin Laden se convirtiera en lugar de peregrinación del yihadismo 

internacional29. 

Convirtiendo a Bin Laden en un áthaphos, en un insepulto como Edipo, los líderes del 

actual imperio democrático, de forma consciente o inconsciente, reprodujeron el más 

apotropaico de los ritos, sorprendentemente temerosos de la apocalíptica escisión planetaria 

que podría generarse en el lugar físico y preciso de una tumba con «poderes extraordinarios». 

 

                                                           
28 Edipo en Colono, 232-235. 
29 Véase, por ejemplo, El Mundo. Internacional, 02/05/2011. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

124 

 

Política y religión en los orígenes del cisma donatista 

Carlos García Mac Gaw 
Universidad Nacional de La Plata – Universidad de Buenos Aires 

 

 

En el año 311 un diácono de la Iglesia de Cartago llamado Felix, fue perseguido por 

haber escrito una carta en contra del emperador Majencio. Se acusaba allí al emperador  por 

las masacres realizadas en el África después del levantamiento del vicario de África, Domicio 

Alejandro. El diácono Felix se refugió con su obispo Mensurio, quien se negó a entregarlo a 

las autoridades africanas. El emperador Majencio se enteró de esto y convocó a la corte al 

obispo cartaginés quien terminó por excusarse frente al emperador. Durante su regreso al 

África, o poco antes, Mensurio murió. El diácono Ceciliano fue elegido obispo en su lugar, 

pero sin ser aceptado por parte de la feligresía cartaginesa que fue apoyada por otros sectores 

de la Iglesia africana, especialmente el primado de Numidia. En un nuevo concilio fue 

depuesto Ceciliano y elegido como obispo Majorinus. Este fue el comienzo del cisma 

donatista. Poco tiempo después Constantino terminaría por controlar el imperio romano de 

occidente luego de derrotar a Majencio. En el marco de ese conflicto político, la provincia del 

África ocupó un lugar central que conviene analizar.  

Remontémonos al 1° de mayo del año 305 cuando Diocleciano abdicó del poder frente 

a una reunión de jefes militares y de tropas que le habían sido leales. En su lugar y el del co-

Augusto Maximiano Hercúleo, fueron nombrados como Augustos los sucesores naturales que 

ya eran Césares, Galerio y Constancio1. Pero sorpresivamente, por presión de Galerio, en 

lugar de Constantino, hijo de Constancio, y de Majencio, hijo de Maximiano Hercúleo, fueron 

elegidos como nuevos Césares Maximino Daia y Flavio Valerio Severo. El primero era 

sobrino de Galerio, y el segundo se destacaba por los servicios militares debidos a este 

último2. De esta forma se conformó la segunda tetrarquía. A raíz de estos acontecimientos 

Constantino huyó de la corte de Galerio y se refugió con su padre en Britania3. Constancio 

murió al año siguiente y su entorno militar y su ejército proclamaron Augusto a su hijo 

Constantino en su lugar. Galerio lo reconoció a regañadientes, pero lo rebajó a César 

nombrando como Augusto a Severo. Estos sucesos movieron a su vez a Majencio a levantarse 

reclamando el trono imperial como sucesor directo de Maximiano, y convocando a su padre 

                                                           
1 Galerio estaba casado con la hija de Diocleciano y Constancio con la hija de Maximiano, Theodora. 
2 Lactancio, Sobre la muerte de los perseguidores, 18. 
3 Cf. Lenski (2006, 60-1). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

125 

 

para retomar el poder4. Galerio no reconoció a Majencio y envió a Severo para que lo 

enfrentara, pero éste fue derrotado y ejecutado poco después. Galerio mismo se movilizó a 

Roma a mediados del año 307, pero la empresa de sitiar la ciudad estaba por encima de sus 

posibilidades y temeroso de correr la misma suerte que Severo, terminó retirándose hacia el 

este5. 

Según Jones (1964, 78-9) Majencio vio en Constantino un aliado potencial cuando se 

levantó, y por eso Maximiano Hercúleo le prometió a Constantino la mano de su hija Fausta y 

el título de Augusto6. Poco después, Maximiano se enfrentó con su hijo e intentó deponerlo, 

pero como no lo consiguió, huyó y buscó la ayuda de su yerno Constantino (a. 308)7. En este 

momento estalló otra rebelión en el oeste cuando el vicario de África, Domicio Alejandro, fue 

proclamado Augusto por sus tropas. Galerio convocó entonces a la conferencia de Carnuntum 

invitando a los dos Augustos retirados, Diocleciano y Maximiano. Trató de presionar a 

Diocleciano para que reasumiera el trono por la creciente anarquía, pero Diocleciano se negó 

y convenció a Maximiano de que abdicara nuevamente. Galerio entonces eligió como 

segundo Augusto a Licinio, mientras que Maximino Daia y Constantino fueron reconocidos 

como Césares. Majencio y Domicio Alejandro fueron denunciados como rebeldes. Ni 

Maximino Daia ni Constantino se contentaron con su posición de inferiores y Galerio se vio 

obligado a reconocerlos como colegas iguales, elevándose así el número total de Augustos en 

el Imperio Romano a seis. En el año 310 Maximiano, que se encontraba en la corte de 

Constantino, intentó nuevamente tomar el trono en ausencia de este pero fracasó y, según la 

versión oficial, terminó suicidándose8. Constantino entonces desconoció su relación con la 

casa de Maximiano Hercúleo y se declaró heredero de Claudio Gótico (Pan. Lat. 6.2-3)9. A la 

muerte de Galerio ocurrida en el 311, Maximino Daia y Licinio se apuraron para ocupar las 

provincias vacantes, aunque sin enfrentarse abiertamente. Constantino y Licinio conformaron 

una alianza por medio del casamiento de la hermana de Constantino con Licinio. En 

consecuencia, Majencio y Maximino Daia también se aliaron. En el 311 Majencio reconquistó 

África y probablemente este hecho haya llevado a Constantino a pensar en la necesidad de 

buscar un rápido enfrentamiento antes de que su rival en el oeste se fortaleciera demasiado. 

                                                           
4 Zósimo 2.9.2-3; Lactancio, Sobre la muerte de los perseguidores, 26. 
5 Lactancio, Sobre la muerte de los perseguidores, 27; Lenski (2006, 63).  
6 Zósimo 2.10.6. 
7 Lactancio, Sobre la muerte de los perseguidores, 28. Véase Lenski (2006, 64), con detalles sobre esta relación. 
8 Sobre estos sucesos véase Barnes (1981, 30-5). 
9 Lenski (2006, 65-6). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

126 

 

De esta manera, Constantino avanzó hacia Roma en el año 312 derrotando definitivamente a 

Majencio en la batalla del Puente Milvio y logrando asumir el poder como único emperador 

en el oeste del Imperio10. 

Analicemos más en detalle ahora la evolución de los sucesos en las provincias 

africanas. Zósimo (2.12.1-3), la fuente que nos brinda más detalles11, dice que después de la 

muerte de Maximiano, al ser descubierto su complot contra Constantino, Majencio creyó 

disponer de manera más firme el poder y envió hacia África y Cartago mensajeros encargados 

de portar sus imágenes12. Los soldados de la región, quienes guardaban buenos recuerdos del 

paso de Maximiano por el África, se opusieron13. Estos ejércitos, temiendo una invasión de 

Majencio, se replegaron hacia Alejandría donde encontraron fuerzas más poderosas por lo que 

finalmente retornaron hacia Cartago14. Majencio no se decidió inmediatamente a invadir 

África porque los auspicios no le eran favorables y con el objetivo de prevenir la oposición 

del vicario africano, Domicio Alejandro, le pidió que enviase a su hijo como rehén hacia la 

corte de Italia. Domicio se negó y Majencio trató de eliminarlo por medio de un complot que 

resultó fallido. En ese momento los ejércitos africanos aclamaron a Domicio como 

emperador. La revuelta africana fue amplia, comenzando en el Africa Proconsular y Bizacena, 

se extendió a las dos Numidias, Mauretania Sitifense y alcanzó a la isla de Cerdeña15. 

                                                           
10 Véase la descripción de la campaña en Lenski (2006, 68-70). 
11 Aurelio Victor, Libro de los Cesares, 40.17-19; Epitome, 40; también trata la cuestión, aunque de manera 
sucinta. 
12 Se trataba del acto formal por el cual se esperaba el reconocimiento por parte de los africanos del poder que 
ostentaba Majencio sobre dichas provincias. 
13 Zósimo (2.12.1) en realidad dice que las tropas africanas se declararon leales a Galerio Maximiano pero los 
historiadores en general entienden que se trata de un error. El traductor de su obra, Paschoud (1971, 199), señala 
que el conflicto era entre Majencio y su padre Maximiano Hercúleo y que Zósimo confunde a Galerio con 
Maximiano. Maurice (1900, 5) sigue a Seek (Geschichte d. Untergangs d. Antiken Welt, p. 97 y 485, cit. 
Maurice) para argumentar que el pasaje de Zósimo donde se indica que Majencio envió a Libia y Cartago 
hombres para portar solemnemente su imagen está interpolado. Según Maurice debe ser leído ―Hércules‖ en 

lugar de ―Galerio‖.  
14 Según Romanelli (1959, 535), quien se basa en  Albertini (1935-7), el fragmento de Zósimo sobre el intento de 
las tropas africanas de llegar a Egipto deja muchas dudas. El autor también explica estos movimientos a partir de 
la ruptura entre Maximiano Hercúleo y su hijo Majencio, destacando que este último había perdido el favor no 
solo de las tropas sino de parte de la población.  
15 Aiello (1989, 180). Romanelli (1959, 537) rastrea las inscripciones con el nombre de Domicio Alejandro para 
confirmar las provincias que lo habrían apoyado en su levantamiento. La proveniencia de las mismas es de 
Bizacena, Africa Proconsular y Numidia. Cf. Mastino (1985, 66-7) sobre el papel de Cerdeña en el 
levantamiento de Domicio atestiguado a través de un miliario (ILSard. I.372). Es interesante destacar el papel 
decisivo que debe de haber cumplido el gobernador sardo L. Papius Pacatianus en el levantamiento de la isla de 
Cerdeña a favor de Domicio Alejandro. Como indica Mastino (1985, 67), este personaje fue luego premiado por 
Constantino quien lo nombró prefecto del pretorio en el 332, cargo que ocupó hasta el 337. Sobre Pacatianus 
véase ahora PLRE (I, 656). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

127 

 

Majencio envió entonces una pequeña fuerza al mando del prefecto del pretorio Rufio 

Volusiano que derrotó en un primer combate a Domicio. El africano se refugió en la ciudad 

de Cirta, que fue luego arrasada por los invasores, donde finalmente encontró la muerte16.  

Las relaciones de Majencio con el Africa habían sido cambiantes desde el comienzo de su 

vida política. Después que Majencio fue aclamado como princeps invictus por las milicias de 

Roma en el año 306, aparecen algunos miliarios (CIL 8.22346) y monedas suyas de la ceca de 

Cartago con el nombre de nob(ilissimus) Caes(ar). Una vez que Maximiano Hercúleo retomó 

la púrpura, él y Majencio se beneficiaron con la presencia de hombres y provisiones provistos 

por las provincias africanas para la guerra entablada contra Galerio y Severo, por lo que 

habría que entender que dichas provincias habían reconocido la aclamación de Majencio. Este 

apoyo se habría mantenido hasta que las relaciones entre padre e hijo desembocaron en franca 

hostilidad. Es probable que los africanos estuvieran más bien ligados no con Majencio, sino 

con Maximiano Hercúleo por el recuerdo de las campañas del 297-8 que este había llevado 

adelante contra los quincuagentanos en el África, y también es probable que Domicio 

Alejandro se encontrara como vicario de África desde antes del levantamiento de Majencio, 

tal vez desde la época de Maximiano Hercúleo17. 

Por otra parte, las fuentes africanas atestiguan un temprano reconocimiento de la 

región a las pretensiones de Constantino a la púrpura imperial. Existe un miliario de Cuicul 

con el nombre de los príncipes de la así llamada tercera tetrarquía, Galerio y Flavio Severo 

Augustos, y Maximino Daia y Constantino Césares. Otro miliario de la via Thamugadi-

Lambesi también lleva el nombre de Flavio Severo con el titulo de Augusto (CIL 8.10229). 

Ambos son posteriores al 25 de julio del 306, fecha de la muerte de Constancio Cloro, y 

prueban –junto con otras inscripciones relativamente numerosas que llevan el nombre de 

Constantino César– que África, por lo menos en un primer momento, reconoció al sucesor de 

Constancio18. Uno de los miliarios (CIL 8.22183) que lleva el nombre de Domicio Alejandro, 

de la via que une Sicca Veneria con Cirta, liga bajo el título de Augusto a Domicio con 

Constantino19. Pierre Salama (1976, 365, n. 2) ha señalado que esto es para él la evidencia de 

                                                           
16 Zósimo 2.14.2-3. 
17 Barnes (1981, 33, 37) lo da por cierto, sin embargo la afirmación depende de suponer que Domicio Alejandro 
es el mismo vicarius que aparece nombrado como Val(erius) Alexander, en una inscripción del 303 (AE 
1942/3.81). En el mismo sentido apunta la interpretación que hace Aiello (1989, 183-4) sobre Zósimo, 
confirmada de acuerdo con el autor también por Aurelio Victor, Libro de los Césares, 40.17; Epitome, 40, 20. 
Aiello destaca por otra parte la edad avanzada de Domicio y un idéntico origen panonio con Maximiano 
indicado por Aurelio Victor (Libro de los Césares, 40.17), reforzando la hipótesis de una relación previa entre 
ambos (pp. 184-5). 
18 Romanelli (1959, 533). 
19 CIL 8.22183: IMPP / DDNN / L DOMI/TIO ALEXA/NDRO ET / FL CONST/ANTINO / AUGG. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

128 

 

una alianza entre ambos que se habría llevado a cabo en el otoño del 310. Romanelli (1959, 

537), por su parte, ve allí una prueba de la ruptura entre Constantino y Majencio, y plantea 

que esa ruptura debería de haber ocurrido después de la muerte de Maximiano.  

La numismática es otra fuente de información privilegiada para esta cuestión. Las monedas 

africanas registran en la emisión monetaria posterior a la toma de Roma del 28 de octubre del 

306 por Majencio, hasta el 308, fecha del levantamiento de Alejandro en Africa, el nombre de 

Hércules, y luego los de Majencio y Constantino, los tres momentáneamente aliados. Maurice 

(1900, 3) dice que a partir del 20 de abril del 308 desaparece en las cecas de Roma y Aquilea 

la acuñación de las monedas de Maximiano Hercúleo y Constantino, mientras continúa 

solamente la de Majencio, lo que es un signo de que éste no reconocía ya a su padre como 

Augusto. Si el África hubiese estado bajo la autoridad de Majencio, habría cesado la emisión 

de monedas de Maximiano y Constantino, sin embargo en Cartago continuó la emisión de 

estas en las mismas series que las correspondientes a Majencio. Quiere decir entonces que el 

poder de Majencio sobre Africa no se prolongó luego de que allí se conociese la ruptura con 

su padre y Constantino ocurrida en abril del 30820. Maurice estima que la elección de 

Alejandro se habría realizado en junio del 308 ya que a partir de entonces disponemos de 

monedas propias emitidas en la ceca de Cartago. De acuerdo con las emisiones monetarias de 

Ostia, Roma y Cartago, este autor estima la muerte de Maximiano Hércules antes del 25 de 

julio del 310, acontecimiento que precedió al enfrentamiento en África con las tropas de 

Alejandro. Eusebio (Historia de la Iglesia, 8.13) y Lactancio (Sobre la muerte de los 

perseguidores, 30) dicen que Constantino creía que era necesaria la muerte de Maximiano y 

que hizo martillar sus inscripciones, destruir sus imágenes y abatir sus estatuas. 

Contrariamente Majencio, que había estado en conflicto con su padre, comenzó a utilizar la 

imagen de este en sus emisiones monetarias junto con la inscripción Divus Maximianus Pater, 

tratando de recordarles a todos su descendencia de Maximiano21. Maurice (1900, 14-22) fija 

en el 311 el momento en que se produce la conquista de África por parte de Majencio, hacia 

la época en que se produjo la muerte de Galerio, en la primavera de ese año. Romanelli (1959, 

538-9) en cambio, y también a partir de información numismática, considera que estos 

sucesos ocurrieron antes, entre fines del 309 y comienzos del 310.  

La victoria de Majencio sobre Alejandro tuvo como consecuencia la destrucción de 

Cartago, la persecución de los miembros más ricos de la sociedad y la confiscación de sus 

bienes por causa de su apoyo al usurpador. De esta forma, Majencio habría logrado reunir 

                                                           
20 Lactancio, Sobre la muerte de los perseguidores, 28.1. 
21 Maurice (1900, 13). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

129 

 

medios y hombres para organizar su campaña contra Constantino22. La prueba del rencor de 

los africanos contra el tirano se manifiesta por el hecho de que cuando Majencio cayó en la 

batalla del Puente Milvio, Constantino envió su cabeza al África porque evidentemente la 

provincia se complacería de su muerte23. 

A pesar de estas evidencias y de las sugestivas derivaciones que de ellas pueden 

sacarse, algunos historiadores han puesto en duda la alianza entre Domicio Alejandro y 

Constantino24. La razón de ello es que no resultaría tan claro el beneficio para Constantino, 

mientras que Alejandro, situado en una posición de debilidad frente a Majencio, 

probablemente buscara obtener apoyos e incluso hiciera alarde de los mismos de manera 

relativamente autónoma, para reforzar a través de la propaganda política sus aspiraciones. Sin 

embargo, como bien señala Aiello (1989, 187), era más lógico para Domicio Alejandro 

alardear de una alianza con Galerio o Maximino Daia, o finalmente Licinio. La muy probable 

relación existente entre Maximiano Hercúleo y Domicio Alejandro, ya indicada arriba, 

explicaría las fluctuaciones que hemos seguido a través de las inscripciones y las emisiones 

monetarias, al margen de la manifiesta imposibilidad de ajustar adecuadamente la cronología. 

Las inscripciones más antiguas indican un reconocimiento de la segunda tetrarquía en África, 

donde Constantino aparece como César. Se puede observar luego la aceptación de Majencio 

como César, seguramente a instancias de su padre Maximiano, y el apoyo con hombres para 

las campañas en contra de Severo y Galerio. Si Domicio Alejandro ya era entonces vicario de 

África, lo que no puede afirmarse, esto explicaría su posterior búsqueda de respaldo en los 

únicos emperadores a quienes no se había enfrentado. La primera alianza de Maximiano 

Hercúleo con Majencio había incluido a Constantino, de acuerdo a la política matrimonial ya 

indicada y a las monedas en donde ambos aparecen juntos. Pero la desaparición de éstas en 

las cecas de Roma y Aquilea en el 308 se condice con la ruptura entre padre e hijo y el 

repliegue de Maximiano en la corte de Constantino. Estas mismas monedas se encuentran 

también después en Cartago, lo que explica que Domicio Alejandro se mantenía fiel a 

Maximiano Hercúleo y se oponía ahora a Majencio. Esto se confirma por la aparición de las 

acuñaciones de Domicio Alejandro en la ceca de Cartago, lo que indica ya el enfrentamiento 

abierto de éste con Majencio. Las fuentes también señalan la existencia de hambrunas en 

                                                           
22 Zósimo 2.14.2, indica la presencia de cuarenta mil cartagineses entre las tropas de Majencio antes del choque 
con Constantino. 
23 Romanelli (1959, 540). 
24 Véase ahora Aiello (1989, 181, n. 4). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

130 

 

Roma por el cese del flujo de granos desde África25. La muerte de Maximiano después de su 

traición a Constantino alteró rápidamente la situación política. Domicio quedó en una 

situación incierta, y es probable que buscara el apoyo explícito de Constantino con el 

argumento de que tenía el control del abastecimiento de granos hacia Roma, lo que sería un 

recurso invalorable para aquél en un previsible enfrentamiento con Majencio26. Esta misma 

causa seguramente impulsó a Majencio a mover sus piezas y a intentar la recuperación de 

África antes de enfrentarse con su rival en occidente. En realidad sólo podemos especular cuál 

fue la posición de Constantino en relación con Domicio luego de la muerte de Maximiano a 

partir de la información que las fuentes nos brindan. La cuestión de la cronología jugaría un 

papel central en el caso de que pudiéramos precisarla. Si la muerte de Maximiano se acercara 

temporalmente a la represión de Majencio sobre el África es probable que Constantino no 

hubiera estado en condiciones materiales de dar un apoyo concreto. En el caso contrario, 

Constantino voluntariamente habría ignorado la situación de Domicio. Vale la pena destacar 

que Constantino renegó de la alianza anterior con su suegro y que su relación con Domicio 

provenía del conocimiento que este tenía con Maximiano. De todas maneras, el interés 

político del control sobre el África probablemente debería haber sido sopesado en estas 

decisiones por parte de Constantino. 

Vincenzo Aiello (1989, 190 ss.) ha realizado una sugerente lectura sobre el silencio 

que existe en los textos pro-constantinianos respecto de la cuestión africana en el conflicto 

con Majencio. Eusebio es el más sospechado por callar en su vita Constantini  toda referencia 

al levantamiento de Domicio Alejandro, como otras fuentes antiguas, pero lo más extraño es 

que no exista en su obra ninguna alusión a la reconstrucción realizada en Cirta por el 

triunfante emperador que rebautizó a la ciudad como Constantina, hecho señalado por 

Aurelio Victor (Libro de los Césares, 40.28)27. Aiello nos recuerda el artículo de Kotula 

(1962), donde el historiador polaco avanzaba la hipótesis de que los datos sobre el 

levantamiento de Domicio Alejandro presentes en Aurelio Victor y en Zósimo, se remiten a 

una fuente común anti-constantiniana hoy perdida, cuyo autor sería Onásimos de Chipre. Tal 

vez, sugiere Aiello, el silencio de las fuentes ligadas a Constantino se explicaría por una 

calculada inacción de éste en el enfrentamiento entre Domicio y Majencio, lo que 

posteriormente habría necesitado de gestos propensos a una reconstitución de las relaciones 

                                                           
25 Chronica Minora, 1.148. 
26 Esta situación se potenciaba porque Cerdeña reconocía también a Domicio Alejandro y por lo tanto 
desaparecía como una alternativa para la provisión de granos para Roma, Aiello (1989, 188). 
27 Aurelio Victor (40.28) indica también que se había otorgado el privilegio de los sacerdocios a los miembros 
de la gens Flavia en África en honor a Constantino (tum per Africam sacerdotium decretum Flaviae genti). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

131 

 

con los africanos. Así se explicarían por un lado la reconstrucción de Cirta y el envío de la 

cabeza del tirano al África, por el otro la voluntad de dejar en el olvido los hechos que 

comprometían a Constantino con la derrota de Domicio28. 

Optato de Milevis (1.18.1) dice que el envío de un edicto de tolerancia de Majencio al 

África significó el fin de la persecución de Diocleciano29. De acuerdo con el decurso 

cronológico de la obra de Optato, ese envío se sitúa inmediatamente después de la muerte de 

Mensurio y poco antes de la elección de Ceciliano. La muerte del obispo se produjo hacia 

fines del año 311 o comienzos del siguiente, puesto que durante el 312 se desarrollaron los 

sucesos que dieron origen al cisma donatista después del concilio que ordenó a Ceciliano 

como sucesor30. Debemos tener en cuenta que tiene que haber pasado un tiempo prudencial 

entre el fin de la campaña de Majencio en África y la muerte de Mensurio. En ese intervalo 

sucede la represión de los partidarios de Domicio Alejandro, la circulación del panfleto de 

Felix, la convocatoria de Majencio, la negativa de Mensurio a entregar a su diácono, la 

convocatoria del obispo a la corte, su proceso y absolución allí, su muerte, la circulación de la 

noticia hasta Cartago, y finalmente las derivaciones de ese hecho en la iglesia Africana que 

derivaron en la elección de Ceciliano31. Es factible entonces colocar tales acontecimientos 

durante el año 311.  

Si, como hemos señalado hasta aquí, existió un pacto entre Constantino y Domicio 

Alejandro, ¿se puede pensar que la acción del obispo Mensurio y de su diácono Felix fuera 

una simple reacción privada y totalmente ajena del contexto político? Dicho de manera más 

clara, ¿tenía Constantino contactos con la iglesia africana desde el momento en que había 

establecido una alianza con Domicio Alejandro?  

                                                           
28 En este marco adquiere sentido la afirmación del Epitome de Caesaribus,  40.6: Alexander a Constantini 
exercitu iugulatur, considerada normalmente como un error. 
29 La información sobre el edicto aparece en Agustín, Breviculus Collationis cum donatistis 3.18.34; y Ad 
Donatistas  post Collationem 13.17. Esta acción de Majencio se corresponde con las iniciativas que habían 
tomado Constantino, poco después de su acceso a la púrpura  en el 306, cuando declaró finalizada la persecución 
en las provincias bajo su control (Lactancio, Sobre la muerte de los perseguidores, 24.9; Instituciones divinas, 
1.1.13) y Galerio en abril del 311 en Sérdica, poco antes de su muerte (Lactancio, Sobre la muerte de los 
perseguidores, 34; Eusebio, Historia de la Iglesia, 8.17.3-10). 
30 Véase Frend (1952, 16), pero especialmente Monceaux (1912, IV, 327) donde se trata de establecer la fecha 
aproximada del concilio convocado por el primado de Numidia inmediatamente después de la elección de 
Ceciliano. 
31 Según indica Paoli-Lafaye (2002, 237), el viaje entre Ostia y Cartago podía realizarse en algunos días con 
vientos favorables, pero los vientos contrarios podían retrasarlo. Cinco días parece un tiempo adecuado, pero tal 
vez habría que alargar ese tiempo al doble para establecer un promedio con los días no navegables. Existía 
también un periodo en el cual las comunicaciones estaban normalmente interrumpidas (mare clausum) por las 
malas condiciones meteorológicas habituales durante el invierno, aunque en casos críticos los barcos igualmente 
se arriesgaban a la mar. Berenguer-Badel (2002, 227) fija la época del mare clausum en un periodo corto, entre 
el 11 de noviembre y el 11 de marzo, o en uno más largo –probablemente considerado más seguro–, entre 14 de 
septiembre y el comienzo de abril. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

132 

 

La comunidad cristiana africana era muy numerosa y la circulación de propaganda 

política en su interior tenía seguramente una importante difusión. Muy probablemente por eso 

es que el emperador Majencio se molestó en pedir la comparecencia del panfletista en su 

corte. Conviene recordar que este emperador ya había intervenido poco antes en los asuntos 

de la Iglesia al expulsar al obispo rigorista Marcelo de Roma por los conflictos generados con 

los lapsi32. Marcelo murió en el exilio en el 308, y poco después fue elegido obispo de la 

ciudad el moderado Eusebio que propugnaba el reingreso de los apóstatas, pero la comunidad 

estaba todavía dividida y Heraclio se opuso a las políticas del obispo, lo que llevó a 

enfrentamientos. El resultado fue una nueva intervención del emperador exiliando a los 

caudillos de ambas facciones. Esta silla episcopal permaneció vacante hasta que fue elegido 

Milcíades en el 311. Tal vez el emperador buscaba así congraciarse con los cristianos poco 

antes de su enfrentamiento con Constantino. Ofreció entonces al obispo recientemente elegido 

la devolución de los bienes de la Iglesia expropiados durante las persecuciones33. La 

inhabilidad de Majencio en su trato con los cristianos contrasta con la política abierta por 

Constantino desde su acceso al poder en la Galia.  

Ninguna de estas evidencias responde la pregunta formulada anteriormente. La 

intención de este trabajo solamente ha sido la de poner de relieve ciertos vínculos y destacar 

algunos hechos que, vistos en conjunto adquieren una perspectiva peculiar. Es probable, y 

sñlo podemos decir ―probable‖, que cuando Constantino le escribió al procónsul Anullino 

para que este devolviera los bienes expropiados durante la gran persecución a Ceciliano y no 

a Majorino, no siguiera ciegamente los consejos de Osio de Córdoba, sino que su 

conocimiento sobre algunos de los personajes centrales que intervinieron en el origen del 

cisma donatista fuera de primera mano34. 

 

Bibliografía 

Aiello, V. (1989). ―Costantino, Lucio Domizio Alessandro e Cirta: Un caso di rielaborazione 
storiografica‖, en Mastino, A. (ed.), L‘Africa Romana: Atti del VI convegno di studio Sassari, 
16–18 dicembre 1988, Sassari, 179–96. 
Albertini (1935-7). ―Les troupes d'Afrique et leur pretendu mouvement vers l'Êgypte en 308‖, 
Mélanges Maspero, II, fasc. 2, 251 ss. 
Barnes, T. (1981). Constantine and Eusebius, Harvard Univ. Press, Cambridge-London. 

                                                           
32 Barnes (1981, 38). 
33 Eusebio, Historia de la Iglesia, 9.9.1, lo describe como ―el más impío tirano‖ junto con Maximino. 
34 Eusebio, Historia de la Iglesia, 10.5 ss., transcribe las cartas de Constantino a Anullino, datadas entre el 
invierno del 312 y el 313 donde se reconoce a Ceciliano como obispo de Cartago y se le envía dinero y el apoyo 
del vicario de la diócesis y del gobernador de la provincia para resolver el cisma. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

133 

 

Berenguer-Badel, A. (2002). ―La circulation de l‘information d‘après la correspondance de 
Pline le Jeune avec Trajan‖, en Andreau, J. et Virlouvet, C., L‘information et la mer dans le 

monde Antique, Coll. De l‘École Française de Rome 297, Rome, 219-31.  
Frend, W. H. C. (1952). The Donatist Church, Oxford. 
Kotula, T. (1962). ―En marge de l'usurpation africaine de L. Domicio Alejandro‖, Klio 40, 
159-77. 
Lenski, N. (2006). ―The Reign of Constantine‖, en Id. (Ed.), The Cambridge Companion to 
the Age of Constantine, CUP, N. York, 59-90. 
Mastino, A.  (1985). ―Le relazioni tra Africa e Sardegna in età romana: inventario 
preliminare‖, en Id. (Ed.), L‘Africa romana: atti del 2. Convegno di studio, Sassari, 14-16 
dicembre 1984, Sassari, 27-91.  
Maurice, J. (1900). ―Mémoire sur la révolte d'Alexandre en Afrique‖, Bulletin et Mémoires de 
la Société Nationale des Antiquaires de France, t. 61, 1-22. 
Monceaux, P. (1912). Histoire littéraire de l‘Afrique chrétienne,  vol. IV, Paris. 
Paoli-Lafaye, E. (2002). ―Messagers et messages. La diffusion des nouvelles de l‘Afrique 
d‘Augustin vers les régions d‘au-delà des mers‖, en Andreau, J. et Virlouvet, C., 
L‘information…, op. cit., 233-59. 
Paschoud, F. (Trad.) (1971). ―Introduction et notes‖, en Zosimus, Historia nova, Belles 
Lettres, Vol. 1, Paris. 
PLRE: Jones, A.H.M., Martindale, J.R. & Morris, J. (1971). The Prosopography of the Later 
Roman Empire, 2 Vols., Cambridge. 
Romanelli, P. (1959). Storia delle province romane dell'Africa, Roma. 
Salama P. (1976). ―Recherches numismatiques sur l'usurpateur africain L. Domicio 
Alejandro‖, Actes du 8e congrès international de numismatique (New York-Washington, 
septembre 1973), Paris, 365-9. 
 

  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

134 

 

Um Imperador e dois documentos textuais: o governo de Marco Aurélio e sua 
representação nas obras de Herodiano e Dion Cássio 

 

Ana Teresa Marques Gonçalves 

Universidade Federal de Goiás - Brasil 
 

Georges Duby (1993, 99), num livro traduzido para o português em 1993 e intitulado 

A História Continua, no qual mescla o relato de sua experiência acadêmica com pressupostos 

metodológicos e teóricos que balizaram suas pesquisas, afirma com certa ironia:  

 
Até então eu esperava dos documentos que me ensinassem a verdade 
dos fatos, cuja lembrança tinham por missão preservar. Logo 
verifiquei que esta verdade é inacessível e que o historiador só tem 
oportunidade de aproximar-se dela em nível intermediário, na altura 
de testemunha, questionando-se não sobre os fatos que relata, mas 
sobre a maneira como os relatou. 
    

Neste texto, propomo-nos a analisar de forma comparativa dois relatos produzidos na 

passagem do II para o III século d.C. sobre o governo do Imperador Marco Aurélio.  Cada 

autor selecionou os fatos a serem narrados e a forma como seriam expressos e integrados em 

suas narrativas, reproduzindo preocupações características de seu contexto de produção dos 

discursos, ou seja, os governos severianos e o período que o sucede, por vezes denominado 

pela historiografia de Anarquia Militar. Interessante ressaltar que ambos autores vivenciaram 

o governo que narram e o indicam como importante momento de inflexão na condução do 

Império Romano.   

Muito pouco se sabe sobre a vida de Herodiano, o que faz com que os historiadores 

que trabalham com a sua obra, intitulada História do Império Romano Após Marco Aurélio, 

estejam sempre situados no campo das hipóteses. Atualmente acredita-se que ele tenha 

nascido por volta de 180 d.C. na região oriental do Império. Para Santo Mazzarino (1974, 

200), ele seria sírio; já para Filippo Cassola (1967, 9), responsável pela tradução italiana da 

obra de Herodiano, ele seria da Ásia Menor, possivelmente de alguma cidade da Anatólia, 

possibilidade esta que também é defendida por Juan J. Torres Esbarranch (1985, 26), o 

tradutor da edição espanhola, e por Denis Roques (1990, 4), tradutor da edição francesa, que 

após apresentarem várias hipóteses para o lugar de nascimento de Herodiano, como a própria 

Grécia, a cidade de Antioquia na Síria, a cidade de Alexandria no Egito, entre outras, optam 

por crer que ele seria mesmo de alguma cidade da Ásia Menor, devido ao fato dele ter das 

paisagens desta região um conhecimento mais preciso que de todas as outras regiões citadas 

em sua obra. Todas estas possibilidades se baseiam no fato dele ter escrito em grego, ou 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

135 

 

melhor dizendo, utilizando a  koiné. Ele deve ter falecido na mesma região em torno do ano 

de 250 d.C.  

Sua condição social também é absolutamente incerta, mas na sua própria obra ele 

afirma que exerceu várias funções imperiais ou públicas, durante as quais foi testemunha de 

vários fatos que constituíram o objeto de sua narrativa. Afirma Herodiano: ―Escrevi uma 

história sobre os fatos posteriores à morte de Marco Aurélio, que vi e escutei durante toda a 

minha vida. E participei diretamente de alguns deles em meus ofícios à dispensa do Estado e 

do Príncipe (Basilikais e demoniais)‖ (Herodiano, História do Império Romano Após Marco 

Aurélio, I.2.5). Portanto, funções públicas exercidas em nome do Imperador fora de Roma ou 

funções públicas exercidas em Roma por indicação do Príncipe. Poderiam ser também 

funções exercidas no interior do Palácio, como membro da aula caesaris. 

No livro O Fim do Mundo Antigo, Santo Mazzarino (1991, 41) afirma: 

 
Mas o conceito da decadência do império não chegou a ser 
abandonado; as antigas classes dirigentes, pagãs e admiradoras de 
Marco Aurélio diziam que uma idade de ferro tivera início com o 
advento de Cômodo (...). Herodiano, outro historiador (talvez um 
liberto imperial) que viveu em Roma nesse período, também achava 
que a morte de Marco Aurélio marcava o início de uma época de 
decadência. 
  

Em seu outro livro, Il Pensiero Storico Classico, Mazzarino (1974, 204) além de 

defender a condição de liberto de Herodiano, acrescenta: ―Este (Herodiano) não era senador: 

fazia parte do pessoal de corte, que era visto em Roma durante a idade de Cômodo e dos 

Severos‖. 

Opinião esta compartilhada por Denis Roques. Para este autor, Herodiano poderia ser 

um liberto imperial por diversos motivos: os termos gregos que ele utiliza para definir suas 

funções junto ao Imperador caracterizariam funções subalternas e não postos de alta 

responsabilidade; ele estaria vinculado diretamente aos serviços que dependiam de ordens 

expressas do governante para serem executados; ele faz severas críticas ao Senado e à Corte 

em sua obra; ele conhecia bem o mundo provincial, possivelmente por ter sido obrigado a 

efetuar missões fora de Roma, a título pessoal ou acompanhando importantes personalidades. 

Segundo Denis Roques (1990, 5-6), Herodiano só estaria presente em Roma nos seguintes 

períodos: 188-193, 204-205, 211-212, 217-222, 238 d.C. Entre estes lapsos de tempo, ele 

estaria em missões provinciais, pois desconhece fatos importantes ocorridos na capital entre 

estes períodos cronológicos. Desta forma, seus estranhos silêncios de informações seriam 

motivados pelas ausências de Roma, que as obrigações profissionais impunham a Herodiano, 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

136 

 

e não uma seleção de conteúdo efetivada pelo autor antigo. Ele teria exercido estas funções 

até 238 d.C., visto que até este ano o seu relato apresenta boas informações a respeito dos 

eventos ocorridos em Roma. Como 238 é o limite cronológico final de sua obra, pode-se crer 

que ele a compôs quando se afastou dos negócios públicos e voltou a residir no Oriente. 

Já para Torres Esbarranch (1985, 29), Herodiano seguia uma linha de pensamento 

comum aos grupos sociais emergentes, ligados às ordens senatorial e equestre: 

 
É bem conhecido, sem dúvida, que a historiografia romana tem uma 
larga tradição de escritores que, ainda que eles mesmos não fossem 
senadores, contaram com o patronato de famílias senatoriais. No 
século III houve uma grande mobilidade social na ordem senatorial 
com a ascensão dos equestres, e nem todos os senadores coincidiam 
em suas opiniões; não havia uma postura única representativa da 
ordem senatorial, pelo que podemos pensar que Herodiano e Dion 
Cássio eram representantes de tendências diferentes. Dion refletiria a 
forma de pensar da antiga elite senatorial, enquanto Herodiano 
estaria mais perto dos setores novos do Senado e da ordem equestre.  
 

Filippo Cassola (1967, 9), por sua vez, também não se arrisca a afirmar de que grupo 

social poderia ter vindo Herodiano. Ele apenas apresenta várias hipóteses, que não diferem 

das defendidas acima, e ressalta que Herodiano não chegou a ocupar nenhuma função de grau 

elevado dentro do serviço do Imperador, visto que não se diz um magistrado, mas sim um 

funcionário, alguém que ocupou ofícios, que possivelmente deve ter trabalhado também para 

outras autoridades romanas, além do Imperador, dentro e fora da cidade de Roma. 

Provavelmente, Herodiano produziu e conseguiu publicar sua obra no governo de 

Filipe, o Árabe, pois durante este período ocorreu uma ocasião extraordinariamente oportuna 

para que os escritores contassem com o apoio imperial para a publicação de suas obras. 

Referimo-nos à ocorrência dos Jogos Seculares de 248 d.C., para celebrar o milenário da 

fundação de Roma. Os Imperadores mantinham ainda a esta época o costume de durante a 

execução dos Jogos publicar, às suas expensas, obras cujo tema fosse a História de Roma.  

A obra de Herodiano consta de oito livros, que devem ter sido publicados 

separadamente ao longo dos anos de 244 a 249 d.C., aproveitando, então, o patrocínio 

imperial dos anos próximos a 248 d.C. Todos os livros se iniciam com um resumo do livro 

anterior; prática esta comum, quando os livros eram publicados em separado, para que o 

público não perdesse o fio condutor do que estava sendo contado pelo autor. 

Já o período de vida de Dion Cássio Cocceiano se estendeu provavelmente de 150 a 

235 d.C. Era filho do Governador da Cilícia e foi feito Governador de Pérgamo e de Smyrna. 

Foi Cônsul em 220 d.C., Procônsul na África, Governador da Dalmácia e da Panônia e Cônsul 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

137 

 

novamente em 229 d.C., como o próprio Dion indica na sua obra. Assim, vê-se como foi um 

homem acostumado a cargos importantes e capazes de fazerem a ponte entre a capital e os 

provinciais. Acreditamos que esta experiência se refletiu em sua obra, pois ela contem 

inúmeros dados sobre a relação dos Príncipes com os Senadores em Roma e com as elites 

provinciais. 

Sua obra nos chegou por meio de onze manuscritos produzidos no século XI, que 

copiavam extensas e diversas partes de sua narrativa. A maior parte do texto que compõe a 

obra diônea foi recuperada dos epitomes dos monges bizantinos João Xiphilino, monge 

copista em Constantinopla, e Zonaras, secretário do Imperador Alexis I e monge copista do 

Mosteiro de Athos. Pelos fragmentos dos primeiros livros, percebe-se que a narrativa começa 

com a chegada de Enéias à Península Itálica, prolonga-se para a descrição do sistema de 

Realeza e se estende até as primeiras conquistas territoriais romanas. Dion chega a citar 

diretamente Plutarco, para falar de Pirro (Dion Cássio, História Romana, IX.8.2).  

Na edição da LOEB, os nove volumes têm seu conteúdo dividido da seguinte forma: 

Volume 1 – fragmentos dos livros I a XI (753 a 250 a.C.); Volume 2 – Fragmentos dos livros 

XII a XXXV (250 a 85 a.C.); Volume 3 – livros XXXVI a XL (69 a 50 a.C.); Volume 4 – 

livros XLI a XLV (49 a 43 a.C); Volume 5 – livros XLVI a L (43 a 31 a.C.); Volume 6 – 

livros LI a LV (31 a.C. a 8 d.C.); Volume 7 – livros e fragmentos de LVI a LX (9 a 46 d.C.); 

Volume 8 – epitome dos livros LXI a LXX (47 a 138 d.C.); e Volume 9 – epitome dos livros 

LXXI a LXXX (161 A 229 d.C.). Isto porque a tradução de Earnest Cary se baseou na 

tradução anterior para o inglês de 1905 de Herbert Baldwin Foster, que por sua vez tomou por 

base traduções francesas e alemãs.  

          Lembremos que Dion Cássio, ao ter nascido na cidade de Nicéia na Bitínia, ou 

seja, na região da Ásia Menor, encaixa-se perfeitamente na figura de um membro de uma elite 

provincial que passou a ocupar, durante o governo de Cômodo, uma posição de destaque no 

Senado de Roma. No dizer de André Chastagnol (1970, 314) e Eugène Cizek (1990, 160), 

apesar da inserção de novos membros no Senado, a forma mentis senatorial não desapareceu. 

Os senadores continuaram se distinguindo do resto da população por sua forma de vida e suas 

aspirações. Era o orgulho dos patres e seu prestígio que os mantinham coesos, apesar da 

diversidade crescente de sua origem territorial. Com a entrada de tantos ―novatos‖, foram os 

costumes ancestrais e uma ética particular, baseada principalmente nos princípios estóicos, 

que lhes garantiram um mínimo de coerência social e de espírito de corpo. Pertencer ao grupo 

senatorial era compartilhar noções morais e culturais tão antigas quanto o surgimento do 

primeiro Senado.     



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

138 

 

Como afirma Martin Hose (2007, 461-467), no artigo ―Cassius Dio: A Senator and 

Historian in the Age of Anxiety‖, parte integrante do livro A Companion to Greek and Roman 

Historiography, editado por John Marincola, Dion viu-se confrontado por um problema na 

composição interna de seu trabalho no III século d.C.: prévios paradigmas de interpretação da 

história romana tornaram-se impraticáveis depois das guerras civis, que se estenderam de 193 

a 197 d.C. Após a violência ocorrida, ele percebeu que as ações humanas eram impulsionadas 

pela avareza, pela ambição e pelo medo. Para Dion, os conflitos eram explicáveis como 

expressões do poder político.  

Segundo Lucas De Blois (1994, 167), Otávio Augusto e Marco Aurélio seriam os 

exemplos de bons Imperadores, na obra diônea, e por isso serviriam como modelos de 

aplicação das virtudes tradicionais e das qualidades necessárias para a prática política à frente 

do Império Romano. O próprio título da obra de Herodiano, História do Império Romano 

Após Marco Aurélio, reflete o mesmo tipo de pensamento, pois o autor estende sua narrativa 

do final do governo de Marco, apresentado como referência do desequilíbrio institucional que 

marcaria o Império Romano, até a ascensão de Gordiano III, um Princeps Puer de apenas 

treze anos de idade ao comando imperial (Herodiano, História do Império Romano Após 

Marco Aurélio, VIII.8.8).  

Assim, os sucessores de Marco tiveram a árdua tarefa de garantir a estabilidade frente 

a fortes modelos já construídos. Mas a necessidade de criarem uma autoridade própria, capaz 

de fazê-los governar, teria conduzido-os a se afastarem de algumas práticas encaradas por 

Dion e Herodiano como salutares na condução do Império. 

Marco Aurélio é apresentado na obra herodiânea como um Princeps cujo 

comportamento serviu de modelo e de critério de comparação para os Imperadores 

posteriores. Em várias passagens, Herodiano1 enfatiza a imitação que alguns dos soberanos 

diziam fazer da figura idealizada de Marco. Citemos algumas estas passagens: ―Dava prazer 

aos mais velhos recordar o Império de Marco, cuja imitação (Pertinax) procurava‖ 

(Herodiano. História do Império Romano Após Marco Aurélio, II.4.2); ―(Severo) tudo faria 

para imitar o Império de Marco‖ (Herodiano, História do Império Romano Após Marco 

                                                           
1 Utilizamos as seguintes traduções para as obras de Herodiano e Dion Cássio: Cassio Dione. Storia Romana. 
Trad. Giuseppe Norcio. Milano: BUR, 1996. (edição grego-italiano); Dion Cassio. Historia Romana. Trad. José 
Maria Candau Morón e Maria Luisa Puertas Castaños. Madrid: Gredos, 2004; Dio‘s Roman History. Trad. 
Earnest Cary. London: William Heinemann, 1961. (The Loeb Classical Library ) (edição grego-inglês);  
Erodiano. Storia dell‘Impero Romano dopo Marco Aurelio. Testo e versione di Filippo Cassola. Firenze: 
Sansoni, 1967; Herodiano. Historia del Imperio Romano después de Marco Aurélio. Tracucción y notas por Juan 
J. Torres Esbarranch. Madrid: Gredos, 1985; Hérodien. Histoire de l‘Empire Romain après Marc-Aurèle. Traduit 
et commenté par Denis Roques. Paris: Les Belles Lettres, 1990. 
 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

139 

 

Aurélio,II.14.3); ―Com estas posturas, (Macrino) tratava de imitar, seguramente, os hábitos de 

Marco, mas nos restantes aspectos de sua vida não o imitava, mas ao contrário, se abandonava 

continuamente a uma vida de moleza (...), descuidando da administração do Estado‖ 

(Herodiano, História do Império Romano Após Marco Aurélio, V.2.4). 

Estas posturas às quais Herodiano se refere eram alguns cuidados corporais adotados 

por Macrino, como o cultivo de uma barba, a marca dos filósofos, o andar pausado e a voz 

baixa, sinais de um temperamento tranquilo. Macrino buscava, assim, expressar por ações 

corporais o fato de buscar ter uma postura parecida com a de Marco Aurélio. 

 Num discurso proferido por Septímio Severo para os soldados, incitando-os a 

combater as tropas de Pescênio Nigro, encontra-se a melhor demonstração de que para 

Herodiano, após o governo de Marco Aurélio, o Império Romano havia mergulhado num 

período bastante conturbado:  

 
Este Império foi governado com dignidade até a época de Marco, e 
era admirado com respeito. Quando caiu nas mãos de Cômodo 
começaram os erros, imputáveis à sua juventude, mas em todo o caso 
foram ocultados pela sua nobre origem e pela memória de seu pai. 
Seus erros inspiravam mais compaixão que ódio, pois eram atribuídos 
não a ele, mas aos seus aduladores e conselheiros e cúmplices de suas 
infâmias (Herodiano, História do Império Romano Após Marco 
Aurélio, II.10.3). 

 

Para Herodiano,  

Os Imperadores de idade mais avançada, por sua experiência nos 
assuntos públicos, com suma diligência mantiveram o controle sobre 
si mesmos e sobre seus súditos, mas os que eram muito jovens, 
levando uma vida mais despreocupada, introduziram todo tipo de 
novidades; por isso, como é natural, a diferença de idade e de 
autoridade se traduziu em atuações diferentes‖ (Herodiano, História 
do Império Romano Após Marco Aurélio, I.1.6). 

Não à toa finda seu relato com a ascensão de um soberano por demais jovem e 

inexperiente, incapaz de garantir a estabilidade imperial. Dion Cássio é ainda mais direto ao 

ver na passagem do governo de Marco para o de Cômodo um momento de reformulação 

profunda na disposição do poder: ―Em nosso relato, agora (com a morte de Marco) passamos 

de um governo de ouro para um de ferro e ferrugem, que afeta os romanos até nossos dias‖ 

(Dion Cássio, História Romana, LXXII.36.4). 

Tanto Herodiano quanto Dion identificam após o governo de Otávio a formação de 

uma monarquia (Herodiano, História do Império Romano após Marco Aurélio, I.1.3; Dion 

Cássio, História Romana, XLIV.2.2), o poder autocrático de um só homem orientando os 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

140 

 

destinos do Estado. Porém, para Herodiano, após Marco, o cargo imperial perdeu sua função 

estabilizadora e os problemas se avolumaram: 

Se de fato se comparasse todo o período transcorrido entre o governo 
de Augusto, quando o Estado romano tornou-se uma monarquia, e o 
governo de Marco (portanto, mais ou menos duzentos anos), não se 
achariam tão frequentes crises dinásticas, nem agitações provocadas 
por guerras externas e civis, nem tantas rebeliões nas províncias, nem 
tantas capitulações de cidades (seja em nosso território ou em terras 
bárbaras), nem tantos terremotos e pestilências (...). Por isso, alguns 
governaram por um tempo considerável, enquanto outros tiveram um 
poder efêmero. Alguns após terem conseguido um título e uma 
imagem de autoridade, rapidamente caíram (Herodiano, História do 
Império Romano após Marco Aurélio, I.I.4-5).  
 

Marco teve seis filhas, mas apenas dois filhos varões, sendo que Veríssimo morreu 

quando ainda era muito jovem, só lhe restando um herdeiro masculino, Cômodo, que teria 

sido educado com muito cuidado. As filhas foram dadas em matrimônio aos membros mais 

destacados do Senado, unindo a família imperial e várias famílias senatoriais, como os 

Claudii Severi e os Claudii Pompeiani. Apesar de Herodiano destacar o ―caráter ordenado e a 

vida sñbria‖ dos genros (Herodiano, História do Império Romano após Marco Aurélio, I.2.2), 

o estudo epigráfico revela que todos foram Cônsules. Cneu Cláudio Severo se casou com 

Ânia Galéria Aurélia Faustina; Lúcio Vero com Ânia Aurélia Galéria Lucila; Marco Peduceu 

Plaucio Quintilo com Árria Fadila; Marco Petrônio Sura Mamertino com Cornifícia; e Lúcio 

Antistío Burro com Víbia Aurélia Sabina. A esposa de Cômodo, Crispina, também pertencia a 

uma importante família, a dos Brutii Presentes, pois era filha de Caio Brutio Presente, amicus 

de Marco. Assim, vemos como o Imperador soube se cercar de membros da ordem senatorial 

em sua própria casa. 

A imagem de Marco como construída por Herodiano é a de um soberano magnânimo 

e moderado, com comportamento digno e prudente ao viver. Cita vários discursos e escritos 

que teriam chegado a sua época, que demonstravam que cultivava todas as virtudes e que 

seria um enamorado da literatura antiga, tanto em grego quanto em latim: ―Foi o único 

Imperador que deu credibilidade à sua filosofia não por suas palavras ou conhecimentos, mas 

por sua prudente forma de viver‖ (Herodiano, História do Império Romano após Marco 

Aurélio, I.2.3-4). 

Imagem muito semelhante é formada no discurso diôneo. Ela ocupa os epitomes dos 

livros 71 e 72 da obra História Romana, refeitos basicamente a partir dos apontamentos de 

Xiphilino. O primeiro atributo elencado é exatamente o de filñsofo: ―Marcus Antoninus, o 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

141 

 

filósofo, obteve o poder após a morte de Antoninus, seu pai adotivo, tendo como colega no 

poder Lucius Verus, filho de Lucius Commodus‖ (Dion Cássio, História Romana, LXXI.1.1). 

A partir do termo ―o filñsofo‖, Dion ressalta sua devoção às letras, ao estudar muito e ao 

produzir muitos escritos, citando dois de seus maiores mestres: Sextus da Beócia e o retórico 

Hermógenes, em contrapartida à imagem de Lúcio Vero, jovem talhado na arte militar (Dion 

Cássio, História Romana, LXXI.1.3). Ambos souberam se cercar dos melhores líderes ―sob 

seu comando pessoal‖ (Dion Cássio, História Romana, LXXI.2.2). No discurso diôneo é 

sempre destacada a importância de quem cerca o Imperador, de quem lhe tem acesso. Para 

Dion, após vencer os Partos, Lúcio se envolveu num complô contra Marco e acabou tendo 

que tomar veneno, posição que não aparece em todas as fontes (Dion Cássio, História 

Romana, LXXI.3.1). 

As principais informações relatadas na obra diônea dizem respeito às contendas 

militares travadas por Marco. O autor parece sempre surpreso por um homem de letras, um 

filósofo, ter conseguido não apenas manter o território imperial, como ter expandido os laços 

com os bárbaros, que habitavam próximo dos limites.  Sabendo lançar mão dos melhores 

generais de seu tempo, bem como alternando empreendimentos bélicos com tratados de paz, 

Marco teria conseguido manter uma certa estabilidade de governo mesmo com tantas 

tentativas de invasão. Teve que lidar com Marcomanos, Longobardos, Quados, Obios, 

Iazígios e Germanos, mas soube indicar os principais comandantes e governadores de 

província. Por exemplo, Iallius Bassus, Governador da Panônia, foi fundamental para conter 

as investidas de Ballomarius, rei dos Marcomanos, na região do Ístrio (Dion Cássio, História 

Romana, LXXII.1.1). Quando os germanos cruzaram o Reno, Marco foi correto ao enviar 

Pompeianus e Pertinax, futuro Imperador, para contê-los (Dion Cássio, História Romana, 

LXXII.1.2). Dion sempre enfatiza três elementos responsáveis pelas vitórias: o apoio das 

divindades, a boa escolha dos generais e a garantia da fidelidade dos soldados pela concessão 

de donativos.  

Numa nova investida dos Marcomanos, Marco enviou o Prefeito do Pretório, Marcus 

Vindex, que alcançou uma grande vitória, que lhe valeu a produção de três estátuas em sua 

honra e a concessão do título de Germânico para o Imperador (Dion Cássio, História Romana, 

LXXII.3.3). Dion ressalta que Marco escolheu bem ao mandar Vindex, pois o outro Prefeito 

do Pretório seria Bassaeus Rufus, um homem de origem rústica, pouca educação e que havia 

sido muito pobre na juventude, e que só contava com a Fortuna a seu favor (Dion Cássio, 

História Romana, LXXII.5.3). Trata-se de um pensamento típico do relato diôneo, no qual a 

riqueza é apanágio das boas intenções e das melhores virtudes.  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

142 

 

Numa das passagens mais conhecidas do relato diôneo, temos a inclusão de um 

comentário direto do epitomador Xiphilino. Trata-se da narrativa de uma das batalhas 

travadas contra os Quados. Segundo Dion, os romanos estavam em menor número, sedentos e 

enfraquecidos por lutarem sob um sol muito forte. De repente, várias nuvens apareceram no 

céu, tapando o sol. Enquanto chovia sobre as tropas romanas, matando sua sede, caíam raios e 

trovões sobre os Quados, desencadeando inúmeros focos de incêndio. Teria sido uma 

interposição divina gerada pelo mago egípcio Arnuphis, que acompanhava Marco e que por 

meio de vários encantamentos invocou Hermes/Mercúrio, deus do ar, que trouxe a 

tempestade. Neste ponto do relato, Xiphilino insere um comentário: Dion teria errado 

intencionalmente ou não. Esta legião passou a ter o nome especial de Legião do Trovão por 

causa deste incidente, mas ele não se deu por intervenção de um mago, mas sim pela ação do 

próprio Cristo, a partir do pedido feito por soldados vindos de Melitene, que seriam cristãos. 

Por isso, Marco teria honrado os cristãos com um decreto oficial, citado em suas cartas (Dion 

Cássio, História Romana, LXXII.8.1-4 e 9.1-6). 

Marco foi aclamado Imperator várias vezes, mas só aceitava honras depois delas 

terem sido votadas no Senado. Faustina, sua esposa, recebeu o título de ―mãe das guarnições 

militares‖ (Mater Castrorum) (Dion Cássio, História Romana, LXXII.10.5). Segundo Dion, o 

Imperador citava As Suplicantes de Eurípides ao repetir que ―Muitas coisas ruins a guerra 

trazia em seu bojo‖ (Dion Cássio, História Romana, LXXII.14.1), indicando que preferia a 

ordem e a tranquilidade das ocasiões pacíficas, que eram mais facilmente controláveis.  

Contudo, Marco também enfrentou uma tentativa de usurpação, que partiu de Cassius, 

Governador da Síria, quando Cômodo em Roma tomou a toga virilis. Cassius, que era sírio da 

cidade de Cyrrhus, era filho de Caius Avidius Heliodorus, que havia sido Governador do 

Egito, teria se aproximado de Faustina, propondo-lhe casamento assim que Marco morresse, 

para que pudesse ascender ao comando imperial ao invés de Cômodo. Faustina teria, segundo 

Dion, secretamente induzido Cassius a pensar que aceitaria sua proposta, por achar Cômodo 

muito jovem. Divulgou-se, então, um rumor de que Marco havia morrido e sem confirmar a 

informação, Cassius se fez proclamar Imperador pelas legiões estacionadas na Panônia. 

Marco foi informado do sucedido por Verus, Governador da Capadócia. Oficialmente 

convidou Cassius a vir a Roma para se explicar perante o Senado, já que ele havia sido 

fundamental para as vitórias obtidas frente aos Árabes e aos Partos. Entretanto, um centurião, 

chamado Antonius, matou Cassius, antes que ele chegasse a Roma. Sua cabeça foi cortada e 

enviada para Marco. Com a morte de Faustina, toda a sua correspondência foi destruída e 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

143 

 

nunca se soube se ela realmente havia aceitado a proposta de Cassius (Dion Cássio, História 

Romana, LXXII.22.1-3; 23.1-3; 24.1-4; 25.1-3; 26.1-4). 

No meio deste relato, Dion insere o texto de uma carta que Marco teria lido para os 

soldados da Panônia e enviado para o Senado. Nela, enfatiza as dificuldades de se governar o 

Império: ―Sou um homem velho e frágil, e estou sempre comendo sem pão e não consigo 

dormir sem ansiedade‖ (Dion Cássio, História Romana, LXXII.24.4). Apresenta Cassius 

como um amigo (philon) que traiu os princípios da amizade e da lealdade (Dion Cássio, 

História Romana, LXXII.26.2). Apesar de estar se preparando para lutar contra Cassius, Dion 

ressalta que Marco não aceitou qualquer assistência bárbara, mesmo muitos tendo oferecido 

seus serviços, mas declarou que bárbaros deveriam ficar fora dos conflitos travados entre 

romanos (Dion Cássio, História Romana, LXXII.27.1). Marco exercitou também sua 

clementia ao perdoar vários Senadores que haviam apoiado Cassius. Flavius Calvisius, por 

exemplo, Governador do Egito, foi exilado para uma ilha. De igual maneira, os papéis 

encontrados com Pudens, secretário de Cassius, foram destruídos, para que não pudessem 

implicar Senadores e cortesãos no complô (Dion Cássio, História Romana, LXXII.29.1-2). 

Marco não se deixava levar por conspirações imaginárias ou usava qualquer tragédia 

para punir inimigos. Tratando com generais (estrategos), funcionários do Estado (demagogos) 

ou reis (Basileus), todos deveriam explicar suas ações frente ao Senado e poderiam ser 

poupados (Dion Cássio, História Romana, LXXII.30.3). Em agradecimento os senadores 

(Boulé) decretaram que se erigissem estátuas de prata de Marco e Faustina no Templo de 

Vênus/Afrodite e Roma e que uma estátua feita em ouro de Faustina desfilasse numa biga nos 

espetáculos do Teatro e do Anfiteatro (Dion Cássio, História Romana, LXXII.31.1-3). 

Mesmo triste com a viuvez, Marco foi a Atenas para se iniciar nos Mistérios de Elêusis e 

aproveitou para criar um salário anual para os professores atenienses (Dion Cássio, História 

Romana, LXXII.32.1). Exerceu sua liberalitas enviando dinheiro para várias cidades, 

principalmente Smyrna, que havia sido destruída por um terremoto. Quando precisou se 

ausentar de Roma para lutar contra os Citas, resolveu dar ao filho uma esposa, Crispina. 

Vendo que o Tesouro começava a esvaziar, resolveu aumentar os tratados de paz com os 

bárbaros. A uns concedia a cidadania, a outros a liberação de impostos, taxas e tributos (Dion 

Cássio, História Romana, LXXII.33.1-3).     

Dion enfatiza que mesmo com tantas guerras, Marco não diminuiu sua participação 

nos julgamentos públicos. Julgava com tanta parcimônia e cuidado que por vezes demorava-

se de 11 a 12 dias para se ditar uma sentença (Dion Cássio, História Romana, LXXII.6.1). 

Mesmo sendo um homem de compleição frágil, Marco passava frio ao lado dos soldados, 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

144 

 

comia pouco e dormia poucas horas. Desenvolveu problemas de estômago e no tórax e foi 

obrigado a tomar um remédio (phármacos) denominado teríaco (Theríakou).  

Morreu com cinqüenta e oito anos, após sete dias de agonia, junto ao Danúbio, na 

campanha da Panônia, devido à pestilência que se alastrava entre os legionários. Para Dion, os 

médicos (físicos) consideraram que a morte de Marco agradaria a Cômodo (Dion Cássio, 

História Romana, LXXII.34.1). Herodiano, por sua vez, enfatiza a preocupação de Marco em 

indicar o filho como sucessor:  

 
Suspeitando que as esperanças de se restabelecer eram escassas e 
vendo que seu filho era ainda muito jovem, teve medo que ao 
encontrar-se órfão tão jovem, com o poder absoluto e sem limites nas 
mãos, rechaçasse os bons costumes e ensinamentos e se entregasse a 
bebedeiras e desordens, pois facilmente as almas dos jovens se 
deslizam em direção aos prazeres e se afastam dos hábitos honestos 
de sua educação (Herodiano, História do Império Romano após 
Marco Aurélio, I.3.1-2). 

Interessante como Herodiano passa a arrolar exemplos de soberanos que haviam 

ascendido ao poder muito jovens e que por isso teriam cometido excessos frente aos seus 

súditos. Ele cita Dioniso, tirano da Sicília; os sucessores de Alexandre Magno, principalmente 

Ptolomeu, que chegou a se casar com uma irmã, e Antígono, que se vestia como o deus 

Dioniso, portando uma coroa de folhas de parreira e um tirso; Nero, que teria assassinado a 

própria mãe; e Domiciano, que agia com extrema crueldade (Herodiano, História do Império 

Romano após Marco Aurélio, I.3.2-4). Assim, para este autor, Marco não poderia ser 

responsabilizado pelo mau governo de Cômodo, pois a doença o havia retirado do mundo dos 

vivos e o impedido de melhor preparar Cômodo para a tarefa de governar os romanos. A 

juventude do soberano é que seria a real causa de seu mau governo.  

Num discurso proferido para os soldados e enviado em carta para o Senado, logo antes 

de morrer, Marco teria afirmado que: 

 
Nem a abundância do dinheiro é bastante para a insaciabilidade da 
tirania, nem a proteção da guarda é suficiente para proteger o 
governante se não se conta com o afeto dos súditos. (...) É difícil 
guardar medida e por limite às paixões quando se tem o poder nas 
mãos (Herodiano, História do Império Romano após Marco Aurélio, 
I.4.4). 

 
Foi Cômodo quem procedeu às exéquias imperiais, distribuindo dinheiro para os 

soldados e executando sacrifícios durante os funerais (Herodiano, História do Império 

Romano após Marco Aurélio, I.5.1-2). No início cercou-se dos conselheiros e amigos de 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

145 

 

Marco e, num discurso proferido às tropas, indicou que preferia ser chamado de 

―companheiro em armas‖ (systratiotes) pelos legionários do que ser lembrado somente como 

filho de Marco, pois teria sido a Fortuna (Tyché) quem dispôs que ele governaria o Império 

(Herodiano. História do Império Romano após Marco Aurélio, I.5.3), já indicando que ao 

começar o seu governo teria que refazer todos os laços de clientela e amicitia para ter 

sustentação para governar o patrimônio imperial.  

Dion enfatiza que Marco possuiu todas as virtudes de um bom Príncipe, governando 

melhor que qualquer outro (Dion Cássio, História Romana, LXXII.34.2). Não realizou 

grandes proezas físicas, visto que possuía um corpo frágil, mas teve sua vida devotada à 

distribuição de benesses. Por isso, erigiu um templo dedicado à Liberalitas  e à Indulgentia no 

Capitólio. Sua educação teria sido de grande importância para ele, mantendo um eficaz 

impulso em direção às virtudes. Soube se cercar dos melhores homens da Casa de Tibério 

(Tiberiane Oikía) (Dion Cássio, História Romana, LXXII.35.4). Vestia-se como um cidadão 

privado, recebia amavelmente os Cavaleiros e escrevia múltiplas cartas para os amigos, 

buscando, assim, agradar a membros de vários estratos sociais. Dion expressa claramente sua 

opinião sobre Marco: ―Eu o admiro mais que todos, pois apesar de ter enfrentado 

extraordinárias dificuldades, ele soube sobreviver e preservar o Império‖ (Dion Cássio, 

História Romana, LXXII.36.4). Como Herodiano, lamenta que Cômodo o tenha sucedido, 

pois teria sido ―fonte de vários desapontamentos‖ (Dion Cássio, História Romana, 

LXXII.36.4). 

Portanto, a imagem construída por Herodiano e Dion Cássio do governo e das ações 

de Marco Aurélio é altamente positiva. Os autores fornecem informações complementares, 

pois enquanto Herodiano se ocupa da educação de Marco e de sua relação com as famílias 

senatoriais, Dion ressalta seus sucessos bélicos, garantidos exatamente por sua educação 

superior e suas relações de poder com os melhores e mais capazes homens do Império. Por 

meio destes dados, pode-se perceber como Marco foi considerado um bom Príncipe por ter 

conseguido manter a estabilidade apesar de todas as batalhas que teve que enfrentar ao longo 

de seu governo. 

 

Bibliografia 

Duby, G. (1993). A História Continua. Rio de Janeiro. 

Cassola, F. (1967). Introduzione. Storia dell‘Impero Romano dopo Marco Aurelio. Firenze. 

Chastagnol, A. (1970). ―L‘Évolution de l‘Ordre Sénatorial aux IIIº et IVº Siècles de notre 

ère‖, Revue Historique 496, 305-314. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

146 

 

Cizek, E. (1990). Mentalités et Institutions Politiques Romaines. Paris. 

De Blois, L. (1994). ―Traditional Virtues and New Spiritual Qualities in Third Century Views 

of Empire, Emperorship and Practical Politics‖, Mnemosyne 47, 166-176. 

Hammond, M. (1957). ―Composition of the Senate A.D. 68-235‖, Journal of Roman Studies 

47, 74-81. 

Hose, M. (2007). ―Cassius Dio: A Senator and Historian in the Age of Anxiety‖, en  

Marincola, J. (ed.), A Companion to Greek and Roman Historiography, London, 461-467. 

Konstan, D.  (2008). A Amizade no Mundo Antigo. São Paulo. 

Manning, C. E. (1985). ―Liberalitas - The Decline and Rehabilitation of a Virtue‖, Greec & 

Rome 32, 73-83. 

Mazzarino, S. (1974). Il Pensiero Storico Classico. Roma. 

__________. (1991).  O Fim do Mundo Antigo. São Paulo. 

Millar, F. (1992). The Emperor in the Roman World. London. 

Roques, D. (1990). ―Introduction‖, en Histoire des Empereurs Romains. Paris, 1-15. 

Saller, R. (1982). Personal Patronage under the Early Empire. Cambridge. 

_______. (1990). ―Patronage and Friendship in Early Imperial Rome: Drawing the 

Distinction‖, en Wallace-Hadrill, A. (ed.), Patronage in Ancient Society, London, 49-62. 

Talbert, R. J. A. (1984). The Senate of Imperial Rome. Princeton. 

Torres Esbarranch, J. J. (1985). ―Introducciñn‖, en Historia del Imperio Romano después de             

Marco Aurélio, Madrid, 7-84 

 

  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

147 

 

Administración municipal romana y problemas financieros 

Juan Francisco Rodríguez Neila 
Universidad de Córdoba - España 

 

En las colonias y municipios romanos los asuntos de carácter hacendístico ocupaban un 

lugar destacado, y podían ser especialmente complejos en los más importantes, exigiendo unos 

criterios básicos de gestión y un aparato burocrático1. Si observamos las leyes municipales de 

Hispania, podemos comprobar cómo gran parte de sus contenidos se centra en temas fiscales, 

bienes comunales, procedimientos de administración y justificación de la pecunia publica y 

responsabilidad de los gestores locales2. Ello refleja la preocupación del régimen imperial por 

el buen gobierno de las ciudades, y en concreto por el control financiero. En tal sentido se 

aplicaron esquemas institucionales difundidos por todo el imperio, así como mecanismos 

jurídicos de supervisión propios del estado. 

 En época republicana el Senado de Roma tuvo amplias competencias sobre el tesoro 

estatal3. De forma similar los consejos municipales (ordines decurionum) gozaron de 

máximas competencias sobre el patrimonio comunal, como indican tanto el estatuto de Urso, 

colonia fundada por César en el sur de Hispania (45 a.C.), como los reglamentos de algunos 

municipios de la Bética en época flavia (Malaca e Irni principalmente)4. Sólo dichas 

corporaciones tenían autoridad para tomar decisiones que implicaran gastos del erario. 

Evidentemente la adecuada gestión de los asuntos fiscales, una gran responsabilidad, exigía 

algo más que una exposición razonada por parte de los magistrados, o un debate más o menos 

profundo en el senado local. Sobre todo cuando se trataba de emprender opera publica, sin 

duda las inversiones más costosas. Teniendo en cuenta que las ciudades romanas se 

autofinanciaban, pues el estado no les aportaba regularmente dinero, acometer proyectos 

edilicios requería tener unas finanzas saneadas, con liquidez de numerario, así como un 

patrimonio inmobiliario que garantizara su solvencia económica.  

 

a. Irregularidades administrativas.  

                                                           
1. Sobre las finanzas municipales: Rodríguez Neila (2003); Lo Cascio (2006). 
2. El término pecunia puede aludir tanto al dinero en sí, como al patrimonio o riqueza en general, en este caso de 
una ciudad. Vide Mantovani (2006). 
3. Vide Cerami (1972, 785 ss.).  
4 . Abreviaturas utilizadas: LCGI: lex coloniae Genetivae Iuliae = Urso); Lex Irn.: lex Irnitana; Lex Mal.: lex 
Malacitana; Lex Tar.: lex Tarentina; Tab. Her.: Tabula Heracleensis. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

148 

 

Antes de tomar decisiones sobre una obra pública, lo lógico sería que los decuriones 

evaluaran sus costes reales, a fin de evitar que tuviera que abandonarse antes de su 

finalización, por mal diseño del proyecto, defectos de construcción o mala calidad del terreno. 

O que tuviera que ser rectificada o reforzada, con los consiguientes gastos añadidos. En 

definitiva que se malgastara el dinero público en una empresa inútil, como observó Plinio el 

Joven, siendo gobernador de Bitinia, en algunas ciudades de esa provincia5. Su 

correspondencia con Trajano refleja cómo algunos senados locales podían no asesorarse 

convenientemente y aprobar proyectos edilicios mal presupuestados, cuyos costes reales 

acababan disparándose, o cuya ejecución era realizada defectuosamente, y por ello tales obras 

no podían utilizarse6. Los empresarios de la construcción engañaban a las autoridades sobre 

cantidades, costes y medidas de los edificios, aprovechándose de su ignorancia en cuestiones 

muy específicas de la edilicia pública, siendo frecuente que las obras se ejecutaran sin cumplir 

las condiciones acordadas. 

 Con relación a las irregularidades financieras, la casuística podía ser variada. Por ejemplo 

si los magistrados desembolsaban sumas de la pecunia publica para objetivos no aprobados por 

los decuriones, o no observados en la ley municipal7; o bien retenían fondos públicos no 

gastados en los fines previstos, o sumas percibidas por diversos conceptos8. También podía 

suceder que no fueran muy celosos al reclamar los vectigalia que debían abonar al tesoro local 

los arrendatarios de bienes públicos9; que no controlaran los plazos de alquiler, permitiendo un 

uso ilimitado de los mismos, lo cual restaba ingresos al aerarium10; e incluso que liberaran a los 

deudores de sus compromisos con la hacienda local11. Plinio pudo comprobar durante su 

                                                           
5. Plin., Ep., X, 37, 1; 38; 39, 1-4, 5-6. Vide Daguet-Gagey (2010). 
6. Los gobernadores provinciales tuvieron por ello poderes para auditar las cuentas de las ciudades, 
especialmente los gastos en obras públicas. Vide Burton (2004). 
7. Vide al respecto la prolija relación de gastos oficiales que ofrece Lex Irn., 79. 
8. Así multas, tasas municipales, contribuciones por el alquiler de bienes comunales (LCGI, 65, 82, 96; Lex Irn., 48, 
63, 66, 67, 72, 76). Cfr. Dig., 48, 13, 2, Paul. 
9. Cfr. LCGI, 65, 82, 96; Lex Irn., 76; Plin., Ep., X, 108.  
10. En Urso esos alquileres se hacían por un lustro (LCGI, 82). También el uso de praedia municipales podía 
contratarse in perpetuum, manteniéndose el acuerdo mientras se pagara el preceptivo vectigal (Gaius, Inst., III, 
145). Vide Moatti (1997, 90 ss.). Los magistrados debían exigir cautiones cuando suscribían contratos de alquiler 
de praedia publica (Dig., 50, 8, 5, (3, 1), Pap.). 
11. Cfr. Lex Irn., 79. Como indica el jurista Ulpiano, ciertos ordines decurionum a menudo (ut solent) emitían 
ambitiosa decreta condonando deudas públicas (Dig., 50, 9, 4). El gobernador podía intervenir para que quienes 
tuvieran deudas con las ciudades las pagaran (Dig., 50, 8, 2, 3, Ulp.). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

149 

 

mandato en Bitinia cómo los recursos financieros de algunas ciudades se resentían por la 

insolvencia de sus deudores12.  

Los magistrados actuaban igualmente con negligencia cuando no se informaban 

adecuadamente sobre la solvencia profesional de los empresarios (redemptores) que obtenían 

las contratas de obras y servicios municipales. O bien cuando aceptaban praedes que no eran 

idóneos, o praedia ofrecidos como fianza pero no verificados, no protegiendo los intereses de 

la comunidad13. También resultaba perjudicial para el tesoro municipal su falta de diligencia, 

si no efectuaban con detenimiento tanto el seguimiento de una obra, vigilando que los 

contratistas no cometieran fraudes, como la probatio final, aceptándola sin comprobar si 

respondía a las condiciones de la lex locationis o si tenía deficiencias14. Situaciones así 

también las pudo constatar Plinio en algunas ciudades de Bitinia, todo lo cual suponía malgastar 

el  dinero público15.  

 

b. Corrupción en los asuntos municipales.  

De la desidia o irresponsabilidad los gestores municipales podían pasar al abuso,  cuando no a 

la corrupción. Podía, por tanto, ser oportuna cierta fiscalización de la actividad de los 

magistrados por parte de los decuriones, sobre todo en asuntos de carácter financiero. Lo 

vemos ya en la lex parieti faciundo de Puteoli del 105 a.C.16, que reservaba a los decuriones, y 

no sólo a los duunviros, la potestad de certificar finalmente una obra pública. Así podían evitarse 

ciertos delitos. Por ejemplo que un magistrado sin escrúpulos exigiera al redemptor dinero o 

favores personales, amenazándole con no aprobar su trabajo e incluso vender los bienes 

ofrecidos como fianza. Que tales situaciones se daban lo confirma el relato de Cicerón sobre las 

corruptelas de Verres en el asunto del templo de Cástor17. Pero también los mencionados 

reglamentos locales de Hispania sugieren tales irregularidades, cuando establecen que los 

duunviros sólo podían vender las garantías inmobiliarias ofrecidas por un redemptor incumplidor 

no a su libre arbitrio, sino previa aprobación del ordo decurionum18. 

                                                           
12. Plin., Ep., X, 17a, 47, 108. 
13. La obligación que tenían los contratistas de ofrecer fiadores y fianzas reales está recogida en los estatutos 
municipales de Hispania (Lex Mal.-Irn., 65). 
14. Sobre estas cuestiones Rodríguez Neila (2009b). 
15. Vide Daguet-Gagey (2010, 251-258). 
16. Lex Puteol., III, 7-12. 
17. Cic., Verr., II-1, 131-138. Vide Du Plessis (2004, 295-300). 
18. Lex Mal.-Irn., 64. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

150 

 

 Las anomalías en las contratas públicas podían surgir ya desde el inicio del proceso 

administrativo. En las del estado fueron frecuentes las componendas entre magistrados y 

redemptores para elevar el precio de la subasta, desestimando ofertas de mejor precio y 

obteniendo ganancias ilícitas con ello19. También los duunviros podían mostrar preferencia 

por las propuestas de determinados empresarios, pese a ser más costosas o tratarse de 

individuos poco fiables, movidos por relaciones de parentesco o amistad, o por recibir 

sobornos. Plinio nos presenta un caso. Nicomedia había invertido más de tres millones de 

sestercios en construir un acueducto, que se había abandonado sin terminar, y acabó siendo 

demolido. Luego se gastó mucho menos, doscientos mil sestercios, en otro que también acabó 

inutilizado. Posiblemente las contratas se concedieron a redemptores incompetentes, quizás 

por sus amistades entre la clase dirigente local. De hecho Trajano le recomendó que 

investigara si se había perdido tanto dinero, porque los magistrados que habían adjudicado las 

contratas y las personas que las habían obtenido se habían hecho favores entre sí20.  

 Que tales formas de corrupción eran habituales en las opera publica municipales es 

algo que confirma mucho antes la ley de Urso, al prohibir a los duunviros y prefectos que 

aceptaran regalos o favores de nadie, bien directamente o a través de sus parientes, citándose 

especialmente los redemptores, mancipes o sus fiadores (praedes)21. Asimismo los reglamentos 

flavios vetaban la participación de los magistrados, sus familiares y sus subalternos 

(apparitores) en los negotia communia, así los contratos para la ejecución de opera publica o 

prestación de servicios de interés general (ultro tributa), e igualmente su acceso al alquiler o 

venta de bienes comunales, o a las concesiones de recaudación de impuestos (publica)22.  

 Las disposiciones anteriores contra algunas formas de corrupción constituyen sin duda la 

aplicación al régimen administrativo local de la legislación cesariana, que muestra una evolución 

en el tratamiento jurídico del crimen repetundarum, que culmina en la lex Iulia repetundarum 

del 59 a.C.23 Esta normativa, que amplió los supuestos delictivos y los sujetos de delito, y 

endureció las penas, trataba de evitar también que quienes ejercían funciones municipales 

abusaran de su imperium y potestas para obtener provechos para sí mismos y sus allegados24.  

 
                                                           
19. Como el ya citado caso de Verres (Cic., Verr., II-3, 20-21, 50-51). Vide al respecto Perelli (1994) y Rosillo 
(2010). 
20. Plin., Ep., X, 37, 1; 38. 
21. LCGI,  93. Incluso los apparitores y servi publici podían pedir compensaciones económicas o favores a 
cambio de influir sobre sus superiores (Perelli, 1994, 229). 
22. Lex Irn., 48; también Lex Urs., 93. Sobre el tema Milazzo (1993, 155 ss.) y D´Ors (1997, 95 s.). 
23. Esta normativa sobre la corrupción (ambitus) estuvo en vigor durante todo el imperio. Cfr. Dig., 48, 11.  
24. Vide Murga (1989-1990) y Venturini (1979 y 1994). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

151 

 

c. El fraude documental.  

Las irregularidades que afectaban a la pecunia publica no sólo se cometían en las actuaciones 

administrativas, sino también en los documentos que debían acreditarlas oficialmente. Sabemos 

que los fraudes fueron siempre un problema en la burocracia romana, sobre todo al final de la 

República25. A nivel municipal ya la lex Tarentina consideraba como delito de peculatus la 

falsificación de las escrituras públicas (litterae publicae)26. Podían anotarse en ellas sumas 

inferiores a las que el aerarium local debía percibir por cualquier concepto, o simplemente 

anular tales deudas para beneficiar a alguien. O podían consignarse cifras inferiores a las 

realmente percibidas por  la venta o el arrendamiento de un bien público, reteniéndose cantidades 

que debían ingresarse en la caja comunal27.  

 En principio los magistrados y sus subalternos debían velar para que nadie accediera a 

los registros públicos (tabulae publicae) sin su permiso, a fin de evitar alteraciones o 

falsificaciones28. Aunque quienes estaban en habitual contacto con los instrumenta, 

especialmente los scribae, serían los más proclives a cometer fraudes, tanto en sus contenidos 

como en los propios soportes materiales, introduciendo añadidos, cambiando datos, 

suprimiendo partes, o incluso eliminándolos físicamente29. Otra posibilidad de dolo consistía 

en borrar información en los documentos originales, transcribiendo el resto del texto a otras 

tabulae (añadiendo o no nuevas anotaciones), poniendo sellos falsos e incluso imitando la firma 

de los escribas30. Conviene recordar que muchos documentos se redactaban sobre tabulae 

ceratae, un soporte material poco fiable cuyo contenido podía cambiarse fácilmente31.  

 No obstante el régimen imperial parece haber propiciado un mayor control sobre los 

fondos públicos, y en concreto sobre los instrumenta oficiales, desarrollando una normativa 

jurídica que consideraba faltas graves las irregularidades indicadas32. Quizás por ello el 

reglamento de Irni, ya en época imperial, es más detallista que el de Urso sobre las modalidades 

de falsificación documental. Con relación a los scribae establece severas normas, acentuándose 

su responsabilidad en la redacción de las tabulae communes, que debían scribere con total 

                                                           
25. Vide sobre esta cuestión Fezzi (2003, 105 ss.). 
26. Lex Tar., I, 3-4. La lex Iulia peculatus penalizó la alteración y anulación de registros y escrituras contables. 
27. Lo constata por ejemplo Cicerón (Nat. deor., 3, 30, 74; Rab. perd., 3, 8; Verr., II-3, 83), y fue un delito 
habitual, como lo indica Marciano en época severiana (Dig., 48, 13, 12 (10), pr.). 
28. Vide al respecto Gnoli (1979, 148 ss.).  
29. LCGI, 81: fraus per litteras sciens y con dolus malus. Cfr. Cic., Verr., II-2, 101 y 104-105, y II-5, 48; Dig., 
48, 10. Vide Fezzi (2003, 3 ss. y 105 ss.). 
30. Cfr. Cic., Nat. deor., 3, 30, 74; Apul., Apol., 89, 3; Dig., 48, 13, 10 (8), 1, Ven. 
31. Cfr. Cic., Cluent., 14, 41 y Flacc., 21; Quint., Inst. Orat., X, 3, 31; Juv., Sat., 1, 1, 67 s.; 5, 13, 135 ss.; 5, 14, 55; 5, 
16, 40 ss.; Plin., Ep., X, 65; Dig., 28, 4, 1-4. Vide Fezzi (2003, 111 s.).  
32. Vide Fezzi (2003, 3 ss. y 105 ss.). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

152 

 

fidelidad, no consignando nada falso a sabiendas y con dolo malo, ni omitiendo maliciosamente 

todo lo que debiera constar en ellas33. 

 Pero en última instancia la responsabilidad era de los magistrados, porque apparitores 

y servi publici trabajaban a sus órdenes34. Por ello era conveniente que controlaran la labor 

de sus auxiliares, procedimiento normal en los archivos del estado romano35. Incluso el falsum 

en los documentos públicos podía ser obra de los propios magistrados, con o sin la colaboración 

de sus subordinados36. Y aunque los estatutos hispanos no los relacionan directamente con tales 

fraudes, sí previenen contra una colaboración delictiva entre ellos y sus apparitores para lucrarse 

en los negocios municipales37. Además la sanctio general al final de la ley de Irni establece 

duras penas contra quienes actuaran conscientemente contra sus disposiciones, citándose 

expresamente los fraudes38. A su vez el jurista Ulpiano sí engloba la falsificación de las tabulae 

publicae por los magistrados dentro de la casuística del crimen maiestatis39.  

 

d. Problemas financieros y algunas soluciones.  

Evidentemente no todos los gobernantes locales serían honrados y aplicados en sus 

obligaciones, como señalaba Ulpiano40. Contumacia, pereza o mala salud podían influir 

igualmente en su desatención hacia los asuntos públicos. Como pudo comprobar Plinio en 

algunas ciudades de Bitinia, no siempre los dirigentes municipales actuaban con acierto u 

honestidad al administrar los fondos públicos. Y en casos extremos se podía llegar a aquella 

situación de tenuitas publica a la que apelaron en el 79 d.C. los dirigentes de Munigua, una 

localidad de la Bética, para intentar salvar sin éxito una negativa coyuntura fiscal de la que 

ellos mismos pudieron ser responsables41. Debemos preguntarnos ahora qué soluciones podían 

adoptar las administraciones locales si el erario comunal se encontraba en situación crítica, 

incluso sin liquidez inmediata para atender gastos oportunos o imprescindibles.  

 Había dos opciones de primera mano. Una podía ser presionar a quienes tenían débitos 

con la ciudad para que saldaran sus deudas, hecho que Plinio pudo constatar al examinar las 

                                                           
33. LCGI,  81; Lex Irn., 73. 
34. Cfr. Cic., Verr., II-3, 183-185. 
35. Cfr. Bats (1994, 28) y Coudry (1994, 67 ss.). 
36. Con relación a los delitos penados por la lex Iulia peculatus, Ulpiano (Dig., 48, 13, 1) pone en el mismo plano 
tanto la malversación de fondos públicos como la complicidad en tales acciones. Vide Gnoli (1979, 152 ss.). 
37. Lex Irn., 48.  
38. Lex Irn., 96: ...neque adversus hans <legem> sciens d(olo) m(alo) facito quove huic legi fraus fiat. 
39. Dig., 48, 4, 2. 
40. Dig., 50, 8, 8 (6). Cfr. Dig., 50, 1, 13-14, Pap. 
41. AE, 1962, 88, epistula imperial dirigida a los decuriones y quattuorviros de la ciudad, fechada el 7-IX-79 d.C. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

153 

 

cuentas de Apamea y Prusa42. La otra posibilidad era obviamente ahorrar dinero. Por ejemplo 

reduciendo el número de apparitores a los que se pagaba una merces anual43. También algunas 

de sus ocupaciones podían ser asumidas por servi publici, a los que bastaba con alimentar y 

vestir44. Asimismo se podía prescindir de médicos y profesores públicos, a quienes también se 

abonaban honorarios45. O restringir el envío de legationes a las imprescindibles, sólo cuando 

hubiera asuntos importantes que tratar46. 

Otro capítulo importante era la religión oficial, tanto las actividades de culto, como el 

mantenimiento de edificios y espacios sagrados. Como indican los estatutos hispanos, era 

atendido con fondos públicos47. Pero era factible disminuir los dispendios. Por ejemplo 

acordando contratas plurianuales con los redemptores que suministraban todo lo necesario para 

los sacra, con el fin de rebajar costes. Igualmente las donaciones voluntarias de dinero con 

carácter votivo (stips) que iban destinadas a los templos, podían significar puntuales ahorros 

para el tesoro municipal48. También en otro capítulo podían limitarse las expensas, los banquetes 

públicos con cargo al erario comunal celebrados en ocasiones festivas, pues frecuentemente 

fueron financiados por la munificencia privada49.  

Mayores costes tenían las obras comunales. Si la pecunia publica no bastaba para 

contratar todos los trabajos con redemptores privados, el gobierno municipal podía rebajar costes 

utilizando a sus servi como mano de obra50. También hubo ciudades que recurrieron a damnati 

con tal fin51. Otra solución eran las prestaciones obligatorias y gratuitas de la población 

                                                           
42. Plin., Ep., X, 108. Ello podía gestionarse a través del kalendarium. Vide al respecto Minaud (2005, 206-217). 
Los gobernadores provinciales apoyaron las demandas de las ciudades que trataban de recuperar dinero de sus 
debitores, e incluso propiedades inmobiliarias usurpadas por particulares. Vide Burton (2004, 331-336). 
43. Cfr. LCGI, 62. En el reglamento de Irni, por el contrario, los sueldos de los subalternos (aera apparitoria) no se 
cuantificaron (Lex Irn., 73, 79). 
44. Lex Irn., 79: cibaria vestitum.  
45. Dig, 50, 9, 4, 2, Ulp. 
46. De hecho Vespasiano limitó a tres el número de miembros de una legatio, para que las ciudades eliminaran 
gastos (Dig., 50, 7, 5, 6, Marc.).  
47. Cfr. LCGI, 69, 72; Lex Irn., 77, 79. Sobre esta cuestión Mangas (1997) y Raggi (2006, esp. 710-718). 
48. Cfr. LCGI, 72. Vide al respecto Raggi (2006, 715-718). 
49. Cfr. LCGI, 69; Lex Irn., 77, 79,  92 (cenae, epula o vescerationes). Sobre el tema Rodríguez Neila (2009a). 
50. LCGI, 62 (ocho servi publici); Lex Irn., 19, 72, 78, 79. En un epígrafe de Ostia se mencionan ochenta y un 
esclavos públicos (CIL, XIV, 155). Setecientos había en Roma para el servicio de aguas (Frontin., De Aquaed., 
116-117). 
51. Cfr. Plin., Ep., X, 31-32. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

154 

 

(munitiones). Aparecen reguladas en las leyes locales de Hispania, con el fin de que las 

autoridades tuvieran todo el respaldo jurídico para exigirlas52.  

Una tentación recaudatoria podía ser subir el importe de los vectigalia, que eran tasas e 

impuestos municipales cobrados por muy diversos conceptos. Constituían un capítulo sustancial 

de ingresos, aunque variable según las ciudades53. Pero su imposición debía ser aprobada desde 

Roma54. De hecho cuando Sabora (Bética) pidió permiso a Vespasiano para subir tales 

contribuciones, justificando su petición con un memorándum (libellus), no tuvo éxito, pese a 

que sus dirigentes insistieron en las difficultates y situación de infirmitas que dicha 

comunidad sufría55. La respuesta imperial les dejó claro que no debían afrontar tales 

coyunturas con expedientes que perjudicaran a la población. 

 Muchas ciudades disponían de un patrimonio inmobiliario (agri, silvae, praedia, 

aedificia), que en situaciones de dificultad económica podía garantizar su solvencia financiera. 

Por ejemplo si el  aerarium no podía hacer frente a gastos inevitables o imprevistos, o bien al 

pago de deudas. En tal caso era factible obtener liquidez vendiendo bienes de titularidad 

pública56. Su alienación estaba prohibida en la ley de Urso. Pero el reglamento de Irni sí admite 

dicha posibilidad57. La operación, de la que se encargarían los duunviros previo decreto 

decurional, seguiría un procedimiento similar al que se utilizaba para vender los bienes 

hipotecados ofrecidos a la ciudad como garantía58. 

 Pero no siempre las ciudades contarían con respaldo patrimonial suficiente para resolver 

sus apuros financieros. Munigua, por ejemplo,  no quiso o no pudo recurrir a tal expediente para 

saldar la deuda que tenía contraída con un conductor vectigalium. Si no era posible enajenar 

bienes comunales, o tal recurso no bastaba para resolver las dificultades económicas, había una 

soluciñn de emergencia, solicitar un préstamo ―en interés de la comunidad‖ (pecunia mutua in 

                                                           
52. LCGI, 98; Lex Irn., 83. Vide también Libanio (Or., XLVI, 21) y Plinio el Joven  (Ep., X, 41). Desde la 
República existió en Roma un régimen mixto de munera gratuitos y pago por parte del estado de ciertos trabajos 
especializados (Milazzo, 1993, 28). 
53. Por ejemplo los vectigalia que debían abonar en Urso quienes alquilaban propiedades públicas de la colonia 
(LCGI,  65). Sobre los vectigalia y su variada tipología: Le Roux (1999) y France (2007). 
54. Los gobernadores controlaron directamente esta cuestión (Burton, 2004, 323 s.).  
55. CIL, II2/5, 871 (77 d.C.). Cfr. Dig., 39, 4, 10 (Hermog.5 epit.). De hecho ya Tiberio había quitado a muchas 
comunidades el ius metallorum ac vectigalium (Suet., Tib., 49). 
56. Plinio el Joven aconsejaba reinvertir la pecunia publica excedente adquiriendo tierras o prestando a interés 
(Plin., Ep., X., 54, 1). Era preferible la primera opción, pues los praedia comprados no sólo permitían cobrar 
vectigalia si se arrendaban, sino también obtener liquidez con su venta en situaciones de crisis. Sobre estas 
operaciones financieras: Gabrielli (2006).  
57. LCGI, 82, aunque sí estaba prevista la venta de algunos inmuebles confiscados. Cfr. LCGI, 76; Lex Irn., 79. 
58. Lex Mal.-Irn., 64. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

155 

 

usus reipublicae), una especie de ―deuda pública‖59. Tal procedimiento consta en la ley de Irni, 

aunque con ciertas condiciones: que los decuriones lo aprobaran, pero contando con la 

autorización del gobernador provincial, si las sumas obtenidas en préstamo superaban los 

cincuenta mil sestercios anuales, a fin de evitar el endeudamiento excesivo60.  

 Poco sabemos sobre la gestión de tales préstamos, no tenemos documentos 

concretos61. Pero seguramente serían los duunviros quienes se encargarían de negociar con los 

potenciales prestamistas62. Obviamente estaban obligados a conseguir las mejores 

condiciones63, y  a ofrecer a los financieros los convenientes avales64. Era un expediente cuya 

oportunidad decuriones y magistrados debían sopesar bien, ya que entrañaba riesgos, pues había 

que devolver el capital y abonar los intereses65. Además varios pasajes del Digesto sugieren que 

la responsabilidad de reembolsar un préstamo recaía no sobre la ciudad en conjunto, sino sobre 

sus dirigentes66.  

 En situaciones de crisis algunas comunidades podían apelar a la generosidad imperial, lo 

que era más bien excepcional. O encontrar munificentes ciudadanos dispuestos a asumir ciertos 

gastos. El auxilio del evergetismo, cuyas manifestaciones debemos verlas como algo puntual y 

coyuntural, podía resultar providencial si, por ejemplo, servía para afrontar los costes de una obra 

pública o sostener parte de las actividades de la religión oficial67. Es cierto que los donantes no 

estaban obligados a dar. Pero sabemos que a veces fueron presionados tanto por los ordines 

decurionum como por el populus, para que remediaran con su dinero ciertas carencias.  

 Eso no quiere decir que la ejecución de un proyecto edilicio dependiera únicamente de 

que hubiera evergetas dispuestos a financiarlo. Las previsiones de gastos del estatuto de Irni 

incluían fondos de la pecunia communis para construir o reparar opera eiu[s] municipi68. Pero 

                                                           
59. La comparación es de Lo Cascio (2006, 681).  
60. Lex Irn., 80. 
61. A nivel privado sí nos informa el archivo de los Sulpicii, banqueros que operaron en el siglo I d.C. en la zona 
de Puteoli (Camodeca, 1992, 165 ss.; 1999, 133 ss.). 
62. Así se refleja en una inscripción de Nimes (AE, 1982, 681): ...saepe pecunia mutua quae a magistratibus 
petebatur data. Vide Rodríguez Neila (2005, 120-129).  
63. Las tasas de interés podían variar mucho de un lugar a otro (Dig., 13, 4, 3, Gai.), aunque un máximo anual 
del 12% fue normal en época imperial (Jones, 2006, 253 s.). Pero tarifas más bajas podían facilitar la colocación 
de excedentes de la pecunia publica prestando a interés (Plin., Ep., X, 54-55). 
64. Cfr. Apul., Met., I, 21, 5-6 y 22, 2; Dig., 20, 1, 11, pr., Marcian. 
65. No estamos bien informados sobre condiciones y formas de reembolso. El patrimonio inmobiliario de la 
ciudad o los vectigalia a ingresar podían servir como garantía del préstamo.  
66. Dig., 3, 4, 7, 1 (Ulp.); 3, 4, 8 (Iav.); 12, 1, 27 (Ulp.). Cfr. Plin., Ep., X, 54, 2. Vide Bogaert (1968, 247 s.) y 
Migeotte (1984, 290 s.). 
67. Vide al respecto Melchor (1994, esp. 115-121, 130-138 y 147-171).  
68. Lex Irn., 79. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

156 

 

la evidencia epigráfica muestra que en muchos lugares una parte importante de la construcción 

pública fue sufragada por el mecenazgo cívico69. Y a menudo las liberalidades procedieron de 

notables que habían ejercido el duunvirato, y que quizás pudieron constatar ciertas necesidades 

mientras desempeñaban dicho cargo70. Aunque no es fácil cuantificar las respectivas 

contribuciones de la pecunia publica y del evergetismo en el desarrollo urbanístico de cada 

ciudad71. Incluso la incompetencia de las autoridades locales para culminar opera publica frenó 

ocasionalmente la ejecución de trabajos complementarios, que algunos mecenas se habían 

comprometido a pagar72. 

 Más variables eran los ingresos que las ciudades podían obtener de dos tipos de ayudas 

privadas. Me refiero a las summae honorariae y los legados. Las summae honorariae pagadas 

por decuriones, magistrados o sacerdotes cuando accedían a sus funciones, eran auxilios 

económicos puntuales. Tenían el aliciente de aportar numerario al tesoro local, que las 

autoridades podían usar flexiblemente para los fines que estimaran oportunos. Tales 

contribuciones ya aparecen en la ley de Urso, aunque no debieron generalizarse hasta el siglo 

II d.C.73 En cuanto a los legados o fundaciones, el problema era su libre disposición por parte 

de las autoridades municipales74. Generalmente los donantes ponían la condición de que tal 

dinero, o bien los intereses que generaba, fueran empleados únicamente para los fines que 

ellos establecían y que los decuriones no podían alterar75.  

 

e. Pecunia publica y contabilidad.  

Teniendo en cuenta que ni el estado ni el mecenazgo cívico auxiliaban de forma obligatoria y 

regular a los gobiernos municipales, la solvencia económica de una ciudad romana dependía 

fundamentalmente de sus ingresos, de su patrimonio inmobiliario como reserva de capital, y 

de un adecuado control de gastos. Pero la capacidad de los senados y magistrados locales para 

gestionar correctamente la pecunia publica debía tener en cuenta ciertos factores. Uno sería 

contar con registros contables claros y actualizados, que permitieran conocer las 

disponibilidades del aerarium. Los asuntos financieros eran complejos, y difícilmente podrían 

                                                           
69. Cfr. Jouffroy (1986).  
70. Vide Cébeillac (1998, 99 ss.) y Rodríguez Neila-Melchor (2000, 139-238). 
71. Sobre esta cuestión Goffaux (2001). 
72. Cfr. Plin., Ep., X, 40, 1; Dig., 50, 10, 1, Call. 
73. Cfr. LCGI, 70-71. Sobre el tema Melchor (1994, 43 ss.) y Briand-Ponsart (1999). 
74. Cfr. Plin., Ep., VII, 18. Vide al respecto Melchor (1994, 74-79) y Magioncalda (1994, 23-31 y 111-124). 
75. Cfr. Dig., 50, 8, 1, Ulp. Aunque en ciertos casos tales sumas sí podían ser libremente gestionadas por los 
dirigentes locales, si intervenía la autoridad imperial. Cfr. Dig., 50, 8, 6 (4), Val.; 50, 12, 13, 1, Papir. Iust.; 50, 
10, 7 pr., Call. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

157 

 

gestionarse sin una documentación escrita. Sabemos que en Roma la contabilidad fue precisa, 

con un vocabulario específico y riguroso, y procedimientos ―técnicos‖ aplicados tanto a nivel 

estatal como privado, por ejemplo en la banca76.  

 El sistema se extendió a la administración de colonias y municipios, como vemos ya a 

fines de época republicana en la lex Tarentina y en la Tabula Heracleensis77. A su vez los 

estatutos municipales de Hispania aluden a las cuentas públicas (rationes communes), a las 

litterae, que eran los documentos que justificaban las rationes, dándoles fuerza probatoria, y a 

la aplicación de unos principios contables en la gestión de los fondos públicos, lo que se 

indica con la expresión rationes gerere78. Además la ley de Irni observa el nombramiento de 

quaestores, como responsables de determinadas actividades relacionadas con los fondos 

públicos (pecunia communis). Unas tienen que ver con su potestad para gestionarlos (atminis-

trare), y la obligación de supervisar las cuentas para evitar irregularidades (custodiare). Otras 

corresponden a operaciones prácticas de contabilidad, que suponían efectuar anotaciones en las 

tabulae publicae: cobrar o reclamar dinero (exigere), gastar (erogare) y pagar (dispensare)79. 

También Plinio el Joven, que durante su mandato en Bitinia solicitó inspeccionar las rationes 

de Bizantium, Apamea y Prusa, confirma que los procedimientos contables fueron normales 

en las comunidades romanas80. 

 Para el correcto funcionamiento de la tesorería municipal era preciso que los gestores 

locales dispusieran de instrumentos de diverso tipo (adversaria, codex accepti et expensi, 

liber kalendarii), así como de la documentación adicional relativa a las operaciones fiscales 

(contratos de obras y servicios municipales, y de alquiler de bienes públicos, justificantes de 

garantías prestadas, etc.)81. Pero como los magistrados no tenían por qué acreditar 

conocimientos contables, que entonces no estaban al alcance de todos, era preciso contar con 

personal auxiliar para tales tareas. La importancia de la administración financiera queda 

acreditada por la variedad de especialidades laborales documentadas, que se relacionan con 

las operaciones de caja (dispensatores, arkarii, etc.).  

 En el caso de las rationes communes de una ciudad y sus registros materiales, dicha 

labor recaía principalmente en los scribae, que son los únicos apparitores de los magistrados 
                                                           
76. Sobre el tema Nadjo (1989), Minaud (2005) y France (2007).  
77. Lex Tar., 3,  20-25; Tab. Her., 152-156. 
78. LCGI, 80, 81; Lex Irn., 45, 73; Lex Mal.-Irn., 67. El término rationes se usó tanto para las cuentas en general, 
como para operaciones contables más elaboradas. Cfr. Minaud (2005, 151-158). 
79. Lex Irn., 20. Cfr. Apul., Apol., 101, 6. 
80. Plin., Ep., X, 17a, 17b, 18, 43, 47, 48. Cfr., Dig., 2, 13, 10, 1, Gai. Vide Burton (2004, 318-323). 
81. Sobre el tema Rodríguez Neila (2005, 95 ss.). Vide Dig., 32, 92, pr., Paul., sobre la variedad de documentos 
que podía contener un archivo. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

158 

 

cuyas funciones aparecen específicamente reguladas en los estatutos locales de Hispania82. 

En Urso eran qui pecuniam publicam colonorumque rationes scripturus erit, es decir quienes se 

encargaban de controlar los fondos municipales y las correspondientes cuentas. Y en Irni una de 

sus responsabilidades era ordinare los documentos, o sea tenerlos organizados, algo 

imprescindible para manejarlos con facilidad (tractavere), e incorporar nuevos apuntes (scribere) 

en las tabulae publicae83. El personal adscrito al aerarium y al tabularium podía completarse 

con librarii para realizar copias de documentos, e incluso con algunos esclavos públicos 

preparados y de confianza84. Tal pudo ser la competencia de los servi communes que en Irni 

estaban específicamente adscritos a los quaestores85. Todos trabajaban bajo la dirección de 

los duunviros. 

 Menos sabemos sobre los criterios presupuestarios que los gobiernos municipales 

pudieron utilizar en la atministratio del dinero público86. Aunque los reglamentos hispanos sí 

observan algunas formas de control. Por ejemplo cuando algunos conceptos de gastos estaban 

cuantificados por ley y no se podían cambiar. Lo vemos en Urso en el caso de los sueldos de los 

apparitores, y los fondos comunes que los magistrados podían gastar en ludi87. Ello obligaba a 

decuriones y magistrados a ajustarse estrictamente a las sumas oficialmente establecidas para 

tales conceptos. Por el contrario en los estatutos flavios no aparece cuantificado ningún 

desembolso, dejándose al arbitrio del senado local  decidir lo que convenía gastar en cada 

momento88. Otra forma de control consistía en reservar algunos ingresos para fines 

predeterminados. En Urso el importe de las multas impuestas a quienes no pagaban los 

vectigalia por el arrendamiento de bienes comunales, debía destinarse exclusivamente a sufragar 

los sacra de la colonia89. De modo similar el dinero procedente de las colectas hechas para un 

templo (pecunia stipis nomine) debía gastarse sólo en interés del mismo90.  

 Cuando los decuriones debatían ciertos asuntos, por ejemplo los proyectos edilicios, 

no bastaría con evaluar las disponibilidades financieras. También sería conveniente contar con 

                                                           
82. Cfr. LCGI, 62; Lex Irn., 19, 72, 78, 79. Sobre los apparitores municipales: Fear (1989) y Rodríguez Neila 
(1997). 
83. LCGI, 81; Lex Irn., 73. 
84. Servi publici de Pompeya aparecen en las tabulae del banquero pompeyano Caecilius Iucundus emitiendo 
recibos (apochae reipublicae). Vide Andreau (1975, 17 s. y 53 ss.). 
85. Lex Irn., 20. Actuando como actores publici podían efectuar operaciones financieras con la pecunia publica, 
aunque sólo por mandato de los magistrados (Bricchi, 2006, 335-382).  
86. Sobre el tema  Minaud (2005, 296-299). 
87. LCGI, 62 y 70-71. 
88. Lex Irn., 77, 79. 
89. LCGI, 65. 
90. LCGI, 72. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

159 

 

información de carácter técnico, para calibrar adecuadamente su viabilidad y costes. Como los 

dirigentes municipales no tenían por qué ser expertos en cuestiones urbanísticas o en la 

construcción, podemos suponer que si querían actuar de forma responsable se asesorarían por 

expertos antes de aprobar un trabajo público. 

 El sistema de contratas de obras y servicios municipales nos ilustra sobre algunos 

aspectos de la administración fiscal. Los reglamentos hispanos otorgan a los duunviros 

importantes atribuciones en la cura operum publicorum, lo que suponía asumir graves 

responsabilidades91. Pero el tema lo tenemos documentado antes en la ya citada lex parieti 

faciundo de Puteoli, que nos ofrece un ejemplo de locatio operis arbitratu duouir(um)92. 

Como en Roma, también en las ciudades tales contratas eran otorgadas mediante subasta, para 

obtener las ofertas más económicas93. Aunque ello implicaba ciertos riesgos. Por ejemplo 

que, al tratar de rebajar gastos, el coste real del proyecto superara al final las previsiones 

iniciales; que se adjudicara su ejecución a un redemptor deshonesto o incompetente; o que las 

calidades no fueran las adecuadas, como constató Plinio al inspeccionar algunas obras 

municipales en Bitinia94. Pero ya antes el discurso acusatorio de Cicerón contra Verres a 

propósito del templo de Cástor, resulta ilustrativo sobre ciertas irregularidades que podían 

darse en las contratas de obras públicas95.   

 

f. Controlando a los gestores municipales.  

Las irregularidades en la administración de la pecunia publica no debieron ser un hecho 

excepcional en las comunidades romanas, aunque los ejemplos concretos afloran escasamente en 

las fuentes. No obstante los reglamentos locales de Hispania incorporan ciertas prevenciones 

jurídicas, que podían favorecer el control financiero. Al tener los magistrados un importante 

papel en la gestión de la pecunia publica, un factor que podía pesar en su labor era el juramento 

(iusiurandum in leges) que prestaban, que les exigía actuar siempre según la lex y el interés 

colectivo, no haciendo nada en contra, e impidiendo que otros lo hicieran96. 

                                                           
91. LCGI, 77, 78, 99; Lex Irn., 82, 83. Incluso tras cesar en el cargo debían responder de los negotia communia que 
hubieran gestionado, extendiéndose dicha obligación a sus herederos. Cfr. Dig., 44, 7, 35, 1 (Paul.). Sobre esta 
cuestión Bricchi (2006). 
92. Lex Puteol., I, 5-8. Cfr. Tab. Her., 29-49. 
93. Lex Irn., 48, 63. Vide al respecto Cimma (1981, 41 ss.), Milazzo (1993, 76 ss. y 155 ss.) y Trisciuoglio 
(1998, 181 ss.). Sobre las subastas García Morcillo (2005). 
94. Plin., Ep., X, 37, 38, 39, 81, 90. Cfr. Vitruv., De Arch., 10, praef.; Tac., Ann., III, 31, 5; Dig., 19, 2, 60, 4, Lab. 
La legislación romana estableció una actio in factum contra los arquitectos y contratistas negligentes (Dig., 11, 6, 7, 
3, Ulp.). 
95.  Cic., Verr., II-1, 131-150. 
96. Lex Irn.-Salp., 26; Lex Mal.-Irn., 59. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

160 

 

 Además los estatutos municipales incorporan prevenciones jurídicas contra la hipotética 

corrupción de los magistrados. Así las fianzas (cautiones) que debían ofrecer como garantía 

de su honesta gestión del patrimonio común97, a fin de que mantuvieran intacta (salva) la 

pecunia communis que tenían que manejar (tractare) en razón de su cargo (in honore suo)98. 

Tales avales eran personales (praedes) y reales (praedia), y en casos de corrupción su venta 

podía resarcir a la ciudad del dinero defraudado99.  

 En la misma línea de salvaguardar los caudales públicos estaba el régimen de garantías 

que los magistrados debían exigir a los redemptores que se hacían con las contratas públicas, 

para asegurar que realizarían su trabajo en los plazos y condiciones acordados100. Este sistema 

ya está constatado en Roma durante la República, y también a nivel local, como indican la lex 

parieti faciendo, y la lex locationis de munere publico libitinario, ambas de Puteoli101. Pero su 

eficacia dependía del celo de los duunviros. La ley les reconocía plena autoridad para aceptar o 

rechazar tales cautiones, por ello debían exigirlas al nivel adecuado, y comprobar 

documentalmente la entidad de los bienes hipotecados y su situación jurídica102. Tales 

prevenciones aseguraban que, si los contratistas incumplían sus obligaciones, la ciudad 

pudiera resarcirse de los perjuicios materiales causados poniendo en venta tales bienes103.  

 También debemos considerar la operatividad que podían tener dos procedimientos de 

control, cuyo objetivo era actuar como contrapeso a las actitudes personalistas del magistrado. 

Uno era la intercessio o derecho de veto que los duunviros podían ejercer entre sí y también 

sobre sus colegas inferiores incluidos los quaestores104. El otro era la facultad que asistía a 

los decuriones de Urso para solicitar a los duunviros información sobre el estado de la 

pecunia publica en general, a fin de conocer las disponibilidades económicas; sobre las 

multas, que constituían un capítulo de ingresos; y sobre las propiedades inmobiliarias (loca, 

                                                           
97. Lex Mal.-Irn., 60. Cfr. Lex Tar., 7-25 
98. Cfr. LCGI, 91, con relación a los decuriones. 
99. Para las ciudades seguramente eran preferibles las garantías personales, pues afectaban a todo el patrimonio, 
y no a algunos praedia hipotecados. Y además se transmitían a los herederos. Vide Dubouloz (2003) sobre la 
calidad y ventajas de uno u otro tipo de cautiones.  
100. Lex Mal.-Irn., 63-65. Cfr. Dig., 39, 4, 9 pr. (Paul.); 50, 8, 12 (9, 3) (Papir. Iust.). Este sistema fue un trámite 
habitual en los contratos públicos del estado. Cfr. Monumentum Ephesenum-lex portus Asiae, del 62 d.C., 101-
110, 123-124 (AE, 1989, 681; SEG, 39, 1989, 1180). Sobre el tema Cimma (1981, 64 ss.) y Van Gessel (2003, 
95-122). Vide también Martin (1989, 121-136). 
101. Lex Puteol., I, 5-8; III, 13-16, 18; Lex libit. Puteol., II, 31-34; III, 11-16, 22-25. Vide Van Gessel (2003, 98 ss.) 
con toda la documentación.  
102. Trisciuoglio (1998, 212). 
103. La casuística jurídica al respecto es abundante. Vide Trisciuoglio (1998, 244 ss.). Cfr. al respecto Vitruv., De 
Arch., 10, praef . 
104. Lex Irn.,  27. Cfr. Dig., 50, 9, 12, 5 [9, 8], Papir. Iust. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

161 

 

agri y aedificia) de la colonia, que solían rentabilizarse mediante alquiler, y al mismo tiempo 

constituían una reserva de capital para casos de necesidad105.  

Otra forma de verificar las actuaciones de los magistrados era la información pública. 

Tanto para el estado romano como para las ciudades la validez de los actos oficiales radicaba 

no sólo en su constatación por escrito, sino también en su publicidad. Ello proyectaba ante la 

ciudadanía la idea de que los procedimientos administrativos se desarrollaban con limpieza. Con 

relación a las contratas de obras y servicios públicos, las leyes municipales de Hispania indican 

que los duunviros estaban obligados a exponer públicamente (propositio) las leges locationum y 

las condiciones acordadas con los redemptores106. Todo ello cumpliendo tres condiciones: que 

fueran anuncios accesibles y redactados con claridad, para comprensión de todos, colocados 

donde los decuriones indicaran (habitualmente el foro), y expuestos durante todo el resto de su 

magistratura107.   

Junto a la notificación pública de los actos administrativos, su registro documental 

constituía también un medio de inspección, al garantizar referencias y comprobaciones 

ulteriores. En el caso de las contratas públicas permitía constatar si obras y servicios eran 

realizados por los redemptores según las condiciones acordadas, por si había irregularidades y 

por tanto reclamaciones por parte de las autoridades locales. Los estatutos hispanos nos informan 

sobre algunos de los contenidos que debían constar en los documentos oficiales, como el precio 

fijado y los garantes y garantías inmobiliarias que el redemptor debía aportar108. Los 

instrumenta pertinentes debían constar en el tabularium como documentación adicional a la 

lex locationis, tal como señala la lex Tarentina109. También Cicerón se refiere al registro por 

escrito de las condiciones fijadas en la lex locationis110. A su vez la lex parieti faciundo de 

Puteoli contendría un resumen de los aspectos básicos de la contrata111. 

Nos queda finalmente el principal procedimiento de control financiero, la rendición de 

cuentas. Desde la República los magistrados que usaban fondos oficiales habían estado 

                                                           
105. LCGI, 96. Cfr. Lex Irn., 39. Ese control decurional sobre las propiedades públicas también se pone de 
relieve en Lex Irn., 76. 
106. Cfr. Lex Mal.-Irn., 63. 
107. Pero también dicha obligación podía afectar al contratista, que debía recibir una copia de todo el "dossier" de la 
contrata (Brélaz, 2003, 42).  
108. Lex Irn.-Mal., 63. Cfr. D´Ors (1997, 95) y Brélaz (2003, 38 ss.). También constaban los denominados 
cognitores praediorum, certificadores de tales bienes, o quizás garantes de segundo grado (Van Gessel, 2003, 
117 s.). 
109. Lex Tar., I, 13. Cfr. Lex Acilia repetundarum, 58. 
110. Cic., Verr., II-1, 134, 143-148. 
111. Cfr. Lex Puteol., III, 13-16. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

162 

 

obligados a ello al dejar sus cargos, sometiéndose al dictamen del Senado112. También los 

magistrados municipales debían cumplir tal formalidad ante la corporación decurional113. En 

los estatutos hispanos se observan tres operaciones de control: rendir cuentas (rationes 

reddere); devolver el dinero público no usado (pecuniam redigere); y justificar el que se 

hubiera gastado (pecuniam referre), procedimientos que debían efectuarse sine dolo malo, es 

decir sin engaño114.  

En Urso los magistrados tenían ciento cincuenta días tras finalizar cualquier negotium 

público para presentar sus informes económicos. Y debían hacerlo con total fidelidad, s(ine) 

d(olo) m(alo), lo cual sugiere los fraudes que podían cometerse en las cuentas115. El estatuto 

de Irni trata con más severidad esta cuestión, pues da sólo treinta días para devolver los 

fondos municipales gestionados. Y quienes hubieran llevado un asunto financiero (negotium 

gerere) y las correspondientes cuentas (rationes tractare), contaban con idéntico plazo para 

justificarse ante el senado local, afectando igualmente dicha obligación a sus herederos116.  

Todo ello refleja el interés del régimen imperial por imponer un mayor control sobre la 

gestión del dinero público,  preocupación de la que ya se había hecho eco la lex Iulia 

peculatus. La cuestión era seria, y si se detectaban irregularidades podían emprenderse 

acciones judiciales contra los malos administradores culpables del denominado crimen de 

residuis117. En tal caso al control administrativo se sumaba el procedimiento jurídico, si se 

llegaba en última instancia a un iudicium pecuniae communis, a fin de salvaguardar los derechos 

patrimoniales de los municipes118. 

 Pero Roma, aunque reconoció a los decuriones de colonias y municipios amplia 

autonomía en la gestión financiera de sus comunidades, podía ejercer otras formas de control 

externo. Tres instancias superiores podían teóricamente fiscalizar la labor de los dirigentes 

                                                           
112. Vide al respecto Rosillo (2010, 110-112). 
113. Cfr. Lex Tar., I, 9-12, 17-26 ; LCGI, 80; Lex Irn., 67-68. Los decuriones debían nombrar a los encargados de 
recibir y examinar las rationes, a los patroni causae publicae que defendían los intereses públicos ante quienes 
rendían cuentas, y a los actores municipum, que representaban a la ciudad si se emprendían acciones legales (Lex 
Irn., 70). Sobre ello Mantovani (2006). 
114. Cfr. LCGI, 80, 96; Lex Irn., 45, 67, 68.  La lex Iulia de residuis castigaba a quien, habiendo recibido pecunia 
publica in usum aliquem delegata, la retenía indebidamente no gastándola para el fin que se le había confiado 
(Dig., 48, 13, 2, Paul.; 50, 9, 13 (9, 10), Papir. Iust.). Sobre la pecunia residua en general Gnoli (1979, 155 ss.). 
115. LCGI, 80. 
116. Cfr. Lex Irn., 45, 67. Vide Plin., Ep., X, 81, 1. La justificación de la pecunia publica administrada no debía 
limitarse a una simple explicación, debía estar documentada para no incurrir en la casuística penal relativa a la 
pecunia residua.  
117. Lex Irn., 69. Las referencias al crimen de residuis en diferentes estatutos locales (leges Tarentina, Ursonensis, 
Malacitana, Irnitana) indican que tales hechos delictivos eran frecuentes. Vide al respecto Gnoli (1979, 166 ss.).  
118. Procedimiento regulado en la ley de Irni (Lex Irn., 69-71) y también en la de Malaca (Lex Mal., 67-69). 
Sobre ello Mentxaka (1990),  Johnston (1996) y Mantovani (2006). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

163 

 

locales. En primer lugar el emperador y sus representantes directos, los gobernadores 

provinciales. Fue lo que quiso hacer Plinio en Bitinia. Sospechando que algunas ciudades 

malgastaban el dinero público pidió examinar sus cuentas. Pudo hacerlo en los casos de 

Bizantium y Prusa. Pero cuando intentó hacer lo mismo en Apamea sus dirigentes le pusieron 

dificultades, y el propio Trajano le aconsejó ser prudente en esta cuestión119.  

 No obstante, y dejando aparte la excepcional información pliniana, los gobernadores 

aparecen pocas veces en las fuentes interviniendo en la política financiera municipal. Sí los 

vemos ocasionalmente dirimiendo pleitos con implicaciones fiscales, por ejemplo disputas de 

límites entre dos territoria municipales120. Otras veces aparecen recibiendo peticiones especiales 

cuando la comunidad pasaba por apuros financieros. Sobre ello nos ilustran las ya citadas 

epistulae de Vespasiano y Tito enviadas a las comunidades béticas de Sabora y Munigua. La 

primera de ellas sirvió para recordar a los dirigentes locales que no debían elevar las tasas 

comunales o recaudar nova vectigalia sin permiso.  

 Tampoco le fue mejor a Munigua cuando solicitó a Tito la remisión de unas deudas 

contraídas con un conductor vectigalium. En ambos casos desde Roma se dejaron claras dos 

cosas a las autoridades municipales: que las dificultades financieras no debían solucionarse con 

expedientes que perjudicaran a la ciudadanía; y que para zanjar esta clase de asuntos bastaba con 

la sententia del gobernador provincial, no era preciso acudir a más altas instancias. Aunque 

también es cierto que, a partir del siglo II d.C., el régimen imperial se vio obligado a controlar 

directamente las actuaciones financieras de algunos ordines decurionum, mediante el 

nombramiento de curatores rei publicae. Pero están constatados excepcionalmente, y apenas 

tenemos información sobre su labor121.  

 Nos queda una observación final. En las colonias y municipios romanos hubo 

procedimientos de supervisión financiera, en los que se proyectó la experiencia administrativa 

y jurídica de Roma. Las leges Iuliae mencionadas surgen del cuidado de César por la 

organización, control y estabilidad de las haciendas locales. Similares criterios mantuvo el 

régimen imperial, asegurando los sistemas de inspección fiscal, como reflejan los estatutos de 

algunas ciudades de Hispania. El problema es que apenas tenemos datos concretos sobre su 

aplicación, que permitan comprobar si tales disposiciones fueron eficaces. Ni tampoco las 

fuentes presentan casos de dirigentes municipales, que fueran procesados por delitos 

                                                           
119. Plin., Ep., X, 17a, 3; 43, 1; 47, 1-2. Cfr. también Ep., X, 23, 37, 39 (1-4), 39 (5-6), 90, 98. 
120. Sobre el tema Burton (2000). 
121. Cfr. Jacques (1983 y 1984, 290 ss.). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

164 

 

relacionados con el uso de fondos comunales122. Y siempre nos quedará una duda: si aquellos 

magistrados que merecieron alabanzas públicas en ciertas inscripciones honoríficas, bien por 

su honesta atministratio, o por acreditar cualidades personales beneficiosas para la gestión de la 

res publica123, fueron realmente la excepción o la regla.  

 
 
Bibliografía. 
 

Andreau,  J. (1974). Les affaires de Monsieur Jucundus, Roma, 1974. 
Bats, M. (1994).  "Les debuts de l´information politique officielle a Rome au premier siècle 
avanti J.C. ", en La mémoire perdue: à la recherche des archives oubliées, publiques et privées, 
de la Roma antique, Paris.  
Bogaert, R. (1968). Banques et banquiers dans les cités grecques, Leiden.  
Brélaz, C. (2003). "Publicité, archives et séquence documentaire du contrat public à Rome", 
en Aubert, J.J. (ed.), Tâches publiques et entreprise privée dans le monde romain, Neuchâtel, 
27-56. 
Briand-Ponsart, C. (1999). "Summa honoraria et resources des cités d´Afrique", en Il capitolo 
delle entrate nelle finanze municipali in Occidente ed in Oriente, Roma, 217-234. 
Bricchi, A. (2006). "Amministratori ed actores. La responsabilità nei confronti dei terzi per 
l´attività negoziale degli agenti municipali", en Capogrossi, L. y Gabba, E. (eds.), Gli Statuti 
Municipali, Pavía, 335-382. 
Burton, G.P. (2000). "The resolution of territorial disputes in the provinces of the Roman 
Empire", Chiron, 30, 195-215. 

Burton, G.P. (2004). "The Roman imperial state, provincial governors and the public finances 
of provincial cities, 27 BC-AD 235", Historia, 53-3, 318-323. 
Camodeca, G. (1992). L´archivio puteolano dei Sulpicii, Nápoles. 
Camodeca, G. (1999). Tabulae Pompeianae Sulpiciorum, Roma.   
Cébeillac, M. (1998). Les magistrats dês cités italiennes de la Seconde Guerre Punique à 
Auguste: le Latium et la Campanie, Roma. 
Cerami, P. (1972). "Il controllo finanziario in diritto romano. Riflessioni metodologiche e profilo 
storico", Studi in onore di G.Scherillo, II, Milán, 767-802. 
Cimma, M.R. (1981). Ricerche sulle società di publicani, Milán. 
Coudry, M. (1994). "Sénatus-consultes et acta senatus: rédaction, conservation et archivage des 
documents émanant du Sénat, de l´époque de César à celle des Sévères", en La mémoire perdue: 
à la recherche des archives oubliées, publiques et privées, de la Roma antique, Paris, 1994, 65-
102. 
Daguet-Gagey, A. (2010). "Les opera publica dans la correspondance de Pline le Jeune avec 
Trajan", en Desmuillez, J., Hoët-Van Cauwenberghe, Ch. y  Jolivet, J.Ch. (eds.), L´étude des 
correspondances dans le monde romain de l´Antiquité classique à l´Antiquité tardive : 
permanences et mutations, Lille, 247-272. 
D´Ors, X. (1997). "Las relaciones contractuales con la administración pública a la luz de las 
leyes municipales en Derecho Romano", en I rapporti contrattuali con la pubblica 
amministrazione nell´esperienza storico-giuridica (Torino, 1994), Nápoles, 79-111. 
Dubouloz, J. (2003). "Le patrimoine foncier dans l´Occident romain: une garantie pour la 
gestion des charges publiques (IIe-IVe siècle)", Histoire et Sociétés Rurales, 19, 15-35. 

                                                           
122. Rosillo (2010, 114) señala idéntica circunstancia en el caso de los magistrados estatales.  
123 . Vide al respecto Rodríguez Neila (1987-1988). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

165 

 

Du Plessis, P. (2004). "The Protection of the Contractor in Public Works Contracts in the Roman 
Republic and Early Empire", The Journal of Legal History, 25-3, 287-314. 
Fear, A.T. (1989). "La Lex Ursonensis y los apparitores municipales", en González, J., Estudios 
sobre Urso Colonia Iulia Genetiva, Sevilla, 69-78. 
Fezzi, L. (2003). Falsificazione di documenti pubblici nella Roma tardorepubblicana (133-31 
a.C.), Florencia. 
France, J. (2007). "Les catégories du vocabulaire de la fiscalité dans le monde romain", en 
Andreau, J. y Chankowski, V. (eds.), Vocabulaire et expression de l´économie dans le monde 
antique, Paris, 333-365. 
Gabrielli, Ch. (2006). "Pecuniae publicae… ne otiosae iaceant (Plin. epist. 10.54). Strategie 
finanziarie", en Capogrossi , L. y Gabba, E. (eds.), Gli Statuti Municipali, Pavía, 382-395. 
García Morcillo, M. (2005). Las ventas por subasta en el mundo romano: la esfera privada, 
Barcelona. 
Gnoli, F. (1979). Ricerche sul crimen peculatus, Milán. 
Goffaux, B. (2001), "Municipal intervention in the public construction of towns and cities in 
Roman Hispaniae",  Habis, 32, 257-270.  
Jacques, F. (1983). Les curateurs des cités dans l'Occident romain de Trajan à Gallien, Paris. 
Jacques, F. (1984). Le privilège de liberté. Politique impériale et autonomie municipale dans 
les cités del'Occident romain (161–244), Roma. 
Johnston, D. (1996). "Municipal funds in the light of chapter 69 of the Lex Irnitana", ZPE, 111, 
199-207. 
Jones, D. (2006). The bankers of Puteoli. Finance, trade and industry in the Roman World,  
Stroud.  
Jouffroy, H. (1986). La construction publique en Italie et dans l´Afrique romaine, Estrasburgo. 
Le Roux, P. (1999).  "Vectigalia et revenus des cités en Hispanie au Haut-Empire", en Il 
capitolo delle entrate nelle finanze municipali in Occidente ed in Oriente, Roma, 155-173. 
Lo Cascio, E. (2006). "La dimensione finanziaria", en Capograssi, L. y Gabba, E. (eds.), Gli 
Statuti Municipali, Pavía, 673-699. 
Magioncalda, A. (1994). Documentazione epigrafica e "fondazioni" testamentarie. Appunti su 
una scelta di testi, Turín. 
Mangas, J. (1997). "Financiación y administración de los sacra publica en la Lex 
Ursonensis", Studia Historica. Historia Antigua, 15, 181-195. 
Mantovani, D. (2006). "Il iudicium pecuniae communis. Per l´interpretazione dei capitoli 67-71 
della lex Irnitana", en Capogrossi, L y Gabba, E. (eds.), Gli Statuti Municipali, Pavía, 261-334. 
Martin, R. (1989). The Roman jurists and the organization of private building in the Late 
Republic and Early Empire, Bruselas. 
Melchor, E. (1994). El mecenazgo cívico en la Bética. La contribución de los evergetas a la 
vida municipal, Córdoba. 
Mentxaka, R. (1990). "Algunas consideraciones sobre el crimen de residuis a la luz de la 
legislación municipal", RIDA, 37, 3e ser., 247-334.  
Migeotte, L. (1984). L´emprunt public dans les cités grecques, Québec-Paris.  
Milazzo, F. (1993). La realizzazione delle opere pubbliche in Roma arcaica e repubblicana. 
Munera e ultro tributa, Nápoles. 
Minaud, G. (2005). La comptabilité à Rome. Essai d´histoire économique sur la pensée 
comptable commerciale et privée dans le monde antique romain, Lausanne. 
Moatti, C. (1997). "La location des terres publiques dans le monde romain (IIe siècle avant J.-C.- 
IIIe siècle après J.-C.)", en Béaur, G., Arnoux, M. y Varet-Vitu, A. (eds.), Exploiter la terre. Les 
contrats agraires de l´Antiquité à nos jours, Actes du colloque de Caen, 85-100. 
Murga, J.L. (1989-1990). "Las ganancias ilícitas del magistrado municipal a tenor del cap. 48 
de la Lex Irnitana", BIDR, 92-93, 1-46. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

166 

 

Nadjo, L. (1989). L´argent et les affaires à Rome des origines au IIe siècle avant J.-C. Étude 
d´un vocabulaire téchnique, Lovaina-Paris.  
Perelli, L. (1994). La corruzione politica nell'antica Roma, Milán. 
Raggi, A. (2006). "Le norme sui sacra nelle leges municipales", en Capogrossi, L. y Gabba, E. 
(eds.), Gli Statuti Municipali, Pavía, 701-721. 
Rodríguez Neila, J.F. (1987-1988). "Elogio público de un magistrado municipal romano", Habis, 
18-19, 407-436. 
Rodríguez Neila, J.F. (1997). "Apparitores y personal servil en la administración local de la 
Bética", Studia Historica. Historia Antigua, 15, 197-228. 
Rodríguez Neila, J.F. (2003). "Pecunia communis municipum.  Decuriones, magistrados y 
gestión de las finanzas municipales en Hispania",  en  Castillo, C., Rodríguez Neila, J.F. y 
Navarro, F.J. (eds.), Sociedad y economía en el Occidente romano, Pamplona, 111-198. 
Rodríguez Neila, J.F. (2005). Tabulae publicae. Archivos municipales y documentación 
financiera en las ciudades de la Bética, Madrid. 
Rodríguez Neila, J.F. (2009).  "In publicum vescere. El banquete municipal romano", en 
Rodríguez Neila, J.F. (ed.), Hispania y la Epigrafía romana. Cuatro perspectivas, Faenza, 13-
82. 
Rodríguez Neila, J.F. (2009). "Administración municipal y construcción pública en la ciudad 
romana", Butlletí Arqueològic, V, 31, 171-225. 
Rodríguez Neila, J.F. y Melchor, E. (2000). "Evergetismo y cursus honorum de los magistrados 
municipales en las provincias de Bética y Lusitania", en Castillo, C., Navarro, F.J. y Martínez, R. 
(eds.), De Augusto a Trajano. Un siglo en la Historia de España, Pamplona, 139-238. 
Rosillo, C. (2010). La corruption à la fin de la république romaine (IIe-Ier s. av. J.-C.): 
aspects politiques et financiers, Stuttgart. 
Trisciuoglio, A. (1998). "Sarta tecta, ultrotributa, opus publicum faciendum locare". Sugli 
appalti relativi alle opere pubbliche nell´età repubblicana e augustea, Nápoles. 
Van Gessel, Ch. (2003). "Praedes, praedia, cognitores: les sûretés réelles et personnelles de 
l´adjudicataire du contrat public en droit romain (textes et réflexions)",  en Aubert, J.J. (ed.), 
Tâches publiques et entreprise privée dans le monde romain, Neuchâtel, 95-122.  
Venturini, C. (1979). Studi sul «crimen repetundarum» nell´età repubblicana, Milán. 
Venturini, C. (1994). "In tema di illeciti profitti dei magistrati municipali: rilievi in margine a 
due luoghi epigrafici", en González, J., Roma y las provincias. Realidad administrativa e 
ideologia imperial, Madrid, 225-242. 
 
  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

167 

 

Feminizar las póleis: tratamiento diferencial de Troya y Tebas en Eurípides 
 

Elsa Rodríguez Cidre 
Universidad de Buenos Aires - CONICET 

 

 Se define a la tragedia griega clásica como un género eminentemente político. 

Tragedia y pólis mantienen sin ninguna duda íntimas relaciones que se manifiestan en 

distintos registros, partiendo ya de la superposición espacial entre los ámbitos ―trágico‖ y 

―político‖ de la vida social en el marco de la geografía urbana
1. La tragedia involucra una 

dimensión religiosa que la ciudad regula (en los concursos y la puesta bajo la admonición de 

las autoridades políticas) como hace con los distintos ritos que entablan la correcta relación de 

la comunidad con el plano divino2. El drama ateniense es una ocasión cívica en la que los 

ciudadanos son convocados a participar al igual que en las instituciones que competen al 

gobierno del démos. Las representaciones en el teatro (sumadas a los ritos que las anteceden) 

son un medio de expresar el poder de la pólis y de recordar a cada ciudadano sus deberes para 

con ella. En este sentido, la tragedia encarna un ejercicio de exposición controlada de los 

conflictos y desórdenes que amenazan a un orden político cuya viabilidad en principio debe 

ser reafirmada en la propia representación teatral3. 

 Por todo ello, el efecto que genera poner en escena la muerte de una pólis, tal como 

hace Eurípides en el final de Troyanas del año 415 a.C., no puede ser sino mayúsculo. La 

destrucción de Troya por el fuego que da pie en el cuarto episodio a un thrénos entonado por 

las mujeres cautivas y conducido por Hécuba, la reina vencida, conforma un final trágico tan 

singular como inaudito es el hecho representado en escena. Hemos planteado hace un tiempo 

que mostrar a una pólis muriendo en el marco de un género esencialmente político como es la 

tragedia explica la singular estructura de esta obra que parece ignorar todas las reglas clásicas 

de composición del género trágico4. En virtud de la intrínseca relación que une tragedia y 

pólis en la Atenas clásica, Eurípides nos conduce en Troyanas ante los límites de la 

representación trágica en sí. 

 Ahora bien, en Bacantes cuya composición debemos datar alrededor del 408 a.C. y se 

representa en el 406 a.C. Eurípides vuelve a plantear, aunque en otros términos, la destrucción 

de una ciudad. Las referencias a la pólis son fundamentales en esta tragedia y su centro cobra 

significaciones complejas. Tebas experimenta a lo largo de la obra un conjunto de 
                                                           
1 Cf. Saïd (1998, passim) donde analiza las analogías entre tragedia y política. 
2 Cf. inter alios Goldhill (1987, 68), Vernant & Vidal-Naquet (1987, 26-27) y Sourvinou-Inwood (2003, 350). 
3 Cf. Zeitlin (1996, 345) y Revermann (2000, 452). 
4 Cf. Rodríguez Cidre (2010, 310-328) 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

168 

 

experiencias inusitadas. La trama se abre ante una ciudad internamente desgarrada con una 

mitad de sus habitantes, las mujeres, trasladadas al polo opuesto del ambiente montaraz y la 

otra mitad ya a punto de dividirse, como se ve en el enfrentamiento entre Penteo y el dúo 

Tiresias-Cadmo. Al finalizar, no nos hallamos con una pólis arrasada ni con sus murallas 

desplomadas por el fuego, como ocurre con Troya. Sin embargo, se trata sin dudas de una 

Tebas devastada en función de la destrucción de su oîkos principal. La invasión del mundo 

salvaje es triunfante y su adueñamiento del núcleo urbano queda graficado en un escenario 

signado por el cuerpo descuartizado del personaje con el que la pólis se identificaba (Penteo), 

abandonado por los otros personajes pertenecientes a este oîkos principal (Ágave y Cadmo) y 

habitado, en última instancia, por un coro de bacantes asiáticas que parecen oficiar de ejército 

de ocupación. 

 Se trata claramente de dos destrucciones que presentan sus particularidades y que en 

algunos puntos son muy diferentes. Pero en ambos casos detectamos un común denominador, 

el hecho de que estas póleis son objeto de un proceso de humanización que permite que sean 

interpeladas como un personaje más5. El objetivo de este trabajo consiste, entonces, en 

estudiar el tratamiento diferencial que cada obra da a esta humanización, mecanismo que 

parece necesario para la aniquilación, y analizar qué rol tiene en ella la feminización de la 

ciudad. Tendremos en cuenta para ello dos ejes de análisis. En primer lugar, cómo opera la 

alteración de las relaciones entre la pólis y el plano divino. En  segundo lugar, el 

trastocamiento de las estructuras espaciales. 

 

Troyanas 

 En Troyanas detectamos esta modalidad de humanizar a la propia ciudad para tomarla 

como otro personaje y ello se hace bajo el molde de la victimización. En efecto, el kommós 

final de la obra (vv. 1287-1332) puede ser leído como un thrénos proferido por Hécuba y el 

coro para una ciudad que se conforma así como el último muerto de la obra6.  

 Encontramos allí, aunque de una forma en un punto inorgánica, todos los elementos 

que hacen del discurso de las cautivas un thrénos y de Troya un cadáver a punto de ser 

cremado (de hecho el discurso de Hécuba se expresa en términos corporales al hablar de una 

―respiraciñn‖ de la ciudad que ha cesado ya en los vv. 1277-1278, ὦ κεγάια δή πνη᾽ 

ἀκπλένπζ᾽ ἐλ βαξβάξνηο / Τξνία, ―Oh Troya, que en verdad en otro tiempo respirabas grande 

entre los bárbaros‖). La reina anuncia su intenciñn de despedirse de Troya y su voluntad de 

                                                           
5 En el caso de Troyanas cf. Aelion (1983, 79) y Croally (1994, 194 n.91). 
6 Cf. Carter (2006, 141) y Rodríguez Cidre (2010, 310-328). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

169 

 

encarar un lamento ceremonial, profiere los gritos tópicos del planto fúnebre, lleva adelante 

fragmentos gestuales del ritual, emplea allí con el coro referencias lexicales aisladas al campo 

semántico del thrénos. No se trata de un planto coherentemente pautado pero dos puntos hay 

que tomar en cuenta. Por una parte, nos hallamos ante una pólis en ruinas y es la ciudad la que 

da sentido y orden a los ritos y es por ello que en esta tragedia los thrénoi aparecen estallados, 

incompletos, incluso inarticulados. Por otra, si, como decíamos, Eurípides pone en escena 

algo irrepresentable en un género político (la muerte de una pólis 7, una suerte de operación 

prohibida del sistema) y ello da lugar a la subversión de las reglas formales del género, no 

extraña entonces que las pautas rituales del thrénos también aparezcan desestructuradas. 

 Signo de esta alteración de las pautas formales de la tragedia es la ausencia al final de 

la obra de una presencia divina que dé un cierre al conjunto de la trama (más aún cuando la 

obra sí se ha abierto con un prólogo en boca de un dios)8. Por un lado, este hecho da otra 

dimensión al planto de las mujeres que es el que efectivamente cierra la tragedia. Por el otro, 

nos marca un punto que aquí queremos destacar y es el hecho de que la muerte de la pólis 

viene precedida de un proceso de desacople con el plano divino.  

 La ciudad tiene entre sus competencias la regulación del culto a los dioses y es casi un 

requisito para su existencia el mantenimiento aceitado con sacrificios y ritos de una relación 

armoniosa entre la comunidad política y el plano divino. En el caso de Troya, ciudad 

condenada a la desaparición, la defección de los dioses opera entonces como condición 

necesaria para la caída. Así hallamos la declaración de abandono de Ilión y sus altares que 

hace Poseidón en el v. 25. La misma destrucción de la ciudad se presenta a partir de la dupla 

―palacios de los dioses/amada ciudad‖ en la lamentaciñn de Hécuba como una aniquilaciñn 

conjunta de la pólis y del lugar de culto. La ausencia de deus ex machina  en el epílogo (que 

contrasta con la doble epifanía divina del prólogo pues allí a Poseidón se suma Atenea) 

termina de seðalar el ―abandono de persona‖ que los dioses efectúan sobre Troya. 

 Esta defección de los dioses se conecta en un punto incluso materialmente con la 

muerte de la pólis. En efecto, hay una referencia de Hécuba en el v. 1326 que recordamos 

aquí para retomarla luego con Bacantes: la reina utiliza el vocablo ἔλνζηο para hablar del 

―temblor‖ que sacude la ciudad pero resulta que éste está presente en los epítetos homéricos 

de Poseidón como ἐλλνζίγαηνο y ἐλνζίρζσλ. Nos hallamos así ante una presencia solo 

sintomática que pone en evidencia la ausencia efectiva y que hace de la alteración de la 

relación con el plano divino un requisito para poder matar a la pólis.  
                                                           
7 Cf. Esteban Santos (1995, 10). 
8 Cf. Dunn (1996: 101 y ss.). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

170 

 

 Por otra parte, el texto de Troyanas señala una preocupación constante por las 

referencias espaciales que hacen a la eliminación de las determinaciones esenciales de la 

ciudad, necesaria para la desaparición de esta última. N.T. Croally ha trabajado in extenso la 

desestructuraciñn de la dicotomía básica ἔλδνλ-ἔμσ. Αnaliza con detalle la indistinciñn 

adentro-afuera (oîkos - pólis y también pólis -área rural circundante) y la pérdida de un centro 

ordenador, dos transformaciones que, sobre el eje horizontal, implican un estallido espacial. 

Pero de manera complementaria se puede señalar también una preocupación por el eje 

vertical9: las referencias a las alturas, el empleo de verbos con prefijos descendentes, los 

contrastes continuos de ascenso y descenso en el léxico empleado por las cautivas que se 

repiten en los movimientos que sus cuerpos también ejecutan (hincándose de rodillas, 

batiendo con las manos la tierra) con sus ―temblorosos miembros‖ (vv. 1326-1327) que 

replican el temblor que agita a la ciudad. Este contrapunto entre el eje vertical y el horizontal 

es en última instancia el que da pie a la disolución del tejido urbano y la aniquilación de la 

ciudad. 

 

Bacantes 

 En una tragedia como Bacantes donde los procesos de animalización estallan y los de 

teratologización tienen una presencia más que importante, Eurípides decide humanizar a 

Tebas10. Si, como dice Segal (1984, 197), las mujeres y Dioniso aparecen íntimamente 

asociados en varios mitos para amenazar a la pólis y sus valores, la simbología de una ciudad 

devenida en bacante, antes incluso de que su rey acepte travestirse en mujer, ofrece un caudal 

de lecturas sugerentes sobre el trabajo euripideo con las ambigüedades, en este caso 

particularmente estimulado por el imaginario dionisíaco. 

 La humanización de Tebas como bacante cumple un rol clave en la tragedia. El dios 

no se conforma con hacer de las mujeres tebanas unas ménades dispuestas a todo bajo su 

influjo. Parece ser que necesita que la pólis, con toda su simbología, sea también partícipe de 

sus misterios. Como dice Rehm (2002, 212), toda Tebas está implicada y todos los tebanos 

serán castigados: en el final de la obra Dioniso y sus bacantes se enseñorean del palacio como 

de una fortaleza tomada y en el futuro extradramático la ciudad encarará la destrucción por 

                                                           
9 Acerca del espacio en esta obra, cf. Romero Mariscal (2003, 63 y ss., 376 y ss., 413 y ss.). En cuanto al juego 
horizontal de caídas de Hécuba en la obra homónima, cf. Zeitlin (1991, 62 y ss.). Respecto del movimiento 
centrípeto en Eurípides, principalmente en Hipólito, cf. Wiles (1999, 216 y ss.). 
10 Cf. Zeitlin (1992, 131). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

171 

 

invasión y nadie la conducirá desde adentro (ello según la reconstrucción del texto perdido de 

la tragedia a través de la fuente del Christus Patiens).  

 Este proceso de humanización se presenta bajo dos modalidades diferentes. Por un 

lado, asistimos a unos usos ―metafñricos‖ respecto de lo que la ciudad es o debe hacer. Así, 

por ejemplo, dice Dioniso: δεῖ γὰξ πόιηλ ηήλδ᾽ ἐθκαζεῖλ, θεἰ κὴ ζέιεη,/ἀηέιεζηνλ νὖζαλ η῵λ 

ἐκ῵λ βαθρεπκάησλ,/ Σεκέιεο ηε κεηξὸο ἀπνινγήζαζζαί κ᾽ ὕπεξ/ θαλέληα ζλεηνῖο δαίκνλ᾽ ὃλ 

ηίθηεη Γηί (vv. 39-42), ―pues es necesario que esta ciudad que no está iniciada en las 

ceremonias báquicas  empiece a aprender, aunque no quiera, y que yo empiece a hablar en 

defensa de mi madre Sémele tras manifestarme a los mortales como una divinidad a la que 

Zeus dio a luz‖. Como seðala Roux (1972, 255) la ciudad, al igual que Penteo, es ἀκαζήο, 

ignorante (en tanto no ha aprendido) y es por ello que va a ser instruida por medio de 

prodigios entre los cuales figuran la partida de las mujeres al monte y las desgracias 

ejemplares que aplastan a los impíos.  

 Sin embargo, la modalidad más contundente y simbólica es la de dotar a la ciudad de 

un cuerpo al tratarla como una ménade. En el prólogo Dioniso detalla la transformación de 

Tebas en bacante: πξώηαο δὲ Θήβαο ηάζδε γ῅ο Ἑιιελίδνο/ ἀλσιόιπμα, λεβξίδ᾽ ἐμάςαο 

ρξνὸο/ ζύξζνλ ηε δνὺο ἐο ρεῖξα, θίζζηλνλ βέινο∙, ―a esta Tebas primera de la tierra helénica 

alcé con mi grito, tras ajustar la piel de corzo al cuerpo y tras dar el tirso a la mano, dardo de 

hiedra‖ (vv. 23-25).  

 En la párodos es el coro quien continúa esta idea:  

ὦ Σεκέιαο ηξνθνὶ Θ῅-/ βαη, ζηεθαλνῦζζε θηζζῶ∙/ βξύεηε βξύεηε 
ρινήξεη/ κίιαθη θαιιηθάξπῳ/ θαὶ θαηαβαθρηνῦζζε δξπὸο/ ἢ ἐιάηαο 
θιάδνηζη,/ ζηηθη῵λ η᾽ ἐλδπηὰ λεβξίδσλ/ ζηέθεηε ιεπθνηξίρσλ 
πινθάκσλ/ καιινῖο∙ ἀκθὶ δὲ λάξζεθαο ὑβξηζηὰο/ ὁζηνῦζζ᾽∙ αὐηίθα γᾶ 
πᾶζα ρνξεύζεη,/ Βξόκηνο εὖη᾽ ἂλ ἄγῃ ζηάζνπο/ εἰο ὄξνο εἰο ὄξνο, ἔλζα 
κέλεη/ ζειπγελὴο ὄρινο/ ἀθ᾽ ἱζη῵λ παξὰ θεξθίδσλ η᾽/ νἰζηξεζεὶο 
Γηνλύζῳ (vv. 105-119),  
―Oh, Tebas, nodriza de Sémele, corñnate con hiedra. Abunda, abunda 
con verde enredadera de hermosos frutos y conságrate a Baco con 
ramas de encina o abeto, ciñe tus vestidos de piel de corzo moteada 
con las tiras de trenzas de blanco vellón. Y consagra las varas 
violentas. En seguida, toda esta tierra danzará, cuando Bromio 
conduzca los thíasos al monte, al monte, donde aguarda la multitud 
femenina lejos de los telares y ruecas aguijoneado por Dioniso‖. 
 

 En primer lugar, queremos remarcar la condición de nodriza que se le atribuye a 

Tebas. Si bien la ciudad pudo ser nodriza de Sémele en tanto la vio nacer, creemos que el coro 

quiere recordarla en tanto nodriza de Dioniso en el primer parto, cuando su madre le pide a 

Zeus que se presente con todo su poder y el dios, habiéndole prometido hacer siempre lo que 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

172 

 

ella pidiera, no puede hacer otra cosa que obedecer. Y en ese punto estos versos se relacionan 

con el v. 519 y ss. donde las bacantes recuerdan el segundo nacimiento del dios con otra 

―nodriza‖ topográfica, la fuente Dirce que se halla en Tebas: Ἀρειῴνπ ζύγαηεξ,/ πόηλη᾽ 

εὐπάξζελε Γίξθα,/ ζὺ γὰξ ἐλ ζαῖο πνηε παγαῖο/ ηὸ Γηὸο βξέθνο ἔιαβεο, ―hija del Aqueloo, 

soberana y virginal Dirce, pues tú tomaste en tus fuentes el retoðo de Zeus‖. Por otra parte, en 

tanto la humanización de Tebas se hace en clave menádica, no faltan los elementos vegetales 

y animales (la hiedra, las pieles, etc.), característicos de la ambigüedad ontológica y 

geográfica del imaginario dionisíaco. Sin embargo, es claro que se trata a la ciudad como un 

ser humano, a cuyo cuerpo se ciñe una vestimenta y cuya cabeza es adornada por una corona, 

tal como se hará con Penteo, el personaje que se identifica con la pólis. 

 Ahora, si la humanización de Tebas se hace en estos términos (es decir, como nodriza 

o como ménade), la operación supone entonces también una feminización de la ciudad. Esto 

puede parecer obvio pues hablamos de bacantes y el séquito del dios es siempre 

abrumadoramente femenino pero ello no invalida el hecho de que la feminización de Tebas se 

halla en contraposición con la concepción clásica de la pólis como conjunto de ciudadanos 

varones. La feminización de un colectivo de ciudadanos tiene varios momentos en esta 

tragedia donde la ambigüedad de género es constante. Por un lado, la oposición se patentiza 

en el enfrentamiento entre el todavía masculino Penteo y los ancianos Cadmo y Tiresias, 

disfrazados ya con vestimentas femeninas: ζηείρσκελ ἡκεῖο, Κάδκε, θἀμαηηώκεζα/ ὑπέξ ηε 

ηνύηνπ θαίπεξ ὄληνο ἀγξίνπ/ ὑπέξ ηε πόιεσο ηὸλ ζεὸλ κεδὲλ λένλ/ δξᾶλ (vv. 360-363), 

―marchemos nosotros, Cadmo, y roguemos que el dios no haga nada nuevo no solo por él, por 

muy salvaje que sea, sino también por la ciudad‖. 

   Por otro lado, el texto euripideo se refiere explícitamente a una supuesta virilidad 

cuestionada de la ciudad. Una vez anunciada por el mensajero la muerte de Penteo, el coro 

demuestra alegría al oír la noticia y el mensajero se lo reprochará con la siguiente expresión: 

Θήβαο δ᾽ ἀλάλδξνπο ὧδ᾽ ἄγεηο (v. 1036). El empleo del calificativo ἀλάλδξνπο, que en 

primera instancia traducimos por cobarde (―así de cobarde consideras a Tebas‖) es clave aquí. 

Formado por ἀλήξ más α privativa significa según Dodds (1960, 207) ―pobre en hombres‖ o 

―en espíritu‖ o en ambos a la vez. La referencia a la poca hombría de Tebas (en sentido 

demográfico o moral, da igual) se condice con esta estrategia de feminización de la pólis11.  

 Y, sin lugar a dudas, el travestimiento de Penteo viene a graficar en grado sumo tanto 

el triunfo dionisíaco como la feminización de la ciudad. El hijo de Ágave es la cara visible de 

                                                           
11 Es interesante también considerar la respuesta del coro: ὁ Γηόλπζνο ὁ Γηόλπζνο, νὐ Θ῅βαη/ θξάηνο ἔρνπζ᾽ 
ἐκόλ,  ―Dioniso, Dioniso, no Tebas, con mi poder‖ (vv. 1037-1038). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

173 

 

Tebas como se evidencia a lo largo de la obra en referencias duplicadas al ―rey y la 

ciudad‖12. Y he aquí que Penteo, encarnación de la pólis, es inducido a travestirse como 

bacante, al igual que antes Tebas era invocada para idénticos fines. Primero, se exhorta a la 

ciudad a ceñirse los adornos báquicos y luego su rey sale travestido a escena. Y así como la 

feminización del atuendo de Penteo conforma un paso más en el camino que llevará a la 

aniquilación del rey, lo mismo parece ocurrir con la ciudad que se encamina hacia la 

desolación en el final de la obra cuando quede devastado su oîkos principal.  

 La destrucción de la ciudad necesita también en esta tragedia una alteración de la 

relación con el plano sagrado. Pero a diferencia de Troyanas, en Bacantes no se trata de un 

desacople o de un proceso de defección. Nos hallamos ante un ataque directo y explícito 

desde el mismo prólogo en boca del dios que busca vengarse de la impiedad tebana a través 

de la invasión. No necesitamos recalar en el texto porque esta cuestión es por demás evidente. 

Pero sí podemos graficar la diferencia con el tratamiento que hace Troyanas en la referencia 

que en Bacantes se hace también al temblor de la tierra, el terremoto. Mientras que en el 

discurso de Hécuba detectamos una presencia sintomática de Poseidón (cuyo efecto era 

precisamente el de dar la magnitud del abandono divino), en Bacantes la mención del 

terremoto se efectúa en el marco de una invocación directa del dios. Dioniso invoca al 

soberano Terremoto (en griego en femenino) para que estremezca el suelo de esa tierra, ζεῖε 

πέδνλ ρζνλὸο Ἔλλνζη πόηληα (el fuego es otro elemento central en ambas tragedias). En 

Troyanas la ciudad ya ha perdido a sus hombres y el terremoto y el fuego son los últimos 

elementos de destrucción. En Bacantes todavía Penteo está en pie y la imagen de esa Tebas 

ménade se desdibuja en el final como referencia mas se hace presente como símbolo crucial. 

 Esta abierta hostilidad del dios, causante final de la destrucción de la ciudad, explica 

otra diferencia clave con Troyanas. Aquí sí tenemos epifanía divina en el epílogo. Mas no se 

trata de una divinidad que viene tanto a clausurar el proceso dramático, función habitual del 

deus ex machina, como a manifestar su victoria, al estilo de la entrada triunfal del vencedor 

que toma posesión de la morada del enemigo aniquilado. 

 En lo que respecta al espacio, la preocupación en Bacantes es evidente desde el inicio 

mismo de la obra. Así lo demuestra ya el prólogo emitido por Dioniso y su proliferación de 

deixis que parece ir más allá de situar al espectador en una determinada geografía. Toda la 

acción escénica toma lugar delante de la casa real de Tebas pero el discurso del dios se 

                                                           
12 Como se ve en el v. 503 cuando el soberano ordena respecto del dios, ιάδπζζε∙ θαηαθξνλεῖ κε θαὶ Θήβαο 
ὅδε, ―agarradle; este me desprecia a mí y a Tebas‖ o en el v. 666 cuando el mensajero le dice a Penteo, ἥθσ 
θξάζαη ζνὶ θαὶ πόιεη ρξῄδσλ, ἄλαμ, ―vengo teniendo necesidad de decirte a ti y a la ciudad, rey‖. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

174 

 

demora en la descripción del tópos. Las referencias espaciales, entonces, son centrales en la 

tragedia y aparecen organizadas en torno de distintos pares dicotómicos. El principal, 

claramente, está constituido por la oposición ciudad/monte, protagonizada por el par de 

opuestos Penteo/Dioniso. 

 El binomio ciudad/monte se enmarca también en otro más amplio, el que se articula 

entre Europa y Asia. En términos generales, Dioniso aparece de forma continua con 

referencias topológicas respecto de estos dos macro-espacios y su séquito femenino está en la 

tragedia dividido en dos segmentos que remiten también a dicha oposición: las ménades 

locales y las bacantes asiáticas. Pero esta división geográfica se puede también remontar en el 

tiempo tal como recuerdan las palabras de Tiresias en los vv. 170-172 donde se presenta al 

personaje de Cadmo: Κάδκνλ ἐθθάιεη δόκσλ,/ Ἀγήλνξνο παῖδ᾽, ὃο πόιηλ Σηδσλίαλ/ ιηπὼλ 

ἐπύξγσζ᾽ ἄζηπ Θεβαίσλ ηόδε, ―llama afuera de palacio a Cadmo, hijo de Agenor, quien tras 

abandonar la ciudad de Sidñn amurallñ esta ciudad de Tebas‖.  

 Así como el par ciudad/monte se inscribe en el panorama más general de la oposición 

Europa/Asia, la ciudad por su parte alberga asimismo una oposición interna que estructura 

varias referencias espaciales de la obra, la que opone al palacio con la ciudad o la calle. 

Tomemos como ejemplo los vv. 68-72 del coro en la párodos: ηίο ὁδῶ, ηίο ὁδῶ; ηίο/ 

κειάζξνηο; ἔθηνπνο ἔζησ,/ ζηόκα η᾽εὔθεκνλ ἅπαο ἐμνζηνύζζσ∙/ ηὰ λνκηζζέληα γὰξ αἰεὶ/ 

Γηόλπζνλ ὑκλήζσ, ―¿Quién en la calle? ¿Quién en la calle? ¿Quién en palacio? …que esté 

fuera (de lugar), y que dedique su boca entera de buen augurio; pues siempre cantaré un 

himno a Dioniso respecto de lo acostumbrado‖. 

 El texto euripideo trabaja entonces con estas referencias espaciales armadas sobre 

pares de opuestos. Pero es precisamente la subversión de estas dicotomías las que determinan 

la alteración del orden establecido, no tanto en función de la disolución del tejido urbano 

como ocurre en Troyanas, sino en clave de irrupción del elemento montaraz en el seno del 

espacio humano de la pólis. La ciudad, encarnada por el palacio, es objeto de un sitio según, 

el discurso de Dioniso, en torno del cual las bacantes deben hacer resonar el tamboril ―para 

que [lo] vea la ciudad de Cadmo‖, ὡο ὁξᾷ Κάδκνπ πόιηο (v. 61)13. Como marca Seaford 

(2001, 154), es central para la significación política de la obra que el asalto de Dioniso a la 

casa real pueda ser visto por la ciudad toda. Cuando Dioniso invade y destruye el espacio 

cubierto de la casa, señala Segal (1997, 97), abre los límites de la ciudad a las fuerzas de lo 

salvaje ajenas a ella. Y finalmente, sabemos, Tebas será ocupada por las fuerzas dionisíacas 

                                                           
13 Cf. Foley (2003, 344-345). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

175 

 

que arrasarán el oîkos central que la representa y ello vuelve plena de ironía la referencia del 

prñlogo en boca del dios a los muros ―infranqueables‖ de la ciudad (v. 10-11). 

 Es la distinción misma entre el adentro y el afuera la que entra en crisis en el devenir 

de la trama: en palabras de Segal (1997, 79), Bacantes introduce en la ciudad el poder 

destructivo de lo desconocido en la persona de un dios que es al mismo tiempo nativo y ajeno, 

bárbaro y griego. Asimismo, el propio coro de bacantes (que significativamente le da nombre 

a la tragedia) tiene también este papel desestructurante de las oposiciones: es un séquito de 

bacantes asiáticas pero, ocupando la orkhéstra del teatro, aparece integrado al escenario 

tebano de la trama, urbano y palaciego, en oposición al mundo montaraz donde precisamente 

se encuentran bajo el influjo menádico las mujeres de la ciudad14. En este sentido, el 

travestimiento del gobernante es crucial respecto de las determinaciones espaciales. Así lo 

señala Wiles (1999, 171) cuando afirma que lo masculino toma posesión de la casa mientras 

que las mujeres, normales custodias del oîkos, abandonan los recintos de la pólis. El costo de 

esta inversión espacial es que Penteo dentro de la casa es transformado en mujer, en un acto 

de travestimiento que incluye, es de notar, la colocación de una diadema asiática (v. 833). El 

vínculo entre el travestimiento y la desestructuración espacial es orgánico: es en el momento 

en que Penteo aparece con vestimenta femenina que le ―parece ver dos soles y una doble 

ciudad de Tebas con sus siete puertas‖ (vv. 920-921). 

 La identificación Penteo/Tebas permite a su vez pensar en una homologación entre el 

sparagmós del rey y la desestructuración espacial de la ciudad.  Retomemos la buena 

descripción panorámica del final de Bacantes que resume Rehm (2002, 213). El espectador 

tiene frente a sí a Dioniso, el dios del teatro, en el theologeîon como una divinidad manifiesta 

mirando una escena de su propio hacer y una ciudad que él efectivamente ha destruido. 

Delante está el coro de bacantes que lo sigue desde Asia, el viejo Cadmo aún vestido de mujer 

en su piel de corzo, la primera ménade Ágave lamentándose sobre el cuerpo de Penteo, 

coronado con una máscara teatral. El teatro es revelado como un espacio donde los eventos 

extraordinarios tienen lugar. Si la cabeza de Tebas era Penteo, la cabeza ―real‖ de Penteo 

cumple más de una función: provoca el anagnorismós de su madre respecto del castigo que le 

cabe a ella y a las ménades tebanas; manifiesta el castigo ya infligido al rey y anuncia la total 

derrota de la ciudad15. Bacantes exhibe al espectador la historia de dos personajes travestidos 

para su perdición, Tebas y Penteo, y esta historia incluye dos sparagmoí: uno emitido por el 

                                                           
14 Zeitlin (1996, 355-356) plantea este juego con el adentro y afuera de la ciudad. Podríamos habilitar una 
relación posible entre el travestimiento de Penteo y el ardid del caballo de Troya. 
15 Cf. Rodríguez Cidre (2012). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

176 

 

lógos pero visualizado luego en escena con los despojos del cuerpo destrozado del rey; el otro 

sugerido en la  dispersión de los principales ciudadanos de Tebas16. En suma, la ciudad es 

humanizada como bacante pero a fin de seguir el destino de su ―enemigo‖ Penteo y sufrir 

como él la venganza del dios que en ella nació17. 

 

Conclusiones 

 Como dijimos al inicio de esta exposición, tragedia y ciudad se traban en una íntima 

relación que llega a su clímax cuando la pólis misma deviene objeto de la tragedia, tanto lugar 

de reflejo como de puesta en cuestionamiento. Es a partir de esta práctica que se piensa al 

género trágico como el primer discurso que efectúa un balance de la experiencia democrática 

ateniense18. Desde esta perspectiva, y dado que las ciudades representadas en las tragedias 

hacen las veces de alter ego de Atenas19 (incluso Tebas que, en términos de Zeitlin (1992, 

144-145)20 conforma la anti-Atenas), podemos preguntarnos cómo pensar la representación 

de la destrucción de una ciudad en función del contexto ateniense en general y de la Guerra 

del Peloponeso en particular, ya que ambas tragedias fueron escritas en el curso de este largo 

conflicto bélico. 

 En el caso de Troyanas, la crítica ha señalado recurrentemente la conexión de esta 

tragedia con riesgos creados por la próxima empresa de Sicilia, por un lado, pero más 

claramente con la responsabilidad ateniense en la masacre y desaparición de Melos. En el 

momento en que sube a escena esta obra, los acontecimientos de Melos eran recientes y sus 

ecos seguramente se hicieron oír en las gradas del teatro21. La desolación final de la trama, 

que impide a los espectadores la instancia de catarsis habitual en el género trágico, y el hecho 

de presentar a Atenas como una esperanza inútil para las desamparadas cautivas, hacen de 

Troyanas una tragedia sumamente cruda para el espectador ateniense obligado a presenciar la 

muerte de una pólis a diferencia de otras tragedias más celebratorias de las políticas de Atenas 

22. 

                                                           
16 Cf. Wiles (1999, 172). 
17 Cf. Zeitlin (1996, 363 y 366).  
18 Cf. Loraux (1999, 29) y Gallego (2003, 393 y ss.). 
19 Cf. Connor (1989, 7), Croally (1994, 7, 44 y 178 y ss), Iriarte (1996, 7) y Segal (2000, 239).  
20 Cf. también Loraux (2007, 182). 
21 Cf. inter alios Grube (1961, 280), Segal (1986, 33), Van Erp Taalman Kip (1987, passim) y Reinhardt (2002, 
20 y ss.). 
22Cf. Segal (1995, 13). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

177 

 

 En el caso de Bacantes, la tragedia se compone en la etapa final de la Guerra del 

Peloponeso. Eurípides ha dejado Atenas y se ha instalado en la corte de Arquelao en 

Macedonia23. La nueva puesta en escena de la devastación de una ciudad nos plantea un 

interrogante sobre la incidencia de este contexto en la obra. Tebas, la anti-Atenas, y en 

particular su gobernante, paladín de la racionalidad contra el desborde dionisíaco pero al 

mismo tiempo constructor irracional de su condenación final, podría en algún punto señalar el 

posicionamiento de Eurípides frente a los avatares de la política de su ciudad en los años 

finales de una guerra que ―liquidará‖ a la pólis ateniense. 

 
 
Bibliografía 
 
Barlow, S.A. (1997). Trojan Women, Warminster. 
Diggle, J. (1984). Euripidis Fabulae I, Oxford. 
Diggle, J. (1994). Euripidis Fabulae III, Oxford. 
Dodds, E.R. (1960). Euripidis Bacchae, Oxford.  
Lee, K.H. (1976). Euripides Troades, Londres. 
Murray G. (1958). Euripidis Fabulae, Oxford.  
Perdicoyianni, H. (1992). Commentaire sur les Troyennes d'Euripide, Atenas. 
Roux, J. (1972). Euripide Les Bacchantes, Paris. 
Seaford, R. (2001). Euripides: Bacchae, Warminster. 
Aelion, R. (1983). Euripide héritier d'Eschyle t. I , Paris. 
Carter, D.M. (2006). ―At Home, Round Here, Out There: The City and Tragic Space‖, en 

Rosen, R.M. & Sluiter (eds.), I., City, countryside, and the spatial organization of value in 
classical antiquity, Leiden/ Boston, 139-172.  
Carter, D.M. (2011). ―Plato, drama, and rhetoric‖, en Carter, D.M. (ed.), Why Athens? A 
reappraisal of Tragic Politics, Oxford, 45-67. 
Connor W.R. (1989). ―City Dionysia and athenian democracy‖, Classica et Mediaevalia XL, 
7-32. 
Croally, N.T. (1994). Euripidean polemic: the Trojan women and the function of tragedy, 
Cambridge. 
Detienne, M. (2007). ―Hacer su agujero: entre el Edipo de Tebas y nuestras identidades 

nacionales‖, en Los griegos y nosotros. Antropología comparada de la Grecia antigua, 
Madrid, 101-129. 
Duncan, A. (2011). ―Nothing to do with Athens? Tragedians at the courts of tyrants‖, en 

Carter, D.M. (ed.), Why Athens? A reappraisal of Tragic Politics, Oxford, 69-84. 
Dunn, F.M. (1996). Tragedy's end: closure and innovation in Euripides' drama, New York: 
Oxford. 
Esteban Santos, A. (1995). ―La muerte como idea central en Eurípides‖, en Actas de las V 
Jornadas Internacionales de Estudios Actuales sobre Textos Griegos, Madrid, 1-23. 
Foley, H.P. (2003). ―The Masque of Dionysus‖, en Mossman, J. (ed.), Oxford Reading in 
Classical Studies. Euripides, Oxford, 342-368.  
Gallego, J. (2003). La democracia en tiempos de tragedia. Asamblea ateniense y subjetividad 
política, Buenos Aires. 
Goldhill, S. (1987). ―The Great Dionysia ans Civic Ideology‖ JHS 107, 58-76. 
                                                           
23 Cf. Revermann (2000, 454 y ss., 467). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

178 

 

Grube G.M.A. (1961). The Drama of Euripides, Londres. 
Iriarte, A. (1996). Democracia y tragedia, Madrid. 
Iriarte, A. (2005). ―Atenas imaginaria o la indivisibilidad como ideal político‖, Studia 
Historica (Hist. Ant.) 23, 161-175.  
Loraux, N. (2007 [1996]). Nacido de la tierra. Mito y política en Atenas, Buenos Aires: teoría 
y ensayo. 
Rehm R. (2002). ―The Bacchae: The Theatrical Body‖, en The Play of Space. Spatial 
Transformation in Greek Tragedy, Princeton, 200-214.  
Reinhardt K. (2002). ―The Intellectual Crisis in Euripides‖ en Mossman J., Oxford Readings 
in Classical Studies. Euripides, Oxford, 16-46. 
Revermann, M. (2000). ―Euripides, Tragedy and Macedon: Some Conditions of Reception‖, 

en Cropp, M.& Lee, K. & Sansone, D. (eds.), Euripides and Tragic Theatre in the Late Fifth 
Century, Illinois, 451-468.  
Rodríguez Cidre, E. (2010). Cautivas Troyanas. El mundo femenino fragmentado en las 
tragedias de Eurípides, Córdoba. 
Rodríguez Cidre, E. (2012). ―Animalizar lo masculino: Penteo en Bacantes de Eurípides‖, en 
López, A. & Pociña, A. & Silva, M.F. (coords.), De ayer a hoy: influencias clásicas en la 
literatura, Coimbra, 473-483. 
Saïd, S. (1998). ―Tragedy and Politics‖, en Boedeker, D., Raaflaub, K.A. (eds.), Democracy, 
empire, and the arts in fifth-century Athens, Cambridge, 275-295. 
Seaford, R. (1995). Reciprocity and ritual. Homer and Tragedy in the Developing City-State, 
Oxford.  
Segal, C. (1984). ―The Menace of Dionysus: Sex Roles and Reversals in Euripides' Bacchae‖, 
en Peradotto J. & Sullivan J., Women in the Ancient World (The Arethusa Papers), Albany, 7-
58. 
Segal, C. (1997). Dionysiac Poetics and Euripides' Bacchae, Princeton.  
Segal, C. (2000). ―Lament and Recognition: A Reconsideration of the Ending of the 
Bacchae‖, en Cropp, M.& Lee, K. & Sansone, D. (eds.), Euripides and Tragic Theatre in the 
Late Fifth Century, Illinois, 273-294. 
Sourvinou-Inwood, CH. (2003). Tragedy and Athenian Religion, Lanham. 
Van Erp Taalman Kip, A.M. (1987). ―Euripides and Melos‖, Mnemosyne 40, 414-417. 
Vernant, J.P., Vidal-Naquet, P. (1987 [1972]). Mito y tragedia en la Grecia antigua I, 
Madrid. 
Wiles, D. (1999). Tragedy in Athens. Performance space and theatrical meaning, Cambridge. 
Zeitlin, F.I. (1992). ―Thebes: Theater of Self and Society in Athenian Drama‖, en Winkler, 
J.& Zeitlin, F. (eds.). Nothing to Do with Dionysos? Athenian Drama in Its Social Context, 
Princeton, 130-167. 
Zeitlin, F.I. (1996). ―Playing the Other: Theatre, Theatrically, and the Feminine in Greek 
Drama‖, en Playing the other. Gender and Society in Classical Greek Literature, Chicago & 
Londres, 172-216. 
 
  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

179 

 

La memoria cultural de la Roma Tardorrepublicana en M. T. Cicerón 

 
Marta Sagristani 

Universidad Nacional de Córdoba – R. A. 
 

La memoria cultural es un concepto historiográfico de uso relativamente reciente en 

las Ciencias Sociales1, y especialmente en la Historia2, que se nutre del planteo teórico sobre 

la memoria histórica, formulado, entre otros, por Pierre Nora3. Uno de los aspectos más 

relevantes de la memoria cultural tiene que ver con que nos enfrentamos a un recuerdo de 

épocas remotas, que se reactualiza en el discurso y la representación del pasado por parte de 

aquellos historiadores que buscan construir el relato de los orígenes para resignificar la 

realidad del presente en el que viven. Todos los pueblos, tanto en la antigüedad como en el 

mundo contemporáneo, buscan reforzar su identidad conectándose con su pasado, sea éste 

real o imaginario, valorando y respetando sus tradiciones originarias, mediante un mecanismo 

de selecciñn que incluye los hechos más significativos para su presente y el ―olvido‖ 

voluntario de otros4. En la etapa de la oralidad, cuando la humanidad todavía no había 

incorporado la práctica de la escritura, esta tarea se cumplía mediante la transmisión, de 

generación en generación, de los mitos y leyendas que hablaban de los orígenes. Sin embargo, 

con la adopción de la escritura, el oficio de transmisión del acervo cultural ya no se limita al 

ámbito privado, se vuelve público y se universaliza, y si bien el uso de la palabra escrita pasa 

a cumplir una función democratizadora, en la medida en que está controlado por la elite 

dominante, contribuye a reforzar y consolidar el poder establecido. En el caso de Grecia, este 

proceso de reconstrucción colectiva de la memoria histórica se puede establecer con facilidad, 

pues los investigadores cuentan con numerosas fuentes que acreditan la existencia de la 

transmisión oral de acontecimientos del pasado. Los griegos, como queda atestiguado en la 

obra homérica, reproducían de forma oral y mediante un proceso conciente de selección, las 

                                                           
1 Discípulo de Émile Durkheim, Maurice Halbwachs  (1925, 1950) fue reconocido mucho tiempo después de su 
muerte por sus aportes a las ciencias sociales dando lugar en las últimas décadas a numerosos estudios sobre la 
memoria. Creador del término memoria colectiva, le dió al concepto una dimensión social, para distinguirlo de la 
memoria individual.  
2 Jan Assmann (1997), especialista en egiptología, crea el concepto de ―memoria cultural‖, para describir el 
fenómeno de la memoria en las sociedades antiguas. 
3 Nora, Pierre ( 1974); (1984, 1987, 1992); (1986). No podemos dejar de mencionar la obra de Jacques Le Goff, 
Storia e memoria (1977); y el libro de Peter Berger y Thomas Luckmann, La construcción social de la realidad 
(1968). 
4 En la introducción de su libro, Jöel Candau (2008, p. 9), define la identidad como ―una construcción social, 
permanentemente redefinida en el marco de una relación dialógica con el Otro‖, y sostiene que la memoria, ―más 
que una restitución fiel del pasado, es una reconstrucción continuamente actualizada del mismo, para concluir 
que  ―memoria e identidad están indisolublemente ligadas‖. 

http://es.wikipedia.org/wiki/1974
http://es.wikipedia.org/wiki/1986


ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

180 

 

normas y valores apreciados por su sociedad, para educar a las nuevas generaciones5. Pero en 

el ámbito de la historia de Roma, los investigadores nos enfrentamos a una realidad mucho 

más compleja, pues no existen testimonios directos de la existencia de una tradición épica oral 

en tiempos de la República temprana, que permitan conocer como se dio el tránsito de la 

oralidad a la escritura y la manera en que este pueblo sostenía viva la memoria cultural de su 

pasado remoto. Sin embargo, esta dificultad no debe llevarnos al error de pensar que los 

romanos se limitaron a copiar los hallazgos de la cultura griega, debido a la cercanía de sus 

colonias ubicadas al sur de Italia6. Al respecto, en su libro La raison de Rome, Claudia Moatti 

sostiene que, durante el Principado, se toma como referentes a los eruditos que fueron 

pioneros durante la República, no sólo porque ellos fueron grandes escritores sino parce 

qu‘ils ont fixé la mémoire de la cité7. Por eso mismo, si nos proponemos recuperar la 

memoria cultural de la Roma tardorrepublicana, debemos revalorizar el significado histórico 

de la producción historiográfica del siglo I a.C. encarando la lectura de las fuentes de este 

período desde una perspectiva diferente, que incluya la posibilidad de rescatar la memoria 

oral de la sociedad, recogida en la tradición literaria que mantenía el recuerdo de un pasado 

glorioso. En el presente artículo analizaremos el corpus ciceroniano, con el fin de indagar de 

qué manera Marco Tulio Cicerón, un escritor que expresa la ideología de la elite dominante, 

construye el relato sobre los orígenes de Roma. 

En relación al conocimiento temprano de la escritura por parte de los romanos, 

Cornell8 plantea que el nacimiento de la ciudad-estado y la aparición de la escritura tienen una 

relación causa-efecto y que, si bien el uso de la escritura no es un requisito imprescindible del 

urbanismo, para el caso grecorromano fue un factor condicionante del tipo particular de 

Estado que desarrollaron. Y agrega que, en particular, las instituciones formales y artificiales 

del modelo grecorromano, que exigen una compleja organización del tiempo y del espacio, 

parecen presuponer la existencia de una mentalidad familiarizada con la escritura… El censo 

y las reformas de Servio Tulio serían impensables en una sociedad no familiarizada con la 

escritura9. Sin embargo, cuando Cornell afirma que las fuentes literarias son el testimonio 

                                                           
5 Rodríguez Mayorga (2007, p. 107) considera que ―…uno de los pioneros en el estudio de la dinámica de las 
sociedades orales y de su transformación como consecuencia de la adopción de la escritura fue precisamente E. 
A. Havelock, historiador del mundo heleno que reinterpretó la Iliada homérica como una ‗enciclopedia tribal‘ 
destinada a la educación oral de las jóvenes generaciones en la Grecia pre-literaria‖ y cita su Preface to Plato, 
Cambridge, M. A., 1963, donde el autor desarrolla en profundidad esta idea.   
6 Rodríguez Mayorga (2007, pp. 108-111). 
7 Moatti  (1997, p. 15). 
8 Cornell (1999. p. 132). 
9 Cornell (1999), p. 134. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

181 

 

más importante para el estudio de la historia de la Roma arcaica, plantea sus reservas, ya que 

la producción historiográfica denominada por los estudiosos de forma genérica como 

―tradiciñn literaria‖, reúne una serie de narraciones plagadas de versiones legendarias que no 

pueden ser tomadas como un verdadero relato histórico. Según el autor, estos testimonios 

componen un corpus heterogéneo y fragmentario, teñido de un fuerte contenido ideológico, 

que en realidad representa lo que los romanos de las épocas tardorrepublicana e imperial 

sabían o creían saber acerca de su pasado10. Y esto es así porque la reconstrucción y 

recuperación de la memoria es un proceso, no sólo colectivo, sino también dinámico y 

cambiante11, y los aspectos que se resaltan o se oscurecen mediante un mecanismo de 

selección que elige recordar unos hechos y descartar otros12 están ligados al momento 

histórico por el que atraviesan los pueblos y a lo que es funcional o disfuncional para los 

propios actores. No obstante, este proceso no se produce de manera espontánea, en él se 

combinan las necesidades y demandas populares legítimas con los intereses de quienes lo 

conducen y a quienes se reconoce como aptos para reescribir la historia.  

Los historiadores romanos que se dedicaron a escribir entre los siglos II y I a.C. sobre 

los orígenes de Roma no contaban, como en el caso de los griegos, con una información 

abundante sobre su propio pasado, surgida de la tradición oral y recopilada luego en textos 

escritos. En líneas generales, podemos decir que los historiadores que escribieron durante esta 

época se nutrieron de tres vertientes. Por un lado, de la tradición historiográfica griega, que se 

había ocupado de los romanos sólo de manera tangencial y los tomaba como parte de los 

pueblos bárbaros, incorporándolos al universo griego desde una perspectiva helenocéntrica13. 

Por otro lado, de la tradición familiar, transmitida en forma oral de generación en generación, 

por los miembros de las gentes patricias, que buscaban reafirmar su posición social 

dominante, construyendo un relato que exaltaba la virtud y el valor que habían mostrado sus 

antepasados en las diversas guerras emprendidas con el fin de extender las fronteras de la 

ciudad. Esta práctica se da en el marco más amplio de la tradición oral de mitos y leyendas, 

cuya procedencia se remonta a los primeros tiempos de formación de la ciudad. En un 

principio, los dos héroes fundacionales, Eneas y Rómulo, aparecían en las leyendas 

                                                           
10 Cornell (1999), p.17. 
11Abrevando en algunos conceptos vertidos tanto por Maurice Halbwachs como Jan Assmann y, posteriormente, 
por Paul Ricoeur (2000, p. 182), en el cual admite que ―Nous n‘avons pas mieux que le témoignage, en derniere 
analyse, pour nous assurer que quelque chose s‘passé‖.   
12 Construir la memoria histórica como una dinámica del olvido y el recuerdo, siguiendo el pensamiento de Jan 
Assman (1999, p.1015) 
13 El escaso interés de los griegos por el pueblo romano se mantuvo por lo menos hasta el momento en que 
Roma comenzó su expansión por Italia y se volvió una amenaza para las colonias ubicadas al sur de la península. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

182 

 

emparentados de manera confusa y contradictoria, pero ya a fines del siglo III, cuando se 

establecieron nuevas coordenadas cronológicas, que produjeron una distancia temporal entre 

la caída de Troya y la fundaciñn de Roma, los vínculos se ―clarifican‖ de manera artificial, 

colocando a Rómulo en la línea directa de descendencia de la dinastía de Alba, creada por el 

héroe troyano14.  

Finalmente, los historiadores contaban con la información oficial recogida en los 

Anales máximos, crónicas oficiales en las que se registraban anualmente todas las actividades 

de interés para el Estado. En de Legibus, Cicerón hace una referencia crítica a los escritos de 

los cronistas que lo precedieron, a quienes despectivamente llama librariolis Latinis (de Leg., 

I, 2, 7) por la aridez de su estilo, producto de su apego a una de las fuentes de las que se 

habían nutrido, los annalis pontificium maximorum15.  

 
Porque, después de los Anales de los pontífices máximos, que son la 
cosa más insulsa del mundo, si pasas a  Fabio o a aquel Catón de 
quien siempre hablas, a Pisón, a Fanio o Venonio, aunque cada uno 
de ellos supere al anterior, con todo ¿hay algo más árido que todos 
ellos juntos? Celio Antípatro, contemporáneo de Fanio, elevó algo el 
tono y tuvo más estilo, todavía tosco, es verdad, y, por tanto, áspero, 
sin brillo ni arte, pero pudo, sin embargo, aleccionar a los otros para 
que escribieran mejor. A pesar de ello, vinieron entonces como 
sucesores, Gelio, Clodio, Aselión, que nada recuerdan a Celio, sino la 
falta de expresión e inepcia de los antiguos (Cicerón, de Leg., I, 2, 6). 
 

En la medida en que la identidad colectiva es una representación construida por un 

grupo a partir de la selección de las características comunes que pueden contribuir a afianzar 

su unión, resaltando las semejanzas al interior del mismo y marcando las diferencias con los 

otros, mediante un discurso legitimador16, es muy probable que los patricios, apoyándose en 

una ideología exclusivista que justificaba su control del poder,  se hayan ocupado de recordar 

los triunfos de la guerra y el heroísmo en las batallas, celebrando la gloria de sus antepasados, 

                                                           
14 En la Introducciñn de ―La prehistoria mítica de Roma‖ (2002, pp. 11-15), Jorge Martínez-Pinna considera 
que en este proceso de inclusión de los pueblos bárbaros al universo griego, Roma no podía ser la excepciñn, ―de 
manera que en época relativamente temprana, comienzan a operar las especulaciones griegas para integrar al 
mundo romano, y por tanto también latino, en su propio universo. La aportación fundamental de los griegos a la 
interpretación del pasado más lejano del Lacio está definida por la figura de Eneas. A este héroe troyano se 
remite la primera noticia conocida en la historiografía griega acerca de Roma. Se trata de un fragmento de 
Helánico de Lesbos, autor poco anterior a Tucídides, que imaginaba la fundación de Roma como obra de Eneas‖ 
15 Incluso, más adelante, haciendo alusión al estilo arido empleado por los primeros historiadores romanos, que 
respondían a un formato que tomaba como modelo las crónicas oficales,  pone en boca de su hermano Quinto la 
argumentación de que es su obligación escribir una historia de los orígenes y no contemporánea, porque la 
―remota está descrita de suerte que ni se puede leer‖ (Cicerón, de Leg., I, 3, 8-9).   
16 Como sostiene Cadaux (2008, p.23), ―la identidad (cultural o colectiva) es una representación… los 
individuos se perciben, se imaginan como miembros de un grupo y producen diversas representaciones en cuanto 
al origen‖. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

183 

 

que habían luchado de manera heroica y virtuosa por defender a su patria. Como sostiene 

Claudia Moatti17, en los primeros tiempos de la República, la conservación de la memoria era 

un privilegio de las gentes patricias y, aunque los testimonios no son muy abundantes, 

contamos con algunas referencias en las fuentes, que dan cuenta de la existencia de la práctica 

aristocrática de recordar con poemas y canciones las hazañas de sus héroes. Un ejemplo lo 

constituye Cicerón: 

 
Catón, la autoridad de más peso, afirmaba en sus Orígenes que 
nuestros antepasados tenían por costumbre en los banquetes que los 
comensales cantaran por turno, con acompañamiento de flauta, las 
proezas y virtudes de los hombres ilustres (Cicerón, Tusc., 4, 3)  
 

Entre los siglos II y I a. C., se consuma la parte más importante de la expansión y 

fortalecimiento de Roma como potencia hegemónica en el Mediterráneo. Los objetivos 

geopolíticos y económicos perseguidos por Roma, que la había llevado a transformarse en la 

dueña de todo el orbe conocido, se habían cumplido. En el proceso de construcción de gran un 

imperio, conseguido, según la elite dirigente, casi contra su voluntad18 y guiado por la lógica 

de la sumisión-asimilación, Roma había entrado en contacto con una gran cantidad de pueblos 

y culturas. Al enfrentarse a creencias, costumbres y prácticas sociales muy diversas, surge en 

los romanos la necesidad de diferenciarse de los otros y, consecuentemente, la urgencia 

imperiosa de construir su propia identidad, lo que da lugar a una actividad consciente y 

reflexiva para repensar su pasado19. A partir de los sucesivos éxitos militares, los miembros 

de la elite dirigente sienten la necesidad de justificar la política expansionista, proporcionando 

a los ciudadanos y al mundo una historia escrita que enlace la estrategia de la guerra continua 

                                                           
17 Moatti (2003, passim); (1997, p. 16). 
18 Los romanos fingían muchas veces que habían conseguido su imperio mediante una serie de acciones 
defensivas, que era fácil que parecieran verdaderamente virtuosas si se las presentaba con la apariencia de que se 
habían llevado a cabo en defensa de otros, especialmente de los aliados de Roma (sociis defendis). Ver Cicerón, 
De Rep. III, 23-25. En sus cartas y discursos, Cicerón es consciente del odio que había despertado Roma entre 
muchos pueblos sometidos a ella, debido a la opresión y explotación  a la que los había expuesto, utilizando 
expresiones como iniuriae, iniquitas, libidines, cupiditates, acerbitas, para definir las acciones de los miembros 
de la elite romana (Cicerón, Ad fam. XV,I, 5; Ad Att., V, xvi, 2)  
19 Moatti (1997, p. 15): ―Entre le IIe et le Ier siècle, alors qu‘ils entrent brutalement en contact avec les peuples 
plus divers, notamment avec la Grèce, les Romains se tournent vers leur propre passé; ils ‗inventent‘ leur 

tradition, l‘établissent de manière théorique et critique grâce à un travail gigantesque de mémorisation mais tout 
autant d‘oubli ou de sélection, ils l‘inscrivent dans une nouvelle logique unificatrice, restituant, avec plus o 

moins d‘exactitude, une chronologie détaillée, élaborant aussi ses lieux communs, ceux qui, à quelques variantes 

près, seront compris jusqu‘à la Renaissance et repris par elle: à partir du Principal, ce n‘est plus à la tradition 
elle-même qu‘on se réfere, mais aux érudits qui l‘ont fixée‖ 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

184 

 

del presente, cuyo objetivo es el dominio universal, con un pasado en el que Roma ponía en 

práctica una estrategia defensiva20, justificada en la teoría del bellum iustum21. 

  Si bien Cicerón nunca llegó a escribir una obra completamente dedicada a la historia 

de Roma, en el libro II de de republica desarrolla una apretada síntesis de los orígenes de la 

ciudad, tratando de despojar su relato de contenidos legendarios, pues tenía muy claro cuales 

eran las reglas del método histórico, bien diferente de las narraciones poéticas, en las que se 

podían encontrar innumerabiles fabulae (de leg., I, 1, 5). El relato sobre el pasado no tiene un 

valor en si mismo, sino que se lo trae a la memoria para resignificarlo y explicar, o mejor, 

legitimar, una realidad presente. En este sentido, la incorporación de los mitos y leyendas que 

hablan de los orígenes del pueblo y la ciudad en las obras históricas romanas vendría a 

representar una continuidad de la memoria cultural de la Republica. Es más, en el discurso 

tardorrepublicano se recurre a la memoria histórica para salvar la tensión entre un pasado de 

gloria, donde imperaban la virtus y la laus, con un presente de crisis, expresado en el 

progresivo deterioro institucional y el abandono de los valores éticos de los antepasados, 

reemplazados por el interés desmedido por acumular tierras, dinero y poder.  

La supervivencia de Roma a través de los siglos se presenta asociada a la supuesta 

superioridad de sus valores morales, comprendidos en el ethos aristocrático plasmado en el 

mos maiorum y a la firmeza y estabilidad de sus instituciones. Cicerón se ocupa de 

revalidarlos en de re publica, apoyándose, para explicar la estabilidad secular de Roma, en la 

perfección de su constitución política, con argumentos que no buscan una exegesis histórica 

sino una ratificación de los valores originarios22 que preconizan la concordia ordinum: 

aequabilitatem, basada en los distintos grados de dignitas, y firmitudinem, que garantiza la 

autorregulación de un sistema político intrínsecamente jerárquico: 

                                                           
20 Cicerón (De Rep. III, 35: ―… Injustas son las guerras que han sido  emprendidas sin causa; pues, fuera de la 
causa de vengarse o de rechazar a los enemigos, ninguna guerra puede hacerse como justa… Nuestro pueblo, en 

cambio, defendiendo a sus aliados, se ha apoderado ya de todas las tierras…‖ 
21 La reivindicación de un Estado fuerte y beligerante estuvo presente desde siempre en el imaginario colectivo 
romano. En los relatos míticos que narran los orígenes de la ciudad se puede observar como la violencia, puesta 
en práctica por Roma para desarrollarse como un Estado hegemónico en la región, jugó un rol predominante en 
las relaciones que estableció  con los pueblos vecinos. Como sostiene  Paula Botteri (Botteri, 1989, p. 91) sobre 
el mito de Rómulo y Remo: ―Rome réinscrrit alors sa fondation mythique sous le signe du fratricide, métafhore 
privilégiée de la stasis.‖ 
22 Cicerón, De re pvblica, I, XLVI, 70: ―…que de todas las formas de gobierno, ninguna debe compararse, o en 
su organización, o en su distribución, o en su disciplina, con aquella que, recibida desde entonces de sus 
mayores, nuestros padres nos dejaron‖; I, XLVII, 71: ―Entonces Lelio: Tuya es en verdad, Escipiñn – dijo – y de 
ti solo. ¿Quién, en efecto, hablaría mejor que tú o acerca de las instituciones de los mayores, proviniendo tú 
mismo de nuestros más esclarecidos mayores, o acerca del mejor tipo de régimen (y silo tenemos – aunque ni 
siquiera ahora -, ¿quién podría en tales circunstancias ser más brillante que tú?), o acerca de las precauciones que 
deben tomarse para el futuro, cuando tú, habiendo arrojado los dos terrones de esta urbe, previste para todo 
tiempo‖. Con los dos terrones, se está refiriendo a Cartago y Numancia, destruidas por Escipión en 143 y 133 
a.C.  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

185 

 

 
Esta organización [la república] tiene primeramente una gran 
igualdad, de la que difícilmente pueden carecer los hombres libres 
por mucho tiempo; en segundo lugar, estabilidad, pues, por una parte, 
aquellos primarios fácilmente se convierten en los vicios contrarios, 
de modo que de un rey surge un tirano, de los optimates una facción, 
del pueblo el desorden y la confusión; y, por otra parte, los géneros 
mismos de gobierno a menudo son remplazados por nuevos géneros; 
sin grandes vicios de los dirigentes por lo común no sucede esto en 
esta forma de gobierno compuesta y moderadamente mezclada. En 
efecto, no hay causa de revolución donde cada cual está colocado 
firmemente en su grado y no hay nada por debajo a donde precipite y 
caiga (Cicerón, De re pvblica,I, XLV, 69) 

 
Cicerón concibe la respublica como un ejemplo concreto de la realidad histórica de 

Roma: su constitución es superior a la de otros pueblos porque no surgió de la acción de 

individuos aislados sino que fue producto de una experiencia colectiva. En este sentido, forma 

parte de la tradición historiográfica que presenta la fundación de Roma como un fenómeno 

gradual: el Estado se había constituido a través de un largo proceso, al cual habían contribuido 

todos los romanos, seleccionando de manera racional los aspectos más positivos. Gracias a la 

suma de esta sabiduría colectiva, los romanos habían logrado alcanzar un sistema político 

cercano a la perfección. Al comienzo del libro II expresa con claridad su concepción sobre el 

origen del Estado, al que considera no sólo como un hecho natural, consecuencia del instinto 

que impulsaba a los humanos a asociarse, sino también como una acción consciente y 

reflexiva, producto de la sabiduría del pueblo romano, almacenada a través de un largo 

proceso23. En el libro I, Cicerón plantea que el Estado no nació de un hecho aislado y 

azaroso, sino que fue producto del reconocimiento por parte de los hombres de que 

constituían una comunidad de intereses24. Pero, a pesar de que sostiene que Roma no surgió 

de un acto singular ni arbitrario, sino que respondió a una acción conciente y plural, al 

referirse a los orígenes de la ciudad y el pueblo romano incorpora a su relato el mito 

                                                           
23 Cicerón, De re pvblica, II, 2: ―El solía decir [Catñn el Viejo] que la organizaciñn política de nuestro Estado 
supera a los demás Estados por esta causa, porque en ellos fueron por lo común individuos quienes 
establecieron, cada uno, su constitución mediante leyes e instituciones; por ejemplo, la de los cretenses, Minos; 
la de los Lacedemonios, Licurgo; la de los atenienses, que muchísimas veces fue cambiada, primero Teseo, 
luego Dragón, después Solón, en seguida Clístenes, y luego muchos otros; por último, exangüe ya y yaciente el 
Estado, lo sustentó un varón docto, Demetrio de Falero; en cambio, nuestra constitución no fue establecida por el 
ingenio de uno solo, sino por el de muchos, y no en una sola vida de un hombre, sino en algunos siglos y edades; 
pues decía que ni había surgido un genio tan grande como para que alguna vez hubiera existido alguien a quien 
ninguna cosa se le escapara, ni todos los genios aplicados a una sola tarea podían prever tanto en una sola época 
como para que lo abarcaran todo sin la experiencia de las cosas y una larga duraciñn‖  
24 Cicerón, De re pvblica, I, XXV, 39: ―Es, pues – dijo el Africano -, la res publica, la ‗cosa del pueblo‘, y el 
pueblo, no toda agrupación de hombres congregada de cualquier manera, sino la agrupación de una multitud, 
asociada por un consenso de derecho y la comunidad de intereses‖  



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

186 

 

etiológico que adjudica a Rómulo esa tarea. La razón de la inclusión de la leyenda 

fundacional no representa una contradicción en el pensamiento ciceroniano, sino que está 

reflejando la prioridad de la memoria cultural de los romanos acerca de este héroe cultural25. 

Para Cicerón, como para toda la tradición literaria, Rómulo no fue sólo el héroe fundador de 

la ciudad y padre de la constitución romana, sino quien al mismo tiempo organizó el cuerpo 

social y le dio las pautas de su vida política y los órganos de su gobierno26. Según la 

tradición, esta inconmensurable tarea sólo podía responder a la acción divina, y Cicerón se 

hace eco de ella: 

 
… Concedamos, en efecto, a la tradición de los hombres, sobre todo a 
una no sólo inveterada sino también sabiamente transmitida por 
nuestros mayores: que se  consideraba que los que han merecido bien 
de sus comunidades eran no sólo de ingenio sino también de linaje 
divino;… (Cicerón, De republica, II, I, 4)  

 
En este párrafo, Cicerón rescata la tradición romana sobre el origen divino de la 

ciudad, aunque en realidad para él es la razón27, cualidad que los hombres comparten con los 

dioses, lo que los ha llevado a unirse y formar sociedades políticas, las repúblicas, en armonía 

con el orden divino28. Utiliza el verbo ―concedamos‖ y, a lo largo del mismo párrafo, al 

narrar la legendaria obra de Rñmulo, introduce las expresiones ―se dice que‖, ―se afirma que‖, 

y en un momento acota ―para que vengamos ya, de las fábulas a los hechos ―, como una clara 

alusión de que prima en él el pensamiento racional. La decisión de encarar la narración de los 

orígenes de Roma desde esta perspectiva crítica de las tradiciones mitológicas queda 

explicitada de entrada, cuando advierte al lector que su relato no se va a apoyar en una versión 

                                                           
25 Rodríguez Mayorga, Ana (2007, p. 126): ―Prácticamente todas las etiologías que se conservan en la historia de 
Roma pertenecen a los orígenes o, cuando menos, al pasado lejano de la ciudad, lo que en realidad está 
indicando que no son el producto de cierta tendencia literaria, sino el reflejo de la memoria oral de Roma. En 
efecto, una de las características de la memoria oral es su obsesión por explicar y dar sentido a la situación 
presente en la que vive una comunidad, hasta el punto de que en realidad no existe un concepto específico de 
pasado , sino que se recurre a él de forma exclusiva para hacer comprensible el presente‖ 
26 Repartió al conjunto de los ciudadanos en tres tribus, Ramnes, Tities, Luceres, a las que subdividió en treinta 
curias, a razón de diez por tribu (Cicerón, Rep. II, VIII, 14) y una vez organizado el cuerpo ciudadano, a la 
muerte de Tacio, rey de los sabinos, quien gracias al tratado de sumisión compartía el trono con Rómulo, éste 
pasa a detentar la autoridad suprema, secundado por el consejo de los Padres 
27 Moatti (1997, p. 13): ―Le mot latin, ratio, sur lequel se sont formée les raison des langues romanes, recouvre 
assurément presque tous les sens du prestigieux logos, mias ni la philosophie, ni l‘expérience politique, ni la 
science n‘ont eu à Rome la même histoire qu‘en Grèce. Sans doute, les emplois philosophiques et réthoriques de 
ce trme se sont considérablement dévelopés entre le IIe et le Ier siècle, mais le ens originel de ‗compte, calcul‘ ne 
disparaît jamais de son histoire‖. 
28 Cicerón, De re pvblica, VI,  XIII, 13: ―En efecto, para ese dios supremo, que rige el mundo entero, nada, al 
menos de lo que se hace en la tierra, es más aceptable que las comunidades y agrupaciones de hombres asociadas 
por el derecho, que se llaman Estados‖ 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

187 

 

idealizada al estilo platónico sino que va a dar cuenta del verdadero proceso histórico29. 

Incluso Cicerñn busca historizar su relato, con la intenciñn de ―humanizar‖ al héroe 

mitológico, dándole una existencia real, para lo cual recurre a una cronología tentativa, 

extraída de los anales griegos, que ubican la fundación de Roma en el segundo año de la 

séptima olimpiada, que tuvo lugar en el año 750 a. C.. Además explica que el tiempo del 

reinado, de Rómulo entre los años 753 y 716 a. C.,  

 
… coincidió con la época en que Grecia ya estaba llena de poetas y 
músicos y se tenía menor fe en las fábulas, a excepción de las cosas 
antiguas (Cicerón, De re pvblica, II, X, 18)  

 
Asimismo, se encarga de aclarar que sus fuentes provienen de una época histórica en la cual:  

 
… ya doctos los hombres e instruidos los tiempos mismos, apenas 
había alguna ocasión para inventar. En efecto, la antigüedad aceptó 
fábulas, inclusive inventadas a veces en forma desordenada; en 
cambio, esta edad ya culta, que se mofaba especialmente de todo lo 
que no podía ocurrir, las rechazó. (Cicerón, De re pvblica, II, X, 19) 
 

Esta apelación a la ―racionalidad‖ en el discurso ciceroniano, que manifiesta una idea 

crítica de la tradición literaria que lo precede, expresa una corriente de pensamiento nueva, 

que se perfila, entre los siglos  II y I a. C.,  como una ruptura con el pasado que cita a los 

―eruditos anticuarios‖ como a los pioneros de la República. Esta novedosa corriente recupera 

la memoria histórica de la ciudad, pero a la vez propone la construcción de la identidad 

romana en el marco de un nuevo orden lógico, que reconoce la influencia de la filosofía 

griega, aunque la supera en varios aspectos, despegandose de los aspectos míticos y 

legendarios30.  

A continuación, señalaremos algunos ejemplos de la reconstrucción de la memoria 

cultural en los escritos de Cicerón. Cuando relata los origenes de Roma, destaca la acción de 

Rómulo de respetar el ritual tradicional de la toma de los auspicios en el acto previo a la 

fundación de la ciudad y con ello, la inclusión institucional de los augures en los actos de 

gobierno:  

Además, costumbre que conservamos hoy con gran bienestar de la rei 
publicae, Rómulo se mostró muy obediente a los auspicios. Pues, por 

                                                           
29 Cicerón, De re pvblica, II, I, 3: ―Y más fácil conseguiré lo que me he propuesto, si os muestro nuestra propia 
República tanto naciente como creciente y adulta, así como firme ya y robusta, que si yo mismo forjo una como 
Sñcrates en Platñn‖. 
30 Moatti (1997, pp.15-20); también en p. 52: ―Cicerñn voyait le pire dès années 60 – ‗l‘État est mort‘-, mais 
refusait de se laissez aller à l‘irrationalité de quelques néo-pythagoriciens ou aux folles superstitions de 
l‘époque‖. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

188 

 

una parte, él mismo fundó la urbe después de haber tomado los 
auspicios, lo cual fue el principio de nuestra rei publicae; por otra 
parte, escogió augures, uno de cada tribu, que lo acompañaran en los 
auspicios al empezar todos los actos públicos. (Cicerón, De re 
pvblica, II, IX, 16) 
 

Aquí Cicerón está dando cuenta de una práctica originaria que, si bien se remite a los 

tiempos del héroe fundador, la elite dirigente respeta y mantiene vigente durante la República 

tardía, pues es consciente de los efectos positivos de sostener la tradición religiosa en 

beneficio de la estabilidad del sistema político. En de legibus, su otro ensayo político donde 

reflexiona sobre las características que debe reunir la ciudad ideal, fundamenta largamente su 

convicción sobre la importancia de los auspicios como un instrumento políticamente eficaz:  

 
… para que muchas asambleas inútiles sean retrasadas por dilaciones 
dignas de aprobación, agregando que muchas veces los dioses 
inmortales reprimieron por medio de los auspicios el ímpetu injusto 
del pueblo (Cicerón, de legibus III, 27). 
 

En la medida en que, en tiempos de Cicerón, los auspicia podían emplearse tanto para 

invalidar la elección de un magistrado opuesto a la nobilitas como para poner fin a las 

asambleas populares que pudieran llegar a aprobar leyes contrarias a sus intereses, es evidente 

que, en este ensayo, escrito alrededor del año 52 a. C., un miembro de la elite se está 

dirigiendo a sus pares para orientarlos en la legitimidad de sus actos políticos, apelando a una 

práctica ritualizada, y con ello, al respeto del mos maiorum. En Roma el espacio religioso se 

confundía con el espacio político, por lo cual, regulando las relaciones de los ciudadanos con 

los dioses con la finalidad de garantizar la pax deorum, se contribuía a la cohesión de la 

República. El derecho exclusivo de interpretar los signos sobrenaturales y portentos, y a partir 

de allí decidir sobre los actos públicos, era otra forma de ejercer el control social, mediatizado 

por la vía religiosa. Cicerón asigna a los augures un rol fundamental en la vida política, 

debido a la facultad que éstos tenían, como intérpretes de la voluntad divina, de poder 

intervenir en todas las cuestiones trascendentes para el Estado. Al respecto, afirma que  

 
…dentro de la república el orden jurídico principal y más relevante se 

apoya en la autoridad de los augures…En efecto, si se trata de derecho 
¿cuál hay de mayor importancia que el poder disolver los comicios o 
concilios convocados por los más altos poderes y las más altas potestades o 
anular los que ya se celebraron?, ¿cuál puede haber de mayor gravedad 
que el de suspender una empresa cuando un augur dice solemnemente 
―para otro días‖?, ¿cuál puede haber más impresionante que el de poder 

decretar que los cónsules abdiquen de su magistratura?, ¿cuál puede haber 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

189 

 

más respetable que el de conocer o no la convocatoria legítima de la 
asamblea popular o plebeya? (Cicerón: de legibus III, 31).  
 

Acto seguido, ante la pregunta formulada por Atico, referente a la polémica planteada 

entre algunos famosos augures, sobre si los auspicios deben servir al interés de la República o 

si sólo son parte de la ciencia adivinatoria31, es decir, que pertenecen exclusivamente a la 

esfera religiosa, Cicerón contesta con una claridad meridiana, propia de un político 

pragmático:  

 
…me parece que entre nuestros mayores tuvo esa ciencia un doble fin, de 

suerte que servía en ocasiones para las necesidades de la república, y con 
más frecuencia para las deliberaciones. (Cicerón: de legibus III, 33). 

 
La historia política y social de Roma durante los dos primeros siglos de la República 

está dominada por el conflicto entre patricios y plebeyos. En la medida en que las 

características y motivaciones del enfrentamiento fueron reconstruidas muchos siglos después 

de que acontecieran los hechos, el relato adolece de muchos anacronismos, pero, lo que es 

más complicado aún, fue producido por los historiadores tardorrepublicanos, que 

interpretaron los diversos episodios de la lucha inspirándose en las divisiones políticas 

existentes en su propia época32. Lo cierto es que, a través de diversas estrategias aplicadas 

por la elite dirigente, en la Roma tardorrepublicana se subordinaba la potestas del populus a la 

auctoritas de los nobiles y el discurso ciceroniano refrenda esta realidad objetiva, apelando a 

una reconstrucción de los acontecimientos del pasado desde la parcialidad de su situación de 

poder y los reinterpreta en beneficio de la elite. Al hecho objetivo de que los patricios se 

vieron obligados a responder al conflicto entre los órdenes con la ampliación de la ciudadanía 

política, Cicerón lo explica con argumentos que buscan justificar una realidad social 

contemporánea,  aduciendo que: 

 
… se halló el medio de conciliación por el que los pobres se creyeron 
equiparados a los nobles y por el que sin más se salvó la ciudad 
(Cicerón: de legibus, III, 24).  
 

Es más, aclara que, para evitar que se produjera una guerra civil, los patres optaron por el mal 

menor: 

 
…o no había que expulsar a los reyes o había que dar la libertad a la plebe, 

de verdad y no de palabra. Pero se dio de suerte que se confiara a 

                                                           
31 Cicerón: de legibus III, 32. 
32 Cornell (1999) p. 285. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

190 

 

instituciones excelentes, para que ésta se subordinara a la autoridad de los 
nobles (Cicerón: de legibus, III, 25).  
 

Según la tradición literaria (Cicerón, Dionisio y Plutarco) la división del pueblo 

romano en dos grupos, patricios y plebeyos, se remontaría a la época de la fundación de la 

ciudad y constituiría un rasgo original y permanente del orden social. En este punto los 

historiadores romanos aclaran que, acto seguido, Romulo adscribió a los miembros de las 

poblaciones sometidas a las gentes patricias, como sus clientes. Por consiguiente, la clientela 

sería una práctica social de sometimiento que se remontaba a los orígenes mismos de la 

historia de Roma. En de re pvblica, Cicerón se refiere brevemente a la instauración de la 

clientela por parte de Rómulo: 

  
Y tuvo a la plebe distribuida en las clientelas de los principales (de 
cuánta utilidad haya sido esto, después lo veré)… (Cicerón, De re 
pvblica, II, IX, 16) 

 
          Es reveladora la manera tangencial en que Cicerón menciona una práctica social no 

institucionalizada como la clientela que, para su época, ya atravesaba todos los vínculos 

sociales, sin distinción de origen, estatus o riqueza. Sabemos que una de las razones por las 

cuales las relaciones de clientela tuvieron en Roma un peso tan grande en la sociedad y en la 

política, tiene que ver, por una parte, con la manera original por medio de la cual los romanos 

fueron incorporando a la ciudad a los miembros de las poblaciones sometidas a su dominio, 

con el objetivo de fortalecer y acrecentar el desarrollo del Estado; por la otra, con la forma 

particular por medio  de la cual los romanos resolvieron la inclusión de los elementos 

foráneos dentro de la ciudad, sin alterar la disposición jerárquica del orden social ni el 

equilibrio de poder estatuido desde sus orígenes: los habitantes de las comunidades vencidas 

que decidían emigrar libremente al territorio romano eran adscriptos a las gentes como 

clientes de las familias patricias. Por último, podemos acotar que, si bien los vínculos que 

unían a patronos y clientes tenían en última instancia una base económica, pues los actores 

intervinientes se vinculaban tanto para satisfacer necesidades materiales - una pequeña 

parcela de tierra, grano barato, ayuda en dinero, en el caso de los grupos subalternos -, como 

para mantener o acrecentar los privilegios derivados de una posición social elevada - 

acumulación de riquezas, prestigio y poder, en el caso de los grupos dominantes -, las 

relaciones clientelares operaban fundamentalmente en el nivel de la política33 y, en el caso 

particular de Cicerón, eran un recurso de acumulación de poder que había utilizado de manera 

                                                           
33 Hemos tratado este tema en profundidad en nuestro libro sobre la clientela (Sagristani, Marta 2006). 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

191 

 

harto provechosa a lo largo de su vida política. Por lo tanto, el mencionar muy de pasada la 

clientela y no cumplir con la promesa de su tratamiento posterior, más que un olvido 

involuntario responde a una decisión consciente. Durante la República Tardía el conflicto 

social ya no se canalizaba por la vía institucional, mediante el debate político en las asambleas 

del pueblo con vistas a arribar a algún tipo de consenso que garantizara la estabilidad del 

sistema,  sino en espacios donde contaba el peso relativo de las clientelas que lograban 

arrastrar los dirigentes políticos en sus luchas por incrementar su cuota de poder.  Al impedir 

que la plebe se desarrollara como un sujeto político autónomo, las relaciones de patronazgo y 

clientela resultaron funcionales a los intereses de los grupos dominantes y contribuyeron a la 

reproducción del sistema de dominación. El no tratamiento de manera específica de la 

clientela, que ha abandonado hace tiempo su esencia de ser una práctica originaria signada 

por la fides, para pasar a ser en su época una relación social que vincula a los hombres por 

meros intereses polícos y económicos, presentándola simplemente como una herencia de las 

―instituciones‖ creadas por el héroe fundador es, a nuestro entender, un ejemplo de 

manipulación política de la memoria histórica. Incluir la clientela en el relato de los orígenes 

de la ciudad, atribuyendo su sanción a Rómulo, no es más que una forma de legitimar una 

situación de hecho del presente recurriendo a un pasado remoto.  

            Además, cuando Cicerón relata que, desde los orígenes de la ciudad-estado, Rómulo 

puso en práctica esta estrategia de asimilación étnica y política34, lo que para él es una 

expresión de la sabiduría del pueblo romano, está valorando la superioridad romana y 

marcando la gran diferencia con los mitos fundacionales de las ciudades griegas, muy celosas 

a la hora de conceder la ciudadanía a los extranjeros (y sobre todo a los esclavos 

manumitidos), y obsesionadas además con la pureza y continuidad de sus orígenes35. 

Podríamos continuar citando ejemplos, pero excederíamos los límites impuestos para el 

                                                           
34 Cicerón, De re pvblica, II, VII, 12: ―… para fortalecer el nuevo Estado, siguió un plan nuevo y algo rústico, 
pero para asegurar el poder de su reino y de su pueblo,  propio de un gran hombre y muy previsor ya desde 
entonces, cuando ordenñ que las vírgenes sabinas nacidas de noble cuna … fueran raptadas y las uniñ por medio 

de matrimonio a las familias más distinguidas.‖; 13: ―Como por este motivo los sabinos hubiesen llevado a la 
guerra a los romanos y la contienda del combate hubiera sido varia y dudosa, concluyó un tratado con Tito 
Tacio, rey de los sabinos, pidiéndolo las matronas mismas que habían sido raptadas. Con base en este tratado no 
sólo admitió a los sabinos en la ciudadanía, hechos comunes los ritos sagrados, sino que compartió el trono con 
el rey de ellos‖ 
35 Quizá el caso más paradigmático de esta construcciñn ideolñgica sobre los orígenes ―puros‖ lo constituya la 
polis ateniense, para cuyos ciudadanos el mito de la autoctonía era una clara manifestación del sentimiento de 
superioridad que los hacía sentirse únicos y por encima de los demás pueblos, griegos y no griegos.  Este mito, 
sin ninguna base real, les permitió alimentar la creencia de ser un pueblo autóctono (―nacido de la tierra‖), que 
había ocupado desde siempre el Ática y que no había desposeído de sus tierras a sus primeros ocupantes, como 
el resto de los griegos. Ver Sinclair R. K.: Democracia y participación en Atenas, Alianza Editorial, Madrid 
1999. pp. 36-37. 



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

192 

 

presente trabajo. Sólo nos resta concluir que Cicerón incorpora al relato histórico el 

tratamiento de los orígenes de la ciudad, incluyendo los mitos etiológicos, no con una 

finalidad retórica o literaria sino porque éstos reflejan la memoria cultural de Roma y, 

teniendo en cuenta que se enfrenta a una sociedad en crisis, muestra en sus escritos que su 

preocupación gira en torno a lo que es necesario conservar del pasado, recuperando los 

valores de los que es depositaria su generación, para transmitirlos a las generaciones futuras 

con el objetivo de sostener el sistema republicano de gobierno36. Esta nueva aproximación a 

la tradición histórica, con la intención de recuperar la memoria cultural desde una mirada 

crítica, para dar un sentido al presente y hacerlo más comprensible para sus contemporáneos, 

muestra que en Roma algo está cambiando en el plano intelectual.  

 
 

Bibliografía 

Ampolo, Carmine (1980): ―Le origini di Roma e la ―Cité antique‖ en Mélanges de l‘ Ëcole 

Française de Rome. Antiquité T. 92, Nº 2, pp. 567-576. 
Assmann, Jan (1997): Das kulturelle Gedächtnis, Schrift, Erinnerung und politische Identität 
in frühen Hochkulturen, München. 
Assmann, Jan (1999): ―Monothéisme et mémoire. Le Moïse de Freud et la tradition biblique‖, 
en Annales. Histoire, Sciences Sociales. 54e année N 5, pp. 1011-1026. 
Botteri, P. (1989) :―Stasis: le mot grec, la chose romaine‖ en Métis. Anthropologie des 
mondes grecs anciens. Vol. 4, nº 1, Paris. P. 87-100. 
Cadaux, Jöel (2008): Memoria e identidad, Buenos Aires. 
Cascajero, Juan (1990): ―Lucha de clases e ideología en la tardía República‖ en Gerión, 6, pp. 
115-139. 
Chastagnol, André (1969): ―Claude Nicolet, Les idées politiques à Rome sous la République‖, 
en Annales. Économies, Sociétés, Civilisations, Volume 24, Numéro 2, p. 438 - 440. 
Cizek, Eugen (1992): ―Mentalités et institutions politiques romaines‖, en Annales. Économies, 
Sociétés, Civilisations, Volume 47, Numéro 2, pp. 412 – 413. 
Coarelli, Filippo (1982): ―Topographie antique et idéologie moderne: le Forum romain 
revisité‖, en Annales. Économies, Sociétés, Civilisations. 37e année, N. 5-6, pp. 724-740.  
Cornell, T. J. (1999): Los orígenes de Roma c. 1000-264 a. C,  Barcelona. 
Deniaux, Élizabeth (1993): Clientèles et pouvoir à l‘époque de Cicéron, Paris. 
Grimal, Pierre (1984): ―Sénèque juge de Cicéron‖ en Mélanges de l'Ecole française de Rome. 
Antiquité T. 96, N°2, pp. 655-670. 
Halbwachs, Maurice (1925): Les cadres sociaux de la mémoire, Paris. 
Halbwachs, Maurice (1950): La mémoire collective, Paris. 
                                                           
36 Cicerón, De resp. V, I., 2: ―Nuestra edad, en cambio, habiendo recibido la república como una pintura egregia 
que, empero, ya se estaba desvaneciendo por su larga duración, no sólo se descuidó de renovarla con los mismos 
colores que había tenido, sino que ni siquiera se preocupó por esto: conservar al menos su forma y, por así 
decirlo, sus primitivos lineamientos. En efecto, ¿qué permanece de las viejas costumbres por las cuales aquél 
dijo que duraba el Estado romano? Las vemos de tal manera envejecidas a causa del olvido, que no sólo no se las 
cultiva, sino que son ya ignoradas. Pues, ¿qué diré de los hombres? En efecto, las costumbres mismas 
desaparecieron por la escasez de hombres, y de este mal tan grande debemos no sólo dar razón, sino también, en 
cierta forma, como reos de un crimen, presentar nuestra defensa. En efecto, a causa de nuestros vicios, no alguna 
casualidad, conservamos la república en cuanto a la palabra, pero en cuanto a la realidad  misma la perdimos.‖   

http://es.wikipedia.org/wiki/Jan_Assmann


ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

193 

 

Hellegouarc‘h, Joseph (1972): Le vocabulaire latin des relations et des partis politiques sous 
la République, Paris, (2e éd.), 
Henriet, Patrick (2003): ―Les clercs, l‘espace et la mémoire‖, en Annexes des CLCHM vol. 
15, Paris, pp. 11-25. 
Le Goff, Jacques (1977): Storia e memoria, Turín. 
Le Roux, Patrick (2004/2): ―La romanisation en question‖, en Annales. Histoire, Sciences 
Sociales, 59e année, p. 287-311.  
 
Martínez-Pinna, Jorge (2002): ―La prehistoria mítica de Roma‖ (Introducción), en Gerión, 
Anejo VI, pp. 11-15. 
Moatti, Claudia (2003): ―La construction du patrimoine cultural à Rome aux Ier siècle aprés J. 
C.‖, en Memoria e identità. La cultura romana costruisce la sua immagine, a cura di Mario 
Citroni, Università degli Studi, Florencia. 
Moatti, Claudia (2003/2): ―Experts, mémoire et pouvoir à Rome, à la fin de la République‖, 
en Revue Historique, n° 626, pp. 303-325. 
Moatti, Claudia (1997): La raison de Rome. Naissance de l‘ esprit critique à la fin de la 

République (IIe – Ier siècle avant Jesús Christ), Paris. 
Nicolet, Claude (1970): ―Prosopographie et histoire sociale: Rome et l'Italie‖, en Annales. 
Économies, Sociétés, Civilisations. 25e année, N. 5,  pp. 1209-1228. 
Nora, Pierre (1974): Faire de l'histoire (dir.), con Jacques Le Goff, París.  
Nora, Pierre (1984, 1987. 1992): Les Lieux de mémoire (dir.), París.   
Nora, Pierre (1986): Essais d'ego-histoire (dir.), París.  
North, J. A.(1990): ―Democratic Politics in Republican Rome‖, Past and Present, N° 126, pp. 
3-21. 
Pina Polo, Francisco (2011): ―Mos Maiorum como instrumento de control social de la 
nobilitas romana‖ en Páginas, Revista Digital de la Escuela de Historia, Año 3 Nº 4 Rosario  
Ricoeur, Paul (2000): La mémoire, l‘histoire, l‘oublie, Paris, Le Seuil. 
Rodríguez Mayorga, Ana (2007): ―La memoria cultural de Roma: el recuerdo oral de los 
orígenes‖, en Gerión, 25-2, pp. 105-130. 
Sagristani, Marta (2006): La clientela romana. Función y trascendencia en la crisis de la 
República, Córdoba (R.A.). 
Syme, Ronald (1939): The Roman Revolution, Oxford New York. 
Sinclair R. K. (1999): Democracia y participación en Atenas, Madrid. 
Stuveras, R. (1965): ―La vie politique au premier siècle de la République romaine à travers la 
tradition littéraire‖, en Mélanges d‘ archéologie et d‘ histoire. T. 77, pp. 35-67.  

 

 

http://es.wikipedia.org/wiki/Jacques_Le_Goff
http://es.wikipedia.org/wiki/1984
http://es.wikipedia.org/wiki/1987
http://es.wikipedia.org/wiki/1992


 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

194 

 

 

Demóstenes y la democracia de su época* 

 

Laura Sancho Rocher  

UZ/ grupo Hiberus 

 

Debido a que Demóstenes fue un retor, es decir un político activo, sus escritos 

suelen ser considerados por los lectores contemporáneos como mera retórica. Los dos 

términos que el lector acaba de ver en cursiva merecen una aclaración. Demóstenes no 

escribía principalmente para ser leído, ni mucho menos para que nosotros, dos milenios 

después, pudiéramos valorar su posición antimacedónica, mantenida durante décadas 

frente a la de otros líderes atenienses menos reacios a llegar a acuerdos con Filipo. Tal 

vez, tras pronunciarlas, reescribiera algunas de sus arengas, aquellas que le parecían 

mejores, o las que respondían a coyunturas de mayor interés. Quizás lo hiciera para su 

archivo personal. En todo caso, en su época, tendrían una circulación limitada. La 

tradición le atribuye la costumbre de preparar con anterioridad sus intervenciones, es 

decir de no confiarse a la improvisación1, lo que no excluye que retocara sus esbozos 

escritos a tenor de cómo habían ido los debates asamblearios o forenses. Cuando, 

modernamente, se desprecia el contenido de sus palabras, empleando, para calificarlas, 

el término de retórica, se pretende colgar del consejero el sambenito de pretender 

propalar un mensaje huero, falaz e interesado. 

Sin embargo, no queda otro remedio que intentar reconstruir los argumentos de 

los debates políticos de Atenas a través de los discursos que en forma escrita podemos 

leer y, mediante cuidada exégesis, deducir qué sistema de valores compartían los 

ciudadanos y qué tipo de argumentos resultaban convincentes para la mayoría2. Los 

                                                        
* Trabajo realizado en el marco del Proyecto HAR2011-26191. En este estudio se ha utilizado la edición 
de los discursos de Demóstenes de M.R. Dilts para OCT y las traducciones de A. López Eire para BCG, si 
bien estas han sido en algunos puntos modificadas. 
1 Plutarco (Dem. 8. 3-4) recuerda que nuestro orador no poseía dotes naturales de improvisación, carencia 
que suplió con el esfuerzo, el tesón y la preparación previa de sus intervenciones. Cf. Canfora 1988; 
Trevett 1996; y Tuplin 1998: 291-306, para los asuntos relativos a la cronología de la redacción escrita de 
los discursos, así como el problema de la relación entre el texto del que disponemos y la arenga realmente 
pronunciada. Worthington 2004: 135-9, considera los Proemios demosténicos como una prueba de la 
elaboración previa con la que el orador se presentaba ante la asamblea democrática y de su intención por 
manifestar ante ella unas elevadas convicciones políticas. Cf. en ese sentido también: Yunis 1996: 255. 
2 Cf. Yunis 1996: 260-76; y Harding 1987. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

195 

 

discursos políticos pronunciados por Demóstenes y que coinciden con la última fase de 

la democracia de Atenas, como cualquier arenga cuya finalidad última fuera obtener 

apoyo mayoritario para sus propuestas, tenían que compartir ambos extremos: los 

principios políticos y sociales que el sistema político democrático había convertido en 

preceptivos y verdaderos, y el esfuerzo de presentar su opción política de tal manera que 

resultara convincente y atractiva. Sin embargo, si juzgamos por los resultados, 

Demóstenes no logró éxitos políticos claros hasta la época inmediatamente anterior a la 

batalla de Queronea lo que podría ser un indicio de que la acción bélica que aconsejaba 

y los principios y razones en los que la basaba no parecieron tan irrebatibles como las 

palabras del orador pretendían. Eso nos pone en la posición de considerar que tal vez, en 

buena proporción, su mensaje no era meramente tópico y deshonesto, al margen de que 

estuviera o no acertado. 

Mi interés en estas líneas es examinar la retórica política de Demóstenes con el 

objetivo de indagar la salud del sistema democrático entre 355 y 338, es decir entre el 

fin de la Guerra Social y la derrota griega ante Filipo. Se trata de un periodo de no llega 

a dos décadas en el que la actividad del de Peania está demostrada a través de las 

demegorías que conservamos, y en el que es evidente que las asambleas seguían 

constituyendo el gobierno de Atenas. Hasta hace poco era habitual suponer que en el 

siglo V, el denominado “siglo de Pericles”, la democracia era un sistema de gobierno 

que gozaba de más fuerza o vigor que en la siguiente centuria. La historiografía ha 

realizado en las últimas décadas un giro copernicano en la valoración de la historia 

ateniense posterior a la derrota de Egospótamos. Basta con percatarse de que en el siglo 

IV las fuentes de las que disponemos proceden de géneros literarios diferentes y, por 

tanto, ofrecen también una óptica cualitativamente disímil, como para explicar la 

diversidad de las aproximaciones a ambas centurias. Los cambios institucionales 

introducidos poco después de 403, y las propias vivencias pasadas, dieron mayor 

estabilidad al sistema político. La democracia fue, en efecto, restablecida tras la gran 

crisis del final de la guerra del Peloponeso e, incluso durante mucho tiempo, no se veía 

otro modo de afianzarla que recomponiendo el pasado imperio marítimo, aunque con 

los retoques precisos. Si la queja de Demóstenes hacia la inactividad de los atenienses 

tiene visos de corresponderse con la verdad en alguna medida3, y la supuesta 

                                                        
3 No lo cree así Mader 2006, que ve en la insistencia demosténica una mera hipérbole retórica. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

196 

 

hiperactividad del siglo V se había tornado en relativa apatía, tal vez haya que 

preguntarse si la política no colmaba ya las mayores aspiraciones de los ciudadanos 

comunes. Y este problema de la despolitización apuntaría también a un giro en el 

sentido de los cambios que estaban por venir. 

1. El pasado 

Los atenienses estaban muy habituados a que los oradores les hablaran del pasado 

glorioso de la ciudad, especialmente del periodo de la Pentecontecia. Los ejemplos 

bélicos concretos o los de personajes relevantes eran referencias comunes en los 

discursos políticos que servían para recordar las hazañas notorias de la ciudad y 

establecer puntos de comparación; y en cualquier discurso fúnebre el relato de la 

historia popular de Atenas constituía una parte obligada que transmitía la idea de que la 

preeminencia de Atenas respondía a la disposición de los ciudadanos a dar su vida por 

la polis. Se trataba de inculcar en los corazones de los ciudadanos el orgullo patrio, 

sugiriendo un modelo de comportamiento democrático coincidente con el deber de la 

ciudad y de los ciudadanos. Con este fin, también venía bien el antimodelo oligárquico 

o el contramodelo espartano. 

Pero solo Demóstenes se caracteriza por un uso sistemático del pasado como 

premisa lógica de un sistema moral, de un éthos cívico generador de las obligaciones 

presentes. De ahí la evidente perentoriedad del tono demosténico que, seguramente, 

resultaba chocante a su audiencia ya que insistía frecuentemente en que para los 

atenienses determinados comportamientos eran imposibles, contrarios casi a su 

naturaleza. Por ejemplo, los atenienses no podían abandonar a los “griegos” porque su 

natural, afín a la libertad, los hacía ser diferentes a otros helenos que sí estaban 

dispuestos a entregarse a Filipo. Entre ellos, obviamente, los tebanos, pero incluso 

también los lacedemonios (cf. VI 26). 

XIII 34 … dado que sois atenienses os exhorto a que os procuréis la mencionada fuerza 

(δύναμιν)… 35 Ni siquiera está en vuestro poder desentenderos de los asuntos de Grecia 
… 

VI 8 … que a nuestra ciudad y a nuestra manera de ser (τοῖς ἤθεσι τοῖς ἡμετέροις) nada 
podría [Filipo] ofrecer ni hacer por lo que vosotros os dejarais convencer de entregarle 
algunos de los demás griegos en vuestra ventaja particular (τῆς ἰδίας ἔνεκ᾽ ὠφελείας), 
sino que haciendo cuenta de lo justo (τοῦ δικαίου λόγον) y tratando de evitar la infamia 

(τὴν …ἀδοξἰαν) envuelta en tal transacción y previendo todo lo que conviene (πάνθ᾽ 
προσήκει προορώμενοι), si intentara hacer algo similar, os opondréis (ἐναντιώσεσθε) de 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

197 

 

igual manera que si estuvierais en guerra. […] 10 pues, a juzgar por estos hechos, estáis 
considerados como los únicos entre todos que no abandonaríais los derechos comunes de 
los griegos por ninguna ganancia (μόνοι τῶν πάντων μηδενὸς ἂν κέρδους τὰ κοινὰ δίκαια 
τῶν Ἑλλήνων προέσθαι), ni cambiaríais vuestra devoción (τὴν … εὔνοιαν)… 

Las virtudes de los antepasados para Demóstenes eran, más que un ejemplo, un 

sistema normativo completo. Nuestro orador apela a ese conglomerado de valores como 

el fundamento que aseguraba la posición de la ciudad entre los griegos. Entre ellos, en 

un pasaje (23-26) perteneciente a la IIIª Olíntica, menciona: la libertad de criterio de los 

ciudadanos comunes para hacer frente al discurso demagógico —lo que implica 

confianza en la capacidad política de aquellos—; la contención en la vida privada, y la 

valoración, por encima de ella, de todo lo público; la lealtad hacia los griegos, virtud 

ligada a la dóxa adquirida por la ciudad; y la piedad hacia los dioses, lo que es signo de 

contención en el trato humano, como demostrarían los hábitos políticos igualitarios. 

Hasta tal punto el éthos ateniense es democrático y amante de la libertad que 

Filipo lo sabe, y sabe también, como queda dicho en Sobre los asuntos del Quersoneso, 

que necesariamente los atenienses reaccionarán, se defenderán de la agresión del 

monarca: 

VIII 41 … pues sabe certeramente que aunque se haga dueño (κύριος) de todo lo demás, 
nada le será posible poseer con firmeza (βεβαίως), en tanto que vosotros os gobernéis 
democráticamente (δημοκρατῆσθε); por el contrario, si le acontece un fracaso, … 

vendrán y se refugiarán a vuestro lado todos los pueblos que ahora están unidos por la 
fuerza. 42 Pues vosotros personalmente no estáis bien dispuestos por naturaleza para 
obtener provecho y mantener un imperio (οὐκ αὐτοὶ πλεονεκτῆσαι καὶ κατασχεῖν ἀρχὴν 
εὖ πεφυκότες), pero para impedir que otro lo consiga o arrancárselo a quien lo tenga, sois 
diestros (δεινοί) y, en una palabra, estáis prestos a importunar a quienes quieran ejercer 
un dominio absoluto (ὅλως ἐνοχλῆσαι τοῖς ἄρχειν βουλομένοις) y a recobrar a toda la 
humanidad para restablecerla en los cauces de la libertad (καὶ πάντας ἀνθρώπους εἰς 

έλευθερίαν έξελέσθαι ἔτοιμοι) [cf. X 14]. En consecuencia, él no quiere que la libertad 
que de vosotros se expande esté al acecho de sus buenas oportunidades (τοῖς ἑαυτοῦ 
καιροῖς τὴν παρ᾽ ὑμῶν ἐλεθερίαν ἐφεδρεύειν), en ningún modo, y en eso hace cálculos 
(λογιζόμενος) que no son incorrectos ni vanos. 

En suma, como consecuencia del gobierno democrático, ya tradicional, que 

inspira en los ciudadanos hábitos liberales, y como efecto del carácter ateniense que es 

fruto de la convivencia democrática, resultaría insufrible para la ciudad acarrear la 

vergüenza de haber evadido el deber de defender a los griegos y de combatir por la 

libertad y por la democracia; pues vergonzoso o indigno resulta aceptar servilmente la 

situación de esclavitud, la cual entraña verdaderamente un tipo de necesidad 

insoportable (VIII 49-51). 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

198 

 

Volviendo a la tesis inicial, los atenienses gozan de un natural que es producto de 

su historia (valga la aparente contradicción); y una naturaleza no puede abandonarse así 

como así, constituye casi una necesidad. Dicho de otro modo: su carácter ha sido 

conformado por una autoridad, los antepasados. El éthos de los atenienses obligaba a 

actuar, pero en la época del progreso expansionista de Filipo por Tracia y Grecia 

central, Demóstenes creía que sus conciudadanos no mostraban suficiente energía; la 

inacción ateniense sería, pues, producto de haberse alejado de ese sistema de 

comportamiento democrático. Y así lo expresa en la IVª Filípica: 

X 46 Os habéis apartado… del principio fundamental, sobre el que os dejaron asentados 

vuestros antepasados (τῆς ὑποθέσεως ἐφ᾽ ἧς ὑμᾶς οἱ πρόγονοι κατέλιπον) y os habéis 
dejado convencer…. de que estar a la cabeza (προΐστασθαι) de los griegos y tener un 

ejército en pie de guerra (δύναμιν συντεστηκυῖαν) con el que defender a todos los que 

sufren atropellos (τοῖς ἀδικουμένοις βοηθεῖν) era tarea superflua y gasto inútil; en 
cambio, pasar la vida en medio de la tranquilidad y no hacer nada de lo debido (ἐν ἡσυχίᾳ 
διάγειν καὶ μηδὲν τῶν δεόντων πράττειν), antes bien, ir abandonándolo todo, una cosa 

tras otra, dejando que otros se apoderen de ellas, considerabais que proporcionaba 
maravillosa felicidad y mucha seguridad (θαυμαστὴν εὐδαιμονίαν καὶ πολλὴν 
ἀσφάλειαν). 

En conclusión, Demóstenes no se deleita meramente con el memorial de las 

hazañas. Estas constituyen para él un todo compacto: una pauta a seguir, un carácter que 

crea naturaleza y que es reflejo del sistema democrático al cual, supuestamente, todos 

los ciudadanos estarían prestos a defender de la amenaza de un rey o tirano. 

2. El demos y los dirigentes 

Para Demóstenes la esencia de la democracia era la manera compartida, 

deliberativa, de tomar decisiones. Ello supone que el pueblo había de ser receptivo y 

reflexivo en los debates, y responsable de que las resoluciones por él tomadas fueran 

aplicadas; también implica que los oradores debían aconsejar y querer el bien de la 

ciudad por encima del suyo propio. Finalmente, que unos y otros tenían que mostrar 

disposición a buscar lo mejor, lo cual no siempre coincidía con lo más agradable. Sin 

duda, nuestro orador traza una línea cualitativa entre oradores y ciudadanos comunes. 

Unos asumen el cometido de aconsejar, los otros escuchan. Las obligaciones de los 

primeros son muy concretas y pueden llevarles a incurrir en delito penal, pero 

Demóstenes aspira a que también los ciudadanos sean consecuentes con los 

compromisos que adquieren al tomar decisiones. Frecuentemente contrapone las 

palabras con los hechos para subrayar la pérdida de poder que para el ciudadano común 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

199 

 

representa la irresponsabilidad de no actuar, tras haber deliberado correctamente (II 12; 

III 15). Es decir, que la democracia que da derecho de palabra a todos, exige de cada 

uno de los ciudadanos un vínculo estrecho con los acuerdos tomados, más que con los 

oradores: 

II 30 Así pues, hay que acabar con eso, es necesario que seáis también ahora dueños de 
vosotros mismos y que consideréis la deliberación, el consejo y la acción como derechos 
comunes a todos (καὶ ὑμῶν αὐτῶν ἔτι καὶ νῦν γενόμένους κοινὸν καὶ τὸ βουλεύεσθαι καὶ 
τὸ λέγειν καὶ τὸ πράττειν ποιῆσαι)... 31 …que a todos los que suban a la tribuna hay que 

darles la palabra (πᾶσι τοῖς παριοῦσι λόγον διδόναι) y elegir, luego, el mejor de los 
consejos (τὰ βέλτιστα) que hayáis escuchado, y no lo que diga fulano o mengano…  

Y, si en la Iª Olíntica enfatiza cuál es la misión esencial del que habla, a saber, 

prever los acontecimientos, más que censurar los errores, y buscar la acción adecuada 

para una coyuntura concreta: 

I 16 …criticar es fácil… revelar (ἀποφαίνεσθαι) lo que hay que hacer en defensa de las 
circunstancias presentes, ésa es la labor del consejero (συμβούλου), 

en Sobre los asuntos del Quersoneso, recalca la necesidad de que la acción siga a 

la deliberación, pues de nada sirve aplaudir el discurso acertado si la inacción lleva a 

tomar posiciones con los alegatos opuestos. Actuar ha de ser la consecuencia del apoyo 

a un buen consejo: 

VIII 22 …tampoco queremos realizar nuestras propias tareas (τὰ ἡμέτερ[α]), sino que en 
los discursos alabamos a quienes se expresan con el lenguaje digno de nuestra ciudad, 
pero en los hechos colaboramos con quienes se oponen a ellos. 

La responsabilidad del consejero es adelantarse a los problemas y proponer 

acciones concretas y beneficiosas. La del ciudadano común, escoger la mejor entre las 

propuestas e impedir que estas caigan en el olvido por desidia. Al parecer Demóstenes 

no se queja de incapacidad para la deliberación por parte de los ciudadanos, ni de que 

estos se ausenten de las asambleas. En el primero de los casos, la democracia no 

funcionaría a causa de las carencias intelectuales o morales de la ciudadanía; por el 

contrario, Demóstenes asevera que los ciudadanos son capaces de entender lo que se les 

dice, e incluso suelen prestar su apoyo a las mejores propuestas. En el segundo de los 

supuestos, la democracia carecería de defensores reales por incomparecencia de los 

ciudadanos. Pero, según Demóstenes, el problema no era ese, sino que se manifestaba 

con posterioridad a la toma de decisiones: o los protocolos ralentizaban la acción; o el 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

200 

 

interés espurio de algunos se plasmaba en la puesta en marcha de procesos que hacían 

inviable llegar a tiempo. 

IV 35 … todas nuestras expediciones llegan con posterioridad a su oportuno momento 

(ὑστερίζειν τῶν καιρῶν), 36…en lo pertinente a la guerra y a los preparativos de ella, 

todo es desorden, descontrol e imprecisión (ἄτακτα, ἀδιόρθωτα, ἀόριστα ἅπαντα). En 
consecuencia, una vez que hemos recibido una noticia, designamos trierarcos, entablamos 
procesos de intercambio de bienes (ἀντιδόσεις) entre ellos, reflexionamos sobre la fuente 
del dinero (χρημάτων πόρου); después de eso decidimos embarcar a los metecos y a los 
esclavos independizados (χωρὶς οἰκοῦντας), luego, por el contrario, embarcar nosotros 
mismos, luego, cambiar las tripulaciones, 37 luego, mientras se anda en esas dilaciones, 
perdido está ya lo que era el objeto de nuestra expedición naval; pues el tiempo de actuar 
lo desperdiciamos en nuestros preparativos, mientras que las oportunidades (καιροί) de 
los sucesos no aguardan ni a nuestra lentitud ni a nuestros pretextos (βραδυτῆτα καὶ 
εἰρωνείαν)… 

Sin duda el orador tiene la convicción de que existe, en la ciudadanía, falta de 

disposición a la acción bélica, pero no explica de dónde procede este problema político. 

Desde luego, Demóstenes no lo achaca al sistema democrático, si bien tempranamente4 

empieza a hacer alusiones al interés popular por las distribuciones de dinero del 

Teórico. No obstante, afirma, la gestión económica podría ser mejorada, y propone 

unificar la administración que recauda los fondos y canaliza los gastos con lo que se 

evitaría la pérdida innecesaria de tiempo: 

XIII 3 Yo sostengo, que es menester … que así como hemos dedicado una asamblea al 

asunto de las distribuciones monetarias (περὶ τοῦ λάβειν), del mismo modo fijemos 
también una asamblea dedicada al tema de nuestra organización y equipamiento para la 
guerra (περὶ τοῦ συνταχθῆναι καὶ παρασκευασθῆναι) … 

Demóstenes no quiere una democracia sin ciudadanos soberanos que, en la 

práctica, carezcan de criterio y no se den cuenta de la amenaza que se cierne sobre ellos. 

Lo que nuestro orador exige es que los ciudadanos se comporten responsablemente, que 

sean consecuentes con su pasado y con sus decisiones. Y parece convencido de que la 

degradación de la ciudadanía se ha producido porque aquellos no quieren asumir el 

costo de su libertad, y venden su dignidad por dos óbolos. El tema de las subvenciones 

populistas subyace a la crítica de la inacción5, pero no hay que olvidar que para nuestro 

orador lo pernicioso de los donativos era exclusivamente que pudieran ser instrumento 

de la demagogia y tuvieran efectos sobre la escasa disposición belicista: 

                                                        
4 Trevett 1994: 188, considera que la autoría del discurso Sobre la organización financiera es 
demosténica, y lo fecha a fines de 350 a.C. 
5 Burke 2005: 35 señala que, a causa de que el pueblo se habituó a ser subsidiado, en la época de Eubulo 
y Licurgo, se fue haciendo adversario de las acciones militares y, si las había, receloso de los gastos. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

201 

 

III. 30 …en aquel entonces el propio pueblo, al atreverse a actuar y a hacer campaña por 

sí mismo, era señor de todos los políticos y dueño, él mismo, de todos los bienes 
(πράττειν καὶ στρατεύεσθαι τολμῶν αὐτὸς ὁ δῆμος δεσπότης τῶν πολιτευομένων ἦν καὶ 
κύριος αὐτὸς ἁπάντων τῶν ἀγαθῶν); los demás, cada uno en particular, se contentaban 
con recibir de manos del pueblo honor, autoridad, y algún que otro beneficio. 31 Ahora, 
por el contrario, los políticos son dueños de los bienes y por mediación de ellos (διὰ 
τούτων) se lleva a cabo todo, mientras que vosotros, el pueblo, paralizados y despojados 
de vuestro dinero y vuestros aliados (χρήματα, συμμάχους), os veis reducidos a la 
condición de siervos y ciudadanos de añadidura (ὑπηρέτου καὶ προσθήκης), os contentáis 
con que os den parte de los fondos de los espectáculos (μεταδιδῶσι θεωρικῶν) o con que 
estos organicen una procesión en las Boedromías … En cuanto a ellos, tras haberos 

encerrado en la mera ciudad, os inducen a esos cebos y os domestican (ἐπάγουσιν) 
haciéndoos mansos a sus órdenes. […] 

Como ya se ha visto, los antepasados podían marcar el camino a seguir, o para 

mejor decir, el éthos que se debía recuperar. La solución era asumir la responsabilidad 

de actuar tras haber deliberado; la acción que era propia de la asamblea tenía que 

prolongarse en la que se produciría en el campo de batalla, previa aportación de los 

recursos precisos. En suma, elegir a los generales de entre los ciudadanos, servir 

personalmente como hoplitas y marinos, pedir cuentas a los dirigentes militares propios, 

y hacerlo, no de oídas, sino por haber sido testigos los hechos (IV 27; 33; 47). 

Se mire por donde se mire, la situación pergeñada insistentemente por 

Demóstenes nos traslada una imagen poco optimista sobre la vitalidad cívica de la 

democracia. Resulta manido decir que los ciudadanos estaban hartos de guerras y de 

imperio, y que preferían quedarse en casa y disfrutar de los dos óbolos que de vez en 

cuando les repartía la ciudad. Seguramente más que la causa, los usos dados a la caja 

del Teórico son otro indicio del mismo problema. Si damos por verdaderas las grandes 

diferencias entre el s. V y el IV en el terreno de la actividad político-militar, tal vez haya 

que buscar causas profundas. Estas estarían esencialmente en un cambio de mentalidad 

político-económica, consecuencia de sucesivos y graves fracasos bélicos. Y ya que, en 

la presente ocasión, Demóstenes creía que Atenas se lo jugaba todo, exhortaba a sus 

conciudadanos a no dejarse llevar por la idea de que era posible seguir disfrutando de 

los beneficios de las donaciones y, a la vez, cumplir con las urgencias de armamento. 

Por eso advertía contra los argumentos de aquellos políticos que, demagógicamente, se 

quejaban de las medidas drásticas: 

III 19 …Por el contrario opino que gran fuerza proporciona a los argumentos de ese tipo 

el deseo (βούλησις) de cada cual, porque precisamente lo más fácil de todo es engañarse 
(ἐξαπατῆσαι) a uno mismo; que lo que se desea, eso también opina cada cual, mientras 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

202 

 

que los asuntos de la política no son a menudo de ese natural (τὰ δὲ πράγματα πολλάκις 
οὐχ οὕτω πέφυκεν)… 

Por lo que atañe a los oradores, Demóstenes también exigía un giro en el modo en 

el que desempeñaban su responsabilidad. Al parecer su propio discurso solía ser 

criticado por el lenguaje patriótico empleado, con el que pretendía inspirar en los 

ciudadanos reacciones más orgullosas frente a la amenaza septentrional. Afirmaba, en 

justificación de este proceder, que el objetivo que él buscaba era que las palabras 

estuvieran a la altura de la ciudad, y no a la suya (XIII 18); por el contrario, decía, los 

otros políticos y los estrategos actuaban por intereses egoístas. En Sobre la 

organización financiera atacaba a unos y a otros: 

XIII 12-13 … es menester que el que quiera hacer algún bien a la ciudad cure 
primeramente vuestros oídos, pues están infectos, hasta tal punto estáis acostumbrados a 
oír mentiras innúmeras (πολλὰ καὶ ψευδῆ)… 19 [los estrategos] van de un lado para otro, 
esclavos del favor que pretenden (δοῦλοι τῆς ἐπὶ τῷ χειροτονεῖσθαι χάριτος) … se hará 

heredero él personalmente de vuestros bienes [la gloria y nombre de la ciudad] 
(κληρονομήσειν αὐτος τῶν ὑμετέρων ἀγαθῶν), lo que precisamente acontece; en cambio, 
si vosotros realizáis cada acción por vosotros mismos, obtendrá una parte igual (τὸ ἴσον) 
a los demás… 20 Los otros, los políticos (οἱ πολιτευόμενοι), …desentendiéndose de la 

consideración de lo más provechoso para vosotros, han pasado a unirse a aquéllos… 

 Frente a oradores embusteros, Demóstenes dice una y otra vez de sí mismo que él 

habla con franqueza6 y que eso le hace correr muchos riesgos (cf. I 16). La parrhesía se 

había convertido en un principio valorado. Si parece que en ciertos contextos puede 

apuntar hacia un exceso de desinhibición, e incluso, directamente, a irreverencia, en 

otros sugiere ausencia de doblez y apuesta arriesgada por la verdad (III 32; VIII 21; 24; 

32; X 53-4). El que declara ser sincero es porque sostiene no enunciar lo contrario de lo 

que realmente piensa; expresa, pues, honestidad tanto en su búsqueda particular de la 

verdad como en la declaración verbal que hace de sus conclusiones. El que es veraz 

renuncia al favor fácil e instantáneo de la mayoría.  

IV 51 Yo, por mi parte en ninguna ocasión me resolvía a deciros en plan de halago (πρὸς 
χάριν) algo de lo que no estuviera convencido que os iba a ser útil; y ahora todo lo que 
pienso, sin disimular nada, os lo he confesado con franqueza (πεπαρρησίασμαι)…. 

Aunque lo que me resultará de la propuesta está en terreno incierto, sin embargo, me 
resuelvo a exponerla en el convencimiento de que si la lleváis a efecto, os resultará 
conveniente. 

                                                        
6 Carmignato 1998, relaciona la reivindicación de franqueza por Demóstenes, con un programa de 
renovación de la democracia que lo enfrenta al resto de los oradores. Según Treu (1991: 129) sólo 
políticos del nivel de Demóstenes renuncian a la lisonja y estampan la verdad en la cara de su auditorio 
sin contemplaciones. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

203 

 

La parrhesía se alejaría de la práctica retórica habitual de las asambleas 

democráticas donde lo único importante sería obtener los votos. Frente a dicha práctica, 

Demóstenes reclamaba la necesidad de recuperar la franqueza para mejorar la calidad 

de las deliberaciones y desenmascarar a los corruptos. Y la mayor corrupción es que el 

orador busque exclusivamente su popularidad: 

III 13 …pues no es justo que la popularidad (τὴν χάριν), que ha estado dañando a la 
comunidad por entero, se mantenga en manos de los que entonces promulgaron esas leyes 
[relativas al Teórico], y la odiosidad (τὴν δ᾽ ἀπέχθειαν), por el contrario, mediante la cual 
a todos nos iría mejor, sea el castigo para quien ahora exponga el más beneficioso 
proyecto… (cf. 21) 

VIII 69 El que a favor de vuestro mayor bien se opone con frecuencia a vuestras 
voluntades (ἐναντιοῦται βουλήμασι) y nada dice para ganar gratitud (πρὸς χάριν), sino 

siempre lo más conveniente (τὸ βέλτιστον), y elige una política en la que la fortuna (ἡ 
τύχη), y no los cálculos (οἱ λόγισμοι), resulta soberana de la mayor parte de suertes y, sin 

embargo, de una cosa y de otra se ofrece responsable (ὑπεύθυνον), 70, ese sí es valiente 
(ἀνδρεῖος) y provechoso ciudadano (χρήσιμός πολίτης) … y no los que han sacrificado 

los más altos intereses de la ciudad (τὰ μέγιστα τῆς πόλεως) a cambio de la popularidad 

de un día (τῆς παρ᾽ ἡμέραν χάριτος)… 

La regularidad con la que Demóstenes acusaba a sus rivales de estar al servicio de 

Filipo (IX 3; X 54) es directamente proporcional a la estima por el discurso sincero. Los 

dos polos de su discurso son, por un lado, sinceridad, por otro estar vendido a Filipo. No 

cabe dudar de que también Demóstenes quería ser convincente y, seguramente, apelar a 

la franqueza era un modo de retórica, la “retórica de la antirretórica” (Hesk 2000: 

202ss). Conviene decir, con todo, que la insistencia en la sinceridad de sus 

manifestaciones, por ser estas impopulares, podría explicar el fracaso relativo de sus 

propuestas, y la escasa aceptación de las mismas. 

 

3. Los ricos y los pobres. El asunto de la justicia popular 

La democracia antigua no abrigaba programa económico de signo igualitario. La 

tiranía estaba asociada a la condonación de deudas y el reparto de tierras mientras, por 

el contrario, la democracia enarbolaba el principio de la igualdad política y exhibía con 

orgullo la renuncia a atentar contra la propiedad privada. Tal comportamiento era 

considerado justo. La conciencia de las diferencias económicas, y el resquemor que 

ellas originaban, se manifestaba, con todo, en el discurso político. Los ricos, con cierta 

frecuencia, eran presentados como tiranos o como pro-oligarcas; habitualmente se 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

204 

 

hacían sospechosos de actuar por codicia y no verse conmovidos por principios 

patrióticos o por la consideración del interés común7. 

En el lapso temporal que abarca el presente trabajo (355-338 a.C.), Demóstenes, 

como ya hemos visto, conminaba insistentemente a los ricos a que aportaran dinero para 

las campañas anti-macedónicas. Si nos atenemos a los comentarios del orador, los ricos 

se habrían resistido a la mencionada presión fiscal, igual que los pobres evitaban ir a la 

guerra (IV 33). Y las dos actitudes serían reflejo de falta de conciencia sobre los 

peligros y/o carencia de sentimiento patriótico. 

La reticencia de los ricos se evidencia ya en el discurso Sobre las sinmorías de 

354/3; bien es cierto que en esos momentos las arcas de Atenas habían alcanzado su 

punto más bajo. La derrota ante los aliados en la Guerra Social (357-5 a.C.) había 

supuesto, no solo la ruina de la ciudad, sino que también había introducido entre los 

ciudadanos el pesimismo en relación con la política agresiva, y había convencido a una 

parte importante de la elite dirigente de la oportunidad de cambiar el imperialismo por 

las actividades productivas y mercantiles. Eubulo es considerado la cabeza visible de la 

recuperación que, con todo, no había hecho sino empezar en 353. Aun así, no duda 

Demóstenes, en ese momento, ante la improbable perspectiva de un enfrentamiento con 

Persia, en sostener que la ciudad posee muchas riquezas, pero que quienes las tienen no 

creen que sea el momento de entregarlas, porque no ven peligro inminente. Confía que, 

cuando lo perciban, harán sus aportaciones: 

XIV 27 …Dinero, pues, afirmo que lo habrá, entonces, cuando de verdad sea necesario 

(ὡς ἀληθῶς δέῃ)… 28 Es, pues, menester que vosotros realicéis el resto de los 
preparativos, pero dejéis que el dinero lo sigan teniendo sus poseedores (τοὺς 
κεκτημένους), pues en ningún otro lugar estaría más seguro en beneficio de la ciudad; 
mas si alguna vez llegase ese momento, entonces habrá que tomarlo de sus manos, al 
aportarlo ellos de buen grado (τότε ἑκόντων εἰσφερόντων αὐτῶν λαμβάνειν). 

Si Demóstenes era sincero en esta ocasión, tal como parece, la conclusión que 

hemos de extraer es que, si bien se daba cuenta de que no convenía presionar a los ricos 

para que aportaran sus bienes, estaba todavía convencido de que no se habían 

desentendido del bien de la ciudad. A partir del discurso Sobre la organización 

financiera (XIII 2-3) de 350 a.C., iría aflorando su queja hacia las subvenciones 

populares, unida siempre a la exhortación a los ricos para que no se resistieran a las 

                                                        
7 Para las siempre difíciles relaciones entre los pobres y los ricos, cf. Christ 2006; y Fisher 2003. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

205 

 

eisphoraí. Demóstenes propone en ese momento sustituir los donativos gratuitos por 

salarios militares (cf. III 34): 

XIII 9 … sostengo la necesidad de que estéis organizados (συντετάχθεναι) y que la 
organización sea la misma para recibir dinero público (λάβειν) y para hacer lo que 
conviene. Ya antes traté con vosotros de eso … y la forma en que cierta abundancia de 

medios (εὐπορία τις) podría llegar a ser común (κοινή) para todos. 10 Pero lo que de entre 
todas las cosas me causó mayor desánimo …nadie se acuerda de ningún otro [proyecto] 

pero del de los dos óbolos, todos. Aunque estos dos óbolos no es posible que valgan más 
que dos óbolos, mientras que los otros proyectos … aspiran a que una ciudad que posee 

tantos hoplitas, trirremes, caballerías e ingresos (χρημάτων πρόσοδον), esté organizada y 
bien equipada (συντετάχθαι καὶ παρεσκευάσθαι). 

En la misma época y del mismo modo, en la Iª Filípica (IV 33), aconsejaba 

mantener fuerzas permanentes con soldados ciudadanos a los que habría que pagar 

sueldos8. Seguramente, la relativa prosperidad a la que se refiere, en el pasaje citado del 

discurso Sobre la organización financiera, sea una referencia a los efectos positivos que 

las medidas introducidas por Eubulo habían tenido. Hacer común esa riqueza, a través 

de los repartos de dos óbolos, es lo que Demóstenes considera improductivo y 

generador de malos hábitos (XIII 2). Por eso propone una única administración y que 

los excedentes se empleen correctamente, en la defensa de los intereses de la ciudad. En 

un discurso un poco posterior, en la Iª Olíntica (349 a.C.), en términos ya más claros 

manifiesta la misma idea: una sola administración que recaude y gaste; y no dar dinero a 

cambio de nada pero ocupar militarmente a los ciudadanos que necesitan un sueldo: 

I 19 …tenéis dinero… más dinero para fines militares que los otros hombres, pero lo 

distribuís (λαμβάνετε) de la forma que os viene en gana. Si lo gastáis en cubrir los gastos 
de la campaña, no tenéis ninguna necesidad de ingreso suplementario (προσδεῖ πόρου), 
pero si no, se necesita suplemento (προσδεῖ), es más, hace falta toda una fuente de 
ingresos (ἅπαντος ἐνδεῖ τοῦ πόρου). “¿Entonces, qué? —podría alguien decir— 
¿propones por escrito una moción para que esos fondos se destinen a la milicia?” Por 

Zeus, yo no. 20 Yo estimo que hay que equipar soldados y que debe ser una y la misma 
coordinación la que rija las distribuciones y el cumplimiento del deber (λαμβάνειν καὶ 
τοῦ ποιεῖν τὰ δέοντα); vosotros en cambio pensáis que hay que cobrar así, más o menos, 
sin problemas, para emplear el dinero en fiestas públicas (λαμβάνειν εἰς τὰς ἑορτάς). Así 
pues, lo que falta es que todos aporten una contribución (πάντας εἰσφέρειν)… 28 …es 

necesario que todos prestéis ayuda …; los ricos (τοὺς εὐπόρους) para que a precio de un 
pequeño gasto hecho a favor de los muchos bienes que por su buena fortuna poseen, 
puedan en el fututo obtener fruto sin miedo (ἀδεῶς); los que están en edad militar, para 
que adquiriendo la experiencia de la guerra en el territorio de Filipo, se conviertan en 
temibles guardianes de su propia patria intacta; los oradores (τοὺς λέγοντας), para que las 
cuentas que han de rendir de su política (αἳ τῶν πεπολιτευμένων αὐτοῖς εὔθυναι) les 
resulten fáciles, pues según el resultado de los sucesos así serán vuestros juicios acerca de 
sus realizaciones. (cf. II 31) 

                                                        
8 Para más concreción en las propuestas de Demóstenes, cf. Leopold 1987, que la considera adecuada. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

206 

 

En la IVª Filípica9, discurso inacabado de ca. 340, parece que Demóstenes 

renuncia a proponer la abolición de las donaciones de dinero del Teórico (X 36) pero no 

a sostener que sea inadecuado proponerlo. Tiene palabras para los ricos y para los 

pobres: los primeros no deberían quejarse de las donaciones puesto que ellos, dice, 

también han ahorrado en aportaciones y trierarquías en épocas de abundancia (38); y los 

pobres no deberían adoptar decisiones contra las fortunas privadas (44). Se trata 

obviamente de una referencia a la justicia popular en la persecución de los más 

acomodados. Cuando, en este contexto, sostiene que cada ciudadano debe poseer lo 

suyo “sin temor” está aludiendo a la tradicional relación de cháris entre ricos y demos; 

según este mecanismo, el rico que había sido generoso, podía esperar un tratamiento 

benévolo si tenía que vérselas con un tribunal popular. Poco, como antes de la batalla de 

Queronea era más urgente abonar la concordia y aunar fuerzas de cara al conflicto que 

defender cambios en la administración económica de la ciudad, evita llegar más lejos en 

las críticas anteriores al Teórico: 

X 45 Eso es lo que lleva implícito desconfianza y resentimiento (ἀπιστίαν … ὀργήν). Ya 
que es menester, varones atenienses, compartir de manera justa la ciudadanía (δίκαίως 

ἀλλήλοις τῆς πολιτείας κοινωνεῖν), los ricos (τοὺς μὲν εὐπόρους), considerando seguros 
sus propios bienes… y poniendo a disposición de la patria y en defensa de su salvación 

sus propios bienes como fondo común para afrontar los peligros (εἰς τοὺς κινδύνους 

κοινὰ ὑπὲρ τῆς σωτηρίας τὰ ὄντα τῇ πατρίδι παρέχοντας); los demás, estimando bienes 

comunes los que son tales (τὰ κοινὰ κοινά) … pero teniendo los que son particulares por 

propios de sus poseedores (τὰ ἑκάστου ἴδια τοῦ κεκτημένου)… deberes de cada una de 

las partes… 

Claramente también, en el texto de arriba, se hace otra alusión al temor de los 

ricos en relación con sus bienes, y se alude al uso en los tribunales de la fuerza del voto 

mayoritario. Los tribunales populares eran una parte esencial de la democracia. 

Instituidos a mediados del siglo V, su poder y prestigio aumentó con la restauración de 

la democracia al ser seleccionados los llamados nomótetas, comisiones equivalentes a 

un dikasterion, de entre los jueces-jurados, convirtiéndose en los encargados de decidir 

en caso de conflicto entre una propuesta de ley nueva y una ley antigua sobre el mismo 

asunto. Era frecuente sostener que, en democracia, el pueblo obtenía su fuerza de las 

leyes y de aquella institución que las hacía cumplir, es decir, de los tribunales populares. 

De ahí que Demóstenes, en más de una ocasión, intentara corregir cierta confusión o 

exceso: la democracia según su apreciación residía en las decisiones de la asamblea y en 

                                                        
9 Sobre la autenticidad de este discurso, cf. Hadjú 2002: 40-49. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

207 

 

su implementación, pues confundir la soberanía popular con el control ejercido en los 

tribunales era renunciar a ir por delante de los problemas. Demóstenes detectaba una 

especie de psicosis persecutoria, no solo hacia los ricos, sino también hacia los 

dirigentes militares y líderes políticos, hábito nefasto que podría hacer pensar en la 

implementación de artimañas para bloquear la puesta en marcha de las resoluciones 

asamblearias. Veamos cómo se expresa en 350: 

XIII 16 Y, por Zeus, varones atenienses, también otras frases engañosas (ψευδεῖς) y muy 
dañinas para la constitución (τὴν πολιτείαν) se han infiltrado hasta llegar a nosotros, 
como “en los tribunales radica nuestra salvación” y “es necesario proteger la constitución 

con el voto secreto (τῇ ψήφῳ)” ...esos tribunales son soberanos (κύρια) en los asuntos de 
justicia entre vosotros, sin embargo es con las armas con lo que hay que vencer a los 
enemigos y en ellas está la salvación de la constitución (τῆς πολιτείας). 17 … los que con 

las armas vencen a los enemigos son quienes os proporcionarán la facultad y la seguridad 
para votar… 

El fuerte contraste que este pasaje establece entre las armas y el “voto secreto” (el 

de los jueces) requiere, para su buena comprensión, de un eslabón tácito: las decisiones 

votadas a mano alzada en las asambleas. Como ya se vio en el primer apartado, 

Demóstenes critica la inacción, no tanto las deliberaciones. En el fragmento anterior, 

revela un fraude hacia el demos, al que seguramente empujan ciertos líderes astutos que 

insinúan delitos económicos cometidos por los generales que actúan lejos de la ciudad 

los cuales, muchas veces, se ven obligados a obtener su financiación sobre el terreno. Si 

Atenas se desentiende de estos jefes militares como es el caso de Diopites, 

inmediatamente la ciudad se pondría en manos de Filipo con lo que ello comportaría de 

pérdida inminente de la constitución ciudadana. Por eso, aconseja usar prudentemente 

del arma de la justicia; arma que debe seguir siéndolo en manos del pueblo, pues 

también en ese terreno, una excesiva o mal entendida lenidad podría inducir a dejar 

escapar a los responsables de desfalcos o derrotas. 

II 27 …que no acuséis a nadie antes de dominar la situación (μηδὲν᾽ ἀιτιᾶσθαι πρὶν ἄν 
τῶν πραγμάτων κρατήσητε) y que entonces lo hagáis juzgando (κρίναντας) por los 
propios hechos, y honréis a los merecedores de elogio y castiguéis a los culpables, que 
eliminéis las excusas y vuestras propias negligencias … 29 … juzgáis a los jefes que 

están al cargo de ellos [los asuntos] (τοὺς ἐφεστηκότας κρίνετε); sin embargo, cuando al 
rendir cuentas ellos, oís esas sus necesidades, les liberáis de los cargos (ἀφίετε). En 
consecuencia, lo que os resulta de ese sistema es la disputa y la división mutua (ἐρίζειν 
καὶ διεστάναι)…, y que los intereses comunes (τὰ κοινά) estén en mal estado. 

El demos tiene la potestad de controlar a sus dirigentes, pero esta potestad no 

debería paralizar la acción militar. Lo primero es dominar la situación militar, no 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

208 

 

abandonar los intereses de la ciudad; y eso exige esfuerzos económicos también al 

pueblo que podría tener que renunciar al theorikón; sin embargo el control de la 

inversión correcta de este dinero también está en manos pueblo. Según Demóstenes, 

solo una vez dominada la situación, si hay sospecha de apropiación indebida, el demos 

tendrá que citar a los sospechosos ante la justicia.   

VIII 54 … lo terrible no es cuánto gastemos (δαπανῶμεν) para nuestra salvación sino 
cuánto vamos a sufrir si no estamos dispuestos a hacerlo. En cuanto al dicho de que “el 
dinero público será arrebatado (διαρπασθήσεται τὰ χρήματα)”, hay que impedirlo 
proponiendo un sistema de vigilancia (φυλακήν) mediante el cual esté protegido 
(σωθήσεται), no abandonando nuestros intereses (τοῦ συμφέροντος). 55 Aunque yo … 

me irrito … porque a algunos de vosotros entristece que se llegue a arrebatar el dinero 

público (τὰ μὲν χρήματα λυπεῖ τινὰς ὑμῶν εἰ διαρπασθήσεται), cuya vigilancia 
(φυλάττειν), así como la posibilidad de castigar (κολάζειν) a quienes la contravengan, 

están en vuestras manos, y en cambio no os entristece que… Filipo vaya arrebatando toda 
Grecia (τὴν δ᾽ Ἑλλάδα πᾶσαν οὑτωσὶ Φιλιππος ἑφεξῆς ἁρπάζων οὐ λυπεῖ), y eso que lo 
hace con la intención de atacaros a vosotros. 

Lo mismo que los ricos pueden sentirse amenazados por la acción de los 

tribunales, los dirigentes, que suelen pertenecer al mismo grupo social, sufren la 

hiperactividad judicial popular. Y el pueblo es desviado de sus verdaderos intereses. 

Para Demóstenes esta actitud popular introduce la discordia, desnaturaliza el auténtico 

funcionamiento de la democracia y paraliza la acción militar.  

 

Conclusiones 

Son los déficits que observa Demóstenes en la manera en que Atenas afronta la 

amenaza macedónica los que le llevan a aconsejar atención hacia la democracia. 

Demóstenes no propone cambios institucionales sino mejorar la gestión económica y 

avanzar hacia una regeneración moral; cree que lo que podría hacer que las cosas 

cambiaran es que los ciudadanos asumieran los costos de la ventaja de ser hombres 

libres que disfrutan de derechos políticos iguales en una politeía democrática. Confía en 

los efectos benéficos que, en la defensa ante Filipo, tendrían la conciencia del deber 

hacia los griegos y la voluntad de concordia interna. Lejos de azuzar los resquemores 

entre los ricos y los pobres, en los discursos políticos huye de llamar oligarcas a los 

ricos y, si no manifiesta confianza en su patriotismo, al menos lo exige tanto de ellos 

como del común. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

209 

 

Dos son los males más conspicuos que afectan al funcionamiento democrático. El 

primero es la pérdida de estima de los políticos. Bien por hacer regularmente populismo 

de forma descarada, bien por servir directamente a los intereses del enemigo. En el 

primer caso, simplemente los dirigentes se habrían plegado a las necesidades del guión, 

pues sin el apoyo popular directo ninguna política podía ser implementada; en el 

segundo, Demóstenes habría entrado en el juego habitual de las acusaciones recíprocas, 

lo que era moneda de cambio en la tribuna de los oradores y, por tanto, despertaba poca 

atención en el auditorio. En cualquiera de las dos circunstancias, se puede concluir que 

la mayor parte de los políticos no despertaba mucha simpatía ni confianza. 

El segundo de los males afecta de lleno a la seriedad de las deliberaciones 

asamblearias, bien porque lo que era aprobado no se ejecutaba más tarde, bien porque 

los mecanismos para salvaguardar al mismo demos o a los individuos, eran 

instrumentalizados para ralentizar y, de hecho, impedir la acción. Este extremo 

mostraría el flanco más débil de las deliberaciones: sin políticos honestos no sería 

posible una deliberación eficaz. 

 

Bibliografía 

E. Burke: 2005, “The Habit of Subsidization in Classical Athens. Toward a Thetic 
Ideology”, Classica & Mediaevalia 56, 5-47. 

L. Canfora: 1988, “Discours écrit / discours réel chez Démosthenes”, M. Detienne, ed., 

Les savoirs de l’écriture en Grèce ancienne, Lille, 211-220. 

A. Carmignato: 1998, “Demostene e la parresia: diritto di critica e rifondazione dei valore 
democratici”, Inv. Luc. 20, 33-57. 

H.R. Christ: 2006, The Bad Citizen in Classical Athens, Cambridge. 

N. Fisher: 2003, “«Let Envy be Absent»: Envy, Liturgies and Reciprocity in Athens”, D. 

Konstan & K. Rutter, eds., Envy in the Ancient World, Edimburgh, 181-215. 

I. Hajdú: 2002, Kommentar zur 4. Philippische Rede des Demosthenes, Berlín-Nueva 
York. 

P. Harding: 1987, “Rhetoric and Politics in Fourth-Century Athens”, Phoenix 41, 25-39. 

J. Hesk: 2000, Deception and Democracy, Cambridge. 

J.W. Leopold: 1987, “Demosthenes’ Strategy in the First Philippic, «An Away Match 

with Macedonial Cavalry?», The Ancient World 16, 60-69. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

 

210 

 

C.H. Lyttkens: 1994, “A Predatory Democracy? An Essay on Taxation in Classical 

Athens”, Explorations in Economic History 31, 62-90. 

G. Mader 2006: “Fighting Philip with Decrees: Demosthenes and the Syndrome of 

Symbolic Action”, American Journal of Philology 127, 367-386. 

K. Treu: 1991, “Rede als Kommunikation: der attische Redner und sein Publikum”, 

Philologus 135, 124-130. 

J. Trevett: 1994, “Demosthenes’ Speech On Organization (Dem. 13)”, GRBS 35, 179-
193. 

—1996, “Did Demosthenes publish his Deliberative Speeches?”, Hermes 124, 425-441. 

O. Tuplin: 1998, “Demosthenes’ Olinthiacs and the Character of the Demegoric Corpus”, 

Historia 47, 276-319. 

I. Worthington: 2004, “Oral Performance in the Athenian Assembly and Demosthenes 

Prooemia”, C.J. Mackie, Oral Performance and its Context, Leiden, 129-143. 

H. Yunis: 1996, Taming Democracy. Models of Political Rhetoric in Classical Athens, 
Cornell. 

—2000, “Politics as Literature: Demosthenes and the Burden of the Athenian Past”, Aion 
8, 97-118. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

211 
 

 
La diplomacia romana: una escuela para la diplomacia moderna1 
 

 
Raúl Buono-Core V.2 

 
  

Cuando aludimos a la diplomacia o a las relaciones diplomáticas, debemos entender 
que nos referimos al establecimiento de relaciones formales entre dos entidades 
políticamente independientes, que puedan demostrar el dominio de un territorio, la posesión 
de un   ejército o algo similar que cumpla de alguna manera esas funciones, además de una 
organización política que de garantías a la contraparte. Durante el periodo de la monarquía 
las aldeas y las pequeñas comunidades latinas, por las condiciones imperantes, no se podían 
dar el lujo de desarrollar una amplia política exterior, pero aún así, a pesar de los escasos 
datos que nos entregan las fuentes, debemos deducir que las relaciones de este tipo 
indudablemente existieron3. 

 
Desde los primeros tiempos, los representantes de la política exterior romana 

haciendo uso de sus cualidades oratorias, eran los encargados de llevar un mensaje 
esencialmente oral, aún cuando sabemos de la existencia de una escritura aproximadamente 
desde el siglo VIII a.C.4. Esta, probablemente se usaba con mayor frecuencia en el mundo 
de la religión, y en la redacción de los textos que estipulaban las condiciones de los tratados 
(foedus) en este período de la historia de Roma. Dionisio de Halicarnaso recuerda que hay 
en el templo de Dio Fidio, un tratado que Tarquinio establece con el pueblo latino de los 
Gabinos, al que los romanos llaman Sanco, se trataba de un escudo de madera recubierto 
con la piel del buey sacrificado para esa ocasión para ratificar los tratados, que llevaba 
inscritos, en antiguos caracteres, los términos de estos acuerdos5.  Al establecerse en estos 
tratados condiciones por escrito, este es un dato que nos permite comprobar la existencia en 
esos tiempos de un sistema diplomático de carácter más o menos formal. Sabemos que el 
término foedus, alianza o tratado, es una palabra muy antigua, de raíz indoeuropea. Por lo 
tanto, no es entonces un anacronismo que Tito Livio, la use desde el primer capítulo de su 
Historia, porque estaba vigente en el siglo I a.C. Tito Livio señala que se hizo una alianza 
entre Eneas y los latinos. El verbo que usa tiene el significado original de herir. Esta 
relación entre realizar un tratado y la herida, ha sido entendida como referencia a la antigua 
manera de hacer las alianzas: mezclando la sangre de los aliados. Esto nos lleva a formas de 
un ritual primitivo, que nos comprueba la antigüedad del término. Hay un elemento 

                                                 
1 Este artículo forma parte del Proyecto de Investigación Fondecyt Nº 1120487 titulado: “Diplomacia y 
Autorrepresentacion en la Roma Republicana”. 
2 Doctor en Historia por la Universidad de Pisa (Italia). Profesor Titular de Historia Antigua en el Instituto de 
Historia de la Pontificia Universidad Católica de Valparaíso, y profesor de Historia Antigua del Departamento 
de Historia de la Universidad de Chile. E-mail: rbuonocu@ucv.cl. 
3 Sobre este problema ver sobre todo a POUCET, J., Les origines de Rome, (Bruselas, 1985); GRANDAZZI, 
A., La fondation de Rome, (París, 1991) y CARANDINI, A., La nascita di Roma, (Turín, 1997). 
3 CICERON, De Republica, 2, 10.  
4 CICERON, De Republica, 2, 10.  
5 DIONISIO DE HALICARNASO, IV, 58, 4. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

212 
 

religioso operando al mismo tiempo que se opera un tratado, porque lo que se quiere a 
través del foedus es la unión de los dos grupos.  

 
No obstante hay otros problemas, por ejemplo, la diferente denominación de los 

vecinos de Roma en fuentes como Plutarco, Tito Livio y Dionisio de Halicarnaso, 
denominación que es imprecisa y dispar.  Cuando se refieren a los latinos que habitan en 
los alrededores, se refieren a vicinas gentes; a los que habitan en los bordes del territorio se 
les denomina omnium circa finitimorum, y a los latinos más tradicionales y antiguos los 
llaman prisci latini6. En las dificultades de recrear esas relaciones, vemos por ejemplo que 
cuando Tarquinio recibe a los legados de todas las ciudades se debe entender que son los 
representantes de los latinos, de la nación latina7. Hay diferencias en los datos que nos 
entregan las fuentes, porque para Dionisio de Halicarnaso son legados, en cambio para Tito 
Livio, es un acto de sometimiento o de sumisión de los latinos8. En este caso, nos 
encontramos ante el problema que no existe un término preciso para referirse a la Liga 
Latina, quedando el asunto en la ambigüedad. Por más que hasta ahora se haya intentado 
aclarar esto, la realidad es que por el momento es muy difícil identificar con precisión las 
relaciones entre romanos y latinos. Hay algunos estudiosos que piensan que los prisci latini 
corresponderían a los ciudadanos de Alba y sus colonias, las que habrían constituido la 
primitiva Liga latina, a pesar que los datos que entregan las fuentes son poco prolijos en ese 
sentido9. Al momento de entrar en deducciones, no hay que olvidar que este es un período 
que se debe analizar con la mayor cautela, sobre todo, cuando se trata de sus instituciones 
políticas. La utilización ideológica que hacen los romanos del período republicano y del 
Imperio de las leyendas relacionadas con Rómulo, no nos impide que se conviertan en una 

                                                 
6 TITO LIVIO, 1, 9, 2; “Tum ex consilio patrum Romulus legatos circa uicinas gentes misit qui societatem 
conubiumque nouo populo peterent…”, [“Entonces, por consejo del Senado, Rómulo envió una legación a los 

pueblos circundantes a presentar una petición de alianza y de enlaces matrimoniales con el nuevo 
pueblo,…”]; 1, 19, 4; “Clauso eo cum omnium circa finitimorum societate ac foederibus iunxisset animos, 
positis  externorum periculorum curis,…”, [Lo cerró Numa, una vez llevada a cabo la unión con los pueblos 
vecinos con tratados de alianza, al quedar libres de preocupación por el peligro exterior”];  1, 32, 13, “Quod 
populi Priscorum Latinorum  hominesue Prisci Latini aduersus populum Romanum Quiritium fecerunt 
deliquerunt, quod populus Romanus Quiritium bellum cum Priscis Latinis iussit esse senatusue populi 
Romani Quiritium censuit consensit consciuit ut bellum cum Priscis Latinis fieret, ob  eam rem ego 
populusque Romanus populis Priscorum Latinorum  hominibusque Priscis Latinis bellum indico facioque”, 

[“Dado que los pueblos de los antiguos latinos o individuos antiguos latinos hicieron o cometieron delito 
contra el pueblo romano de los quirites; dado que el pueblo romano de los quirites decidió  que hubiera guerra 
con los antiguos latinos, o que al Senado del pueblo romano  de los quirites dio su parecer acuerdo y decisión 
de que se hiciese la guerra a los antiguos latinos, por ese motivo yo, al igual que el pueblo romano, declaro y 
hago la guerra a los pueblos de los antiguos latinos y a los ciudadanos antiguos latinos”]. 
7 DIONISIO DE HALICARNASO 3, 54, 54; TITO LIVIO, 1, 38, 3-4-5; “Bello Sabino perfecto Tarquinius 

triumphans Romam redit. Inde Priscis Latinis bellum feci. Vbi nusquam ad uniuersae rei dimicationem 
uentum est, ad singula oppida circumferendo arma omne nomen Latinum domuit: Corniculum, Fichuela 
uetus, Cameria, Crustumerium, Ameriola, Medullia, Nomentum, haec de Priscis aut qui ad Latinos 
defecerant, capta oppida. Pax deinde est facta”. [“Liquidada la guerra sabina, Tarquinio hizo una entrada 

triunfal en Roma. Seguidamente, guerreó contra los antiguos latinos. En ella no se llegó, en parte alguna, a 
una confrontación decisiva: fueron tomadas Cornículo, Ficuela la Vieja, Cameria, Crustumerio, Ameriola, 
Medulia, Nomento, ciudades de los antiguos latinos o de los que se habían pasado al bando de los latinos. 
Después se firmó la paz”]. 
8 DIONISIO DE HALICARNASO, 3, 54, 1; TITO LIVIO, 1, 38, 4, 5.  
9 LIOU-GILLE, B., Les rois de Rome et la ligue latine: définitions et interprétations,  en  Latomus, (1997), 
pp. 729-764.  



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

213 
 

base indispensable para un adecuado conocimiento del período arcaico10. Los datos que 
tenemos a disposición en las fuentes, seguramente no tuvieron como finalidad el dejar 
solamente un testimonio de las actividades diplomáticas, por lo que debemos de suponer 
que posiblemente hay un buen número de aspectos que no quedaron recogidos, porque no 
se consideraron o porque deliberadamente se ignoraron. A pesar de esto, me parece que la 
información que nos proporcionan las fuentes nos permite hacer un análisis con alguna 
precisión, teniendo presente que el área geográfica en que la diplomacia romana se 
desarrollará durante la monarquía, es un territorio reducido, y se limita prácticamente a los 
pueblos que habitan los territorio vecinos, me refiero esencialmente a los latinos, sabinos y 
etruscos. En el caso de estos últimos, los datos son algo más exactos. Resultan también 
sorprendentes los tempranos contactos de Roma con Marsella11 y con los foceos12, como 
también la solicitud de asistencia religiosa que Tarquinio hace en el oráculo de Delfos13, 
para lo cual envía como legados a sus hijos Arrunte y Tito junto a Lucio Junio Bruto. A 
pesar de estos contactos fuera de Italia, sería inútil creer que la diplomacia romana de ese 
período tuvo una proyección desproporcionada e insospechada; si bien creció, no se puede 
olvidar el hecho de que en esos tiempos el peso político de Roma era débil, por lo tanto es 
prácticamente imposible pretender algún tipo de regulación para una forma de hacer 
política negociada. Si vemos una mayor intensidad en la actividad diplomática con los 
últimos reyes; no hay una diferencia sideral en la intensidad de esas relaciones en el 
período de Rómulo o Tulio Hostilio o con el de Tarquinio el Soberbio a finales del siglo VI 
a.C.  Se debe considerar que este es un momento en el cual, se están echando las bases de 
un sistema de relaciones exteriores que tendrá con el tiempo, un carácter internacional con 
representación universal.  No me parece posible sostener que durante la monarquía hubo 
una política exterior definida o permanente, primero porque la diplomacia fue de exclusiva 
responsabilidad de los reyes, y, porque en la realidad, con los datos a nuestra disposición, 
no se ve una continuidad en esas relaciones, sino que aparecen más bien como situaciones 
ocasionales que son resueltas a través de una acción diplomática, que, por lo tanto,   
dependía exclusivamente de la voluntad del rey de turno. Rómulo, Tulio Hostilio y los dos 
Tarquinios parecen más activos que Numa, Anco Marcio y Servio Tulio.  

 
Rómulo es el responsable del inicio de la diplomacia romana por el rol de fundador 

y creador de las instituciones más antiguas de la ciudad14. La visión jurídica y religiosa de 
sus antepasados, influyó también en el carácter jurídico y religioso de una diplomacia que 
estaba recién dando sus primeros pasos15. El derecho y la fuerza  son dos herramientas  que 
Roma usará indistintamente al servicio de la diplomacia, argumento que quedará en 
evidencia desde los primeros tiempos, cuando se produce el conflicto con los sabinos al que 
se pone fin con un tratado que une a los dos pueblos en una sola realidad16. Rómulo, desde 

                                                 
10 GRANDAZZI, A., La fondation de Rome, (Paris, 1991), p. 83; AULLIARD, C., La diplomatie romaine, 
(Rennes, 2006), p.54.  
11 JUSTINO, 45, 5,3. 
12 JUSTINO, 43, 3, 4. 
13 DIONISIO DE HALICARNASO, 4, 69, 2-4; CICERON, De Republica, 2, 44; TITO LIVIO, 1, 56,  5-12. 
14 ALFOLDI. A., Early Rome and the Latins. (Ann Arbor, 1965), p. 249; MARTIN, P.M., L’idée de royauté à 

Rome, 2. vols. (Clermont-Ferrand, 1982-1984), p.233. 
15 TITO LIVIO, 1, 8, 7; 1, 9, 1. 
16 CICERON, De Republica, 2, 7; TITO LIVIO; 1, 13, 4-5. “Mouet res cum multitudinem tum duces; 
silentium et repentina fit quies; inde ad foedus faciendum duces prodeunt. Nec pacem modo sed ciuitatem 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

214 
 

los inicios es el conductor de las operaciones militares y diplomáticas, convirtiendo la 
guerra en una herramienta política cuando no hay otra posibilidad. El monarca privilegia un 
entendimiento diplomático con sus vecinos, proponiendo alianzas a través de la vía de la 
negociación17.  Es probable que estos primeros pasos de una diplomacia aún inexperta, 
hayan hecho posible más adelante la creación de un lenguaje o vocabulario aplicado a esta. 
Las relaciones de orden diplomático establecidas por Rómulo, rara vez se relacionan con 
conflictos provocados. En las guerras o conquistas en perjuicio de los cenicenses, 
crustuminos y antemnates, como también de Medulia, Cameria o Fidenas, no hay ningún 
tipo de contactos diplomáticos18.  La única excepción es el conflicto con Veyos que se 
constituye en el último conflicto militar del reinado de Rómulo, en el cual, se hacen dos 
fallidos intentos de carácter diplomático, los que no evitan la guerra19. Las operaciones 
militares estaban encadenadas entre si, por lo que la diplomacia, con un escenario de esas 
características, tuvo escasas posibilidades de lograr algún éxito. Es muy probable que los 
mediocres resultados de los primeros intentos diplomáticos de Rómulo, junto a su natural 
agresividad, pueden haber influido en el menor uso que el rey hace de la diplomacia en los 
conflictos que se sucederán más adelante. Aún cuando la información podría estar 
incompleta, Rómulo aparece involucrado en ocho contactos o acciones diplomáticas, de las 
cuales aparece enviando tres y recibiendo cinco. Con la excepción de los primeros 
contactos con los latinos, las relaciones diplomáticas durante el reinado de Rómulo, están 
caracterizadas por su simplicidad., realidad que va de acuerdo con el carácter bastante 
rústico de las comunidades que en esos tiempos habitan en Roma y sus alrededores como 
los sabinos, latinos y las ciudades de Lavinium y Veyos. El caso de Lavinium es 
particularmente interesante, porque fue la única ciudad con la cual se llegó a concretar un 
foedus sostenible en el tiempo. En las fuentes esta relación aparece en dos momentos 
desiguales, primero al recibirse en Roma a los legados de Lavinium, estos son maltratados 
por parientes del rey Tito Tacio, lo que significa la violación del ius gentium que los 
amparaba. Este hecho no va a ser perdonado por Lavinium, por lo que en ocasión de una 
visita de carácter religiosa de Tito Tacio a esa ciudad, va a ser asesinado, situación ante la 
cual Rómulo reaccionará prefiriendo la paz, la que quedará ratificada al renovarse la alianza 
entre las dos ciudades20.  Según el relato de las fuentes,  estas hacen generalmente hacen 
                                                                                                                                                     
unam ex duabus faciunt.  Regnum consociant : imperium omne conferunt Romam. Ita geminata urbe, ut 
Sabinis tamen aliquid daretur, Quirites a Curibus appellati. Monumentum eius pugnae, ubi primum ex 
profunda emersus palude equus Curtium in uado statuit, Curtium lacum appellarunt » ; [« El gesto emociona 
a soldados y jefes. Se hace un silencio y una quietud súbita; después los jefes se adelantan a estipular una 
alianza. No sólo establecen la paz, sino que integran los dos pueblos en uno solo. Forman un reino común, la 
base del poder para todos ellos la trasladan a Roma, que se vio así duplicada, y para hacer también alguna 
concesión a los sabinos, tomaron todos el nombre de quirites por Cures. Como recuerdo de aquel combate, el 
lugar en que el caballo dejó en tierra firme a Curcio después de salir de la profunda marisma se llamó Lago 
Curcio”.] 
17 TITO LIVIO, 1,9, 2, “Tum ex consilio patrum Romulus legatos circa uicinas gentes misit qui societatem 
conubiumque nouo populo peteren…”, [Entonces, por consejo del Senado, Rómulo envió una legación a los 
pueblos circundantes a presentar una petición de alianza y de enlaces matrimoniales con el nuevo pueblo…”.] 
18 AULLIARD, C. La diplomatie romaine, (Rennes, 2006), p. 59.  
19 Para el  primer  contacto diplomático de Veyos con Rómulo (720 a.C. ca.): PLUTARCO, Rómulo, 25,2-3 y 
DIONISIO DE HALICARNASO, 2, 54, 3; para el segundo contacto diplomático de Veyos con Rómulo (720 
a.C. ca.): TITO LIVIO, 1, 15; DIONISIO DE HALICARNASO, 2, 55, 5-6 y PLUTARCO, Rómulo, 25, 5.   
20 TITO LIVIO, 1, 14, 1-3; “Post aliquot annos propinqui regis Tati legatos Laurentium pulsant; cumque 

Laurentes iure gentium  agerent, apud Tatium gratia suorum et preces plus poterant. Igitur  illorum poenam 
in se uertis: nam Lauinii, cum ad  sollemne sacrificium eo uenisset, concursu facto interficitur. Eam rem 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

215 
 

aparecer a Roma  defendiéndose  de las agresiones de los  pueblos  vecinos21,  de los 
ataques de los cenicenses, crustuminos y amtemnates, después del rapto de las sabinas, o, el 
ataque de Veyos al territorio  romano, saqueándolo.   

 
Debido a la agresividad de Rómulo, ningún conflicto necesita ser precedido de una 

declaración de guerra. Lleva a cabo siete guerras contra las ciudades de Caenina, 
Antemnes, Crustumeria, Fidenae, Veyos, Cameria y los Sabinos., y ninguna de estas 
guerras es declarada. Ahora bien, todos esos conflictos son anteriores a la instauración del 
rito fecial, que se convierte obligatoriamente en un vínculo entre fides, fetiales y foedus.  
Sin embargo, la tradición parece cuidadosa de mostrar a un Rómulo respetuoso del bellum 
iustum, pero aún estamos muy lejos de la formalización de ese concepto. A pesar que el 
fundador sale siempre vencedor de estos enfrentamientos, por los testimonios a nuestra 
disposición son guerras inevitables, provocadas por la agresividad de sus vecinos. 

 
Numa Pompilio, el segundo rey de Roma, es sabino, y se dice que era un gran 

conocedor del derecho humano y divino. No se lo elige entonces, por sus condiciones 
militares; hay entonces otra preocupación que anima a los romanos para elegir a su rey.  
Numa es lo contrario de Rómulo, aparece como el creador de una diplomacia protegida por 
los dioses. Las acciones diplomáticas del segundo rey de Roma, se perfilan principalmente 
en la imagen de un soberano pacífico y piadoso, una imagen completamente diferente a la 
de Rómulo. Su estilo de gobierno se basará en nuevos principios, la ley y las buenas 
costumbres22. Entre sus obras está el establecimiento de tratados y alianzas con todos los 
pueblos vecinos, como también, la fundación del templo del dios Jano, una construcción 
bifronte, con dos caras; como la representación gráfica de la omnisciencia. También es el 
dios que vela por lo de dentro y lo de fuera, en el sentido que tienen los límites. La 
importancia del dios Jano, es que se relaciona con la guerra o con la paz; se abre cuando 
hay guerra y se cierra cuando se obtiene la paz. Numa Pompilio cierra las puertas del 
templo a Jano,   cierre que significaba que Roma estaba en paz con sus vecinos23. Tito 

                                                                                                                                                     
minus aegre quam dignum erat tulisse Romulum ferunt, seu ob infidam societatem  regni seu quia haud 
iniuria caesum credebat. Itaque bello quidem abstinuit; ut tamen expiarentur legatorum iniuriae regisque 
caedes, foedus Inter. Romam Lauiniumque urbes renouatum est”, [“Algunos años más tarde, unos parientes 

del rey Tacio, maltratan a los legados de los laurentes; al invocar  los laurentes el derecho de gentes, pesó más 
ante Tacio la influencia y los ruegos  de los suyos, y como consecuencia, se hizo objeto del castigo, que ellos 
eran  acreedores, pues  una vez  que asistió en Lavinio a un sacrificio solemne se produjo una revuelta y fue 
asesinado. Se dice que Rómulo reaccionó ante este hecho con menos pesar del que debía, bien porque  no 
compartía el poder con mucho convencimiento, o bien, por estimar que había sido muerto no sin razón. 
Descartó pues la guerra;  pero para que hubiese una expiación de la ofensa a los legados y de la muerte del 
rey, la alianza entre Roma y Lavinio fue renovada”]. 
PLUTARCO, Romulo, 23, 1-3; DIONISO DE HALICARNASO, 2, 51,-53. 
21 TITO LIVIO,  1, 10, 3-11; 1, 15, 2-3; PLUTARCO, Romulo, 24, 3-4. 
22 TITO LIVIO, 1, 19, 2. 
23 TITO LIVIO, 1, 19, 4: “Clauso eo cum omnium circa finitimorum societate ac foederibus iunxisset animos, 
positis externorum  periculorum curis, ne luxuriarent otio animi quos metus hostium disciplinaque militaris 
continuerat, omnium primum, rem ad multitudinem imperitam et illis saeculis rudem efficacissimam, deorum 
metum iniciendum ratus est.”, [“Lo Cerró Numa una vez llevada a cabo la unión con los pueblos vecinos con 

tratados de alianza; al quedar libres de preocupación  por el peligro exterior, para que la tranquilidad no 
relajase los ánimos que el miedo al enemigo  y la disciplina  militar habían refrenado, pensó que, antes que 
nada, debía infundirles el temor a los dioses, elemento de la mayor eficacia para una masa  ignorante y en 
bruto por entonces”]. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

216 
 

Livio nos entrega la noticia   que se cerró sólo dos veces después de Numa Pompilio: 
después de la Primera Guerra Púnica y en la época de Augusto; o sea, la Pax Augusta.  Las 
fuentes muestran a Numa con el firme propósito de hacer menos rudo y violento a su 
pueblo, alejándolo del hábito del uso cotidiano de las armas24.  Estos datos los podemos 
corroborar en el  De Republica de Cicerón,  quien confirma  las acciones llevadas a cabo 
por Numa , quien “al ver a los romanos enardecidos en los ejercicios bélicos  instituidos por 

Rómulo, pensó que convenía apartarlos un poco de esa manera de vivir”, quedando Numa 
como un modelo mítico de vida civilizada25. 

 
Estas medidas difundirán la imagen del rey en el Lacio y sus alrededores, las que   

inspirarán prácticamente todo su reinado, porque después de las alianzas contraídas con sus 
vecinos, no hubo, aparentemente, guerras ni contactos diplomáticos de los que se le pueda 
hacer responsable. Numa es además el único rey sobre el cual las fuentes no nos entregan 
ninguna información sobre el recibimiento de alguna embajada extranjera. Ahora bien, 
habría que preguntarse si estos tratados lograron estabilizar las relaciones de poder en el 
Lacio.  

 
 La ausencia de relaciones diplomáticas, no garantiza en primer lugar, que los 

conflictos hayan desaparecido, sobre todo, en áreas donde las tensiones eran permanentes. 
Hay que considerar además que esta falta de iniciativa de Numa, podría haber sido la 
consecuencia de una situación que este heredó desde la época de Rómulo, en la que el 
poder y la fuerza que Rómulo le entregó a Roma, le permitió asegurar la paz a lo menos por 
los próximos cuarenta años26.  

 
La alternancia entre un reino belicoso y un reino pacífico, es posible sin lugar a 

dudas, gracias, a las victorias de Rómulo, que permiten fortalecer el poder y la presencia de 
Roma en la región.  Cicerón confirma que el territorio conquistado por Rómulo durante sus 
campañas, va a ser distribuido por Numa entre los ciudadanos, para que fuese cultivado por 
ellos, con el fin de procurarse los alimentos, sin necesidad de saquear y obtener un botín, de 
modo que ellos experimentarán las bondades de la paz, de la justicia y de la lealtad.  Si bien 
es cierto que su mayor preocupación fue la defensa de la paz27, da la impresión que Numa 
nunca descartó nuevas guerras, o que hubiera otros reyes belicosos como Rómulo. Numa 
aparece entonces como un monarca que intuye el futuro que lo sucederá, es decir, la 
fugacidad   de la paz y de la guerra. 

 
La extraordinaria importancia que Numa le dio a la religión y a la organización de 

esta, hacen que Roma frente a sus vecinos, aparezca como una ciudad entregada totalmente 

                                                 
24 TITO LIVIO, 1, 19, 2. “Qui regno ita potitos urbem nouam conditam ui et armis, iure eam legibusque ac 

moribus de integro condere parat. Quipus cum inter bella adsuescere uideret non posse, quippe efferari  
militia animos, mitigandum ferocem populum armorum desuetudine ratus, “, [“Comprendiendo que en un 

clima de guerra no podían aclimatarse a estas bases, porque la práctica  militar  vuelve más inciviles los 
ánimos, pensó que debía tornar  rudo a su pueblo  deshabituándolo de las armas”].  
25 CICERON, De Republica, 2, 13 (25). 
26 TITO LIVIO, 1, 15, 7. “Ab illo  enim profecto uiribus datis  tantum ualuit ut in quadraginta deinde annos 

tutam pacem haberet”., [“Pues, sin duda alguna, con las fuerzas  que él le proporcionó, cobró vigor suficiente 
para tener la paz asegurada durante los siguientes cuarenta años”]. 
27 TITO LIVIO, 1 21, 5. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

217 
 

al culto de los dioses, realidad posiblemente diversa a la del período anterior, lo que 
transforma en un verdadero sacrilegio atacarla, hecho que le garantizará al menos por un 
tiempo un periodo de cierta tranquilidad28.  La imagen que proyecta Numa es al parecer 
muy potente; su piedad e innovaciones religiosas lo convierten en un personaje respetado 
por todos, dentro y fuera de Roma, siendo un monarca que renuncia al uso de la fuerza, que 
se sostiene en dos funciones antagónicas pero complementarias, por una parte la guerra, 
que está en la tradición originaria de Roma, y por otra, la paz, que se apoya en el derecho y 
en la religión. Tito Livio, afirma que estos dos reyes consecutivos engrandecieron Roma 
por caminos diferentes: uno a través de la guerra y el otro con la paz. Roma poseía además 
de la fuerza, el derecho, un feliz equilibrio entre las instituciones de la guerra y las 
instituciones de la paz. Rómulo reinó treinta y siete años, Numa cuarenta y tres. Roma, 
además de poderosa, estaba equilibrada en sus instituciones militares y civiles29. Estos 
caminos serán, a lo largo de la historia republicana de Roma, los fundamentos de la 
expansión; la guerra y la paz contribuirán al poder de Roma. Estamos indudablemente ante 
una diplomacia aún incipiente, un tanto básica, pero aún así, esta, al parecer, ella juega un 
papel, por menor que este haya sido. 

 
Dionisio de Halicarnaso afirma que el principal objetivo de Numa Pompilio, fue 

garantizar el respeto a los acuerdos internacionales, garantizado por la creación de un rito 
fecial, como también, por la constitución de un rito en el santuario a Fides. En efecto, 
Dionosio y Plutarco, afirman que Numa, fue el primero en construir un santuario, en honor 
a Fides, una divinidad, que según Varrón, era de origen sabino. Una de las funciones 
principales de Fides era proteger la fe jurada, la fe de los juramentos y debe ser 
considerada, como una hipóstasis de uno de los aspectos de Júpiter, por lo tanto los fetiales 
estaban tan ligados a Fides como a Júpiter30.  Según Dionisio, los feciales, eran algo así 
como los árbitros de la paz31. El colegio de los feciales, fue creado, al parecer, a raíz de un 
conflicto con los fidenates, con el fin de llegar a un acuerdo y lograr la paz. Desde ese 
momento la institución perdura en el tiempo. Siguiendo el relato de Dionisio de 
Halicarnaso, las principales tareas encomendadas a los feciales son “cuidar que los romanos 
no emprendan ninguna guerra injusta contra una ciudad aliada; si otros inician la violación 
de los tratados, enviar embajadores y en primer lugar pedir verbalmente explicaciones, y si 
no escuchan sus peticiones, entonces declarar la guerra. De la misma manera si algunos 
aliados afirman haber sufrido injurias de los romanos y piden justicia, estos hombres 
determinarán si han sufrido algún daño contra los tratados, y si les parece que han 
demandado lo justo, deteniendo a los acusados y entregándolos a los afectados. Juzgan 
también los delitos cometidos contra los embajadores, vigilando que se respeten 
sagradamente las cláusulas de los tratados, firman la paz y anulan la ya existente, si les 
parece que no se ha hecho según las leyes sagradas; juzgan los delitos de los generales que 

                                                 
28 TITO LIVIO, 1, 21, 2. 
29 TITO LIVIO, 1, 21, 6, “Ita duo deinceps reges, alius alia uia, ille bello, hic pace, ciuitatem auxerunt. 
Romulus septem et triginta regnauit annos, Numa tres et quadraginta. Cum ualida tum temperataet belli et 
pacis artibus erat ciuitas”, [“De este modo, dos reyes consecutivos  engrandecieron  Roma por caminos 

diferentes: uno con la guerra  y el otro con la paz. Rómulo reinó treinta  y siete años,  Numa  cuarenta y tres. 
Roma, además de poderosa, estaba equilibrada en sus instituciones  militares y civiles”]. 
30 DIONISIO DE HALICARNASO, 2, 75, 3; PLUTARCO, Numa, 16, 1; VARRON, L.L., 5, 74, 1-2. 
31 DIONISIO DE HALICARNASO, II, 72, 1. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

218 
 

tenían relación con juramentos y tratados, y los purifican”32.  La principal misión del 
colegio de los feciales es negociar para evitar una guerra, usando la fórmula de solicitar una 
reparación, la rerum repetitio, lo que no quiere decir que esta fórmula haya sido usada 
siempre con éxito33. Al parecer,  hay un solo caso en que esto fue exitoso, me refiero al  
322 a.C,  el que está relatado por Tito Livio de la siguiente manera: “Esta batalla por fin 

quebrantó el poderío de los samnitas de tal forma que éstos en todas sus asambleas andaban 
murmurando que, realmente, no tenía nada de extraño que nada les saliera bien en una 
guerra impía: emprendida en contra de un tratado, teniendo a los dioses más que a los 
hombres merecidamente en contra; había que pagar un alto precio en expiación por aquella 
guerra; sólo importaba si en los sacrificios derramaban la sangre culpable de unos pocos o 
la inocente de todos, y algunos  se atrevían ya a citar por su nombre a los promotores de la 
guerra. Se podía oír sobre todo entre el clamor unánime el nombre de Brútulo Papio quien 
era un hombre noble y poderoso, responsable de la ruptura de la reciente tregua. Forzados 
los pretores a someterlo a debate, decretaron que Brútulo Papio les fuese entregado a los 
romanos y que juntamente con él se enviasen a Roma todo el botín de procedencia romana 
y sus prisioneros, y que fuesen devueltas, de acuerdo con el derecho humano y divino, 
todas las cosas que a tenor del tratado habían sido reclamadas a través de los feciales. 
Fueron enviados a Roma, tal como se habían acordado, los feciales y el cuerpo sin vida de 
Brútulo; éste, con su muerte voluntaria, se sustrajo a la infamia y al suplicio. Se acordó 
entregar también sus bienes juntamente con su cuerpo. Sin embargo, de todo aquel conjunto 
solamente fueron aceptados los prisioneros y lo que se identificó entre el botín: la entrega 
del resto no tuvo efecto”.  Que haya operado solamente en una sola oportunidad me parece 
un dato un tanto mezquino por lo que me obliga a recordar y acudir a la existencia de toda 
una tradición acumulada en los siglos anteriores de la que quedan algunos residuos, 
residuos en cuanto son elementos históricos constatables.  Hay un extenso margen de 
elementos imponderables, inefables, que son igualmente parte de la dinámica histórica y 
que contribuyen por igual, y, en algunos casos, de manera preponderante a lo que es la 
creación histórica. Al revisar los orígenes de las relaciones exteriores de Roma, no se debe 
ignorar lo que ha significado para toda la Historia posterior el pensamiento inefable que ha 
estado en los orígenes, que ha seguido estando después, y que, de algún modo, aún está 
presente en nuestra Historia.    

 
Pero hay también, otros aspectos que hay que tener presente; el prof. Emilio Gabba, 

piensa que en la figura y personalidad de Numa Pompilio confluyen en momentos diversos 
y sucesivos, no fácilmente determinables, una tradición romana y una interpretación griega. 
La primera esta centrada principalmente en el origen sabino del rey, una realidad que de por 
si, permite ver la proyección de la costumbre romana de integración del extranjero; y la 
segunda, el rol de sus tradiciones familiares. El pitagorismo de Numa fue aceptado en 
Roma con la misma finalidad político-ideológica con la cual se había desarrollado: Roma 
entraba con su rey en el discipulado pitagórico común a otros pueblos itálicos, lo que le 
daba una suerte de legitimidad cultural y política, en momentos que Roma aún no había 
logrado una hegemonía en Italia, y que recién se habían iniciado las hostilidades con los 
samnitas y continuaba el encuentro con el mundo etrusco. Es probable que el pitagorismo 

                                                 
32 DIONISIO DE HALICARNASO, II, 72, 4-5. 
33 Según C. AULLIARD, op. Cit, los considera negativos con una sola excepción, en el 322 a.C., ocasión en 
la que Roma pide a los samnitas una reparación, la que es concedida; TITO LIVIO, 8, 39, 10-15. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

219 
 

ingresara en el patrimonio cultural de una parte de la clase dirigente romana. No se puede 
dejar de lado, que la personalidad del rey Numa, sabio, pitagórico y legislador pacífico, 
haya sido propuesta y aceptada con el fin de superar la indudable dificultad ligada al mito 
del fundador de la ciudad, A pesar del mito de un Rómulo violento, jefe de bandidos y 
fraticida, antes de convertirse en un legislador, sin embargo se las arregla para superar los 
aspectos más negativos e imponerse rápidamente en la opinión pública. El rey Numa, es el 
representante ideal de una política de paz, de sedentarismo agrario, y de estabilidad en las 
fronteras. Rómulo es en cierto modo, la antesala de lo que vendrá  con Tulio Hostilio, un 
rey guerrero y diplomático; las ambigüedades del reino de Anco Marcio; el crecimiento de 
las actividades diplomáticas durante los Tarquinios; la  particular diplomacia de Servio 
Tulio y la dinámica diplomacia de Tarquinio el Soberbio.  

 
Tulio Hostilio en cambio es un rey de contrastes: guerrero y diplomático. Tito Livio 

lo considera “más belicoso que Rómulo”34. La primera parte de su reinado se refiere al 
conflicto con Alba Longa35 en el cual hay situaciones bastante particulares. Por ejemplo, se 
efectúan seis contactos entre Roma y Alba Longa, los que son un caso excepcional durante 
la monarquía. Esto se debería, según algunos historiadores36, a que Alba Longa nunca fue 
una ciudad propiamente tal, sino que una zona densamente poblada en la cual vivían 
pueblos latinos y en la cual había un santuario federal. Esta realidad hace necesario ampliar 
los interlocutores.  En la atmósfera del conflicto con Alba, aparece la primera acción 
diplomática múltiple con dos contactos sucesivos. El rey de Alba envió un legado antes de 
reunirse personalmente con Tulio37, pero curiosamente este doble acto se reemplaza por el 
combate entre los Horacios y los Curiacios, como si el enfrentamiento entre dos ciudades, 
tanto diplomático como militar, no podía realizarse ni directamente ni colectivamente.  Este 
combate simbólico, sin embargo permite dos puntos de vista, el religioso y el diplomático, 
ya que fue acordado un foedus antes del famoso combate entre Romanos y Albanos.   Este 
carácter excepcional de las relaciones de Roma con Alba Longa queda ratificado porque es 
la primera ciudad en desaparecer del escenario diplomático. Desde el reino de Tulio, las 
acciones de la diplomacia real buscan ampliarse y reforzar la integración de Roma a la Liga 
Latina, al interior de la cual, las relaciones entre las ciudades deberán obedecer a reglas 
aplicables a todos sus miembros.   

 
Para el reinado de Anco Marcio disponemos solamente del dato de cuatro acciones 

diplomáticas, lo que significaría una ostensible disminución de esta actividad; sin embargo 
parece ser que las iniciativas del rey nos permiten ver una política exterior bastante más 
agresiva que lo que aparenta. Esto se refuerza con la descripción que hace Tito Livio quien  
describe a Anco “de un talante intermedio, que recordaba tanto a Numa como a Rómulo, y, 
aparte de estar convencido de que el reinado de su abuelo había tenido una exigencia mayor 
de paz por tratarse de un pueblo joven e indómito, lo estaba también de que a Numa le 
había sobrevenido la paz sin problemas, pero que él no la tendría fácilmente; se ponía a 
prueba su paciencia y, tentada, se la menospreciaba: eran tiempos más propios de un   rey 

                                                 
34 TITO LIVIO, 1, 22, 2. 
35 PASQUALINI, A.(ed.), Alba Longa. Mite, storia, archeologia, (Roma, 1996). 
36 GRANDAZZI, A., La localisation d’Albe, en «MEFRA», 98, (1986), pp. 47-90. 
37 TITO LIVIO, 1, 23. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

220 
 

Tulo que de un Numa”38. Anco refuerza las creaciones religiosas de Numa mediante el 
desarrollo de los rituales de la rerum repetitio o solicitud de restitución o reparación. Es 
prudente entonces considerar que probablemente Anco basa sus normas de conducta en 
Numa como en Tulio. En el caso del asalto de la ciudad latina de Politorio, deportó a toda 
la población trasladándola a Roma, además de reforzar la presencia romana en dirección al 
mar, zona en la que al parecer, se ubicaba esta ciudad. No nos olvidemos que aun cuando 
hoy el tema está en discusión, se le atribuye a Anco Marcio la fundación de Ostia. Claudine 
Aulliard piensa que la ausencia de intercambios diplomáticos entre los que se presentan 
como conquistadores y los representantes de los territorios conquistados, refuerza la 
improbabilidad de una conquista solamente romana39, hecho que nos permitiría suponer que 
detrás de estas operaciones estaba la potente participación etrusca. Da la impresión que 
después de sus dos primeros contactos con los latinos pierde la iniciativa, y son los sabinos 
junto a los de Velitrae quienes entran en contacto con él. P.-M. Martin40, cree en una 
colaboración impuesta o voluntaria entre Anco Marcio y las fuerzas etruscas. Se basa en el 
análisis de la actividad diplomática del último rey latino: después de su victoria sobre los 
Latinos, el monarca ya no podía tomar ninguna medida ni firmar acuerdos con sus vecinos 
o enemigos. 

 
La llegada de los Tarquinios a Roma, no constituye una ruptura en la historia de la 

monarquía, lo más probable es que haya sido la consecuencia de un acto individual más que 
el de una conquista41. Esto porque la ciudad mantiene su identidad y sus características de 
ciudad latina. Las relaciones con los pueblos de Italia central se multiplicaron más allá del 
Lacio, especialmente con los hérnicos y con los ecuos, iniciándose una importante 
evolución en el desarrollo de la diplomacia, lo que queda en evidencia al realizarse los 
primeros contactos oficiales con representantes del mundo griego, primero los foceos y más 
adelante con Delfos. Esta relación como sabemos, se fortalecerá con la concreción de un 
foedus entre los masaliotas y Roma, que los mantendrá unidos hasta finales de la República. 
Las relaciones entre estas dos ciudades son francamente sorprendentes y excepcionales, y 
se convertirán en las de más larga duración en toda la historia diplomática romana entre la 
fundación y el Imperio. Sin lugar a dudas que los etruscos, abiertos al mundo griego, 
favorecen los contactos cada vez más amplios y novedosos que Roma logra.  

 
Tarquinio Prisco, el primer rey etrusco, mantiene una intensa actividad diplomática 

con trece contactos de ese tipo. Una característica del primer rey etrusco es que solo rara 
vez inicia los intercambios diplomáticos. En efecto, solo dos de las trece misiones 
registradas en las fuentes, habrían sido enviados por orden del monarca, el resto fue la 
consecuencia de la iniciativa de sus interlocutores latinos, sabinos o etruscos. 

 
Servio Tulio fue el menos activo en materia de relaciones diplomáticas, sólo   hay 

registro de tres de ellas. Esto no quiere decir que no haya tenido interés en mejorar sus 
relaciones con los pueblos vecinos. Por ejemplo, la construcción del templo en honor a 

                                                 
38 TITO LIVIO, 1, 32, 3. 
39 CLAUDINE AULLIARD, op. cit. p. 69. 
40 P.-M. MARTIN, op. Cit., p. 256. 
41 D.BRIQUEL, en F.HINARD, p. 95-96; O. DE CAZANOVE, La chronologie des Bacchiades et celle des 
roi étrusques de Rome, en «MEFRA», 100, (1988), pp. 615-648. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

221 
 

Diana en Roma, obra conjunta de romanos y latinos, es un reconocimiento al liderazgo 
romano. Las guerras con Veyos y con los etruscos son precedidas de acciones diplomáticas, 
conflictos que refuerzan la teoría de que los acuerdos diplomáticos los contraen los reyes, 
los que al desaparecer, los acuerdos pierden de alguna manera su vigencia, lo que obliga al 
rey siguiente a restablecerlos o enfrentar un conflicto. Servio prefiere la negociación antes 
de recurrir a las armas, hecho que queda corroborado al aparecer por primera vez el 
concepto de hospitium o derecho a la hospitalidad. 

 
Las información que entregan las fuentes permiten ver que Tarquinio el Soberbio   

mantuvo una activa política exterior.    Tito Livio afirma que trató de ganarse sobre todo al 
pueblo latino, para estar más seguro entre sus conciudadanos gracias al apoyo extranjero42. 
Privilegia las relaciones con los latinos y se refuerzan las relaciones de hospitium por los 
lazos de parentela. La alianza con los latinos le permitió contar con el poder militar 
necesario para hacer la guerra principalmente a los sabinos43, hechos que reflejan la 
vocación expansionista de Tarquinio. En este contexto, con una atmósfera de polémicas y 
de propaganda anti etrusca, la actividad diplomática de la cual es responsable,  permite ver 
a un rey determinado y conquistador en un territorio geográficamente más amplio que el 
que controlaron  sus antecesores.  Entre las guerras de Tarquinio, una sola de ellas fue 
precedida por una solicitud de reparación, el ataque contra Suesa, la ciudad más rica de los 
volscos, que será atacada, sitiada, derrotada y saqueada con sus habitantes asesinados y 
esclavizados.  Las otras guerras contra los sabinos, gabinos y Ardea no fueron declaradas. 
Aún así, vemos que en el caso de la guerra contra Gabios, esta finaliza con la promulgación 
de un foedus, conocido como foedus  Gabinum  que habría servido de modelo  algunos años 
después, el 493 a.C. para el foedus Cassianum44. Diez de las acciones diplomáticas 
registradas por las fuentes son por iniciativa romana, lo que nos muestra un monarca que 
privilegiará el camino de la diplomacia para solucionar las controversias. Tarquinio parece 
preocuparse de otros problemas, como el de insertar a Roma en un horizonte más vasto, el 
del Mediterráneo. Una buena prueba de esto son las estrechas relaciones existentes entre 
Roma y Cartago, tema que ha sido discutido ampliamente por la historiografía de los 
últimos decenios. 

 

                                                 
42 TITO LIVIO, I, 49, 8. 
43 DIONISIO DE HALICARNASO, 4, 45. 
44 DIONISIO DE HALICARNASO, 4, 58, 3-4. [“En efecto, no dio muerte ni desterró de la ciudad a ningún 

gabino, ni lo castigó con la privación de sus derechos de ciudadano o de sus bienes, sino que convocó al 
pueblo a una asamblea y, cambiando el comportamiento de tirano por el de un rey, dijo que les devolvía su 
ciudad, les permitía conservar  sus pertenencias y, junto con esto, les concedía a todos los mismos derechos 
que a los romanos. Esto no lo hacía por benevolencia hacia los gabinos, sino para retener con mayor firmeza 
el dominio de Roma, pues consideraba que la más poderosa protección  para él y para sus hijos era la lealtad 
de quienes, en contra de sus temores, habían salvado sus vidas y recobrado todos sus bienes. Y para que no 
albergasen ya ningún temor con respecto al futuro ni dudasen  sobre la firme permanencia de estas medidas, 
redactó los términos legales por los que se convertirían en amigos e inmediatamente llevó a cabo en la 
asamblea las ceremonias correspondientes y prestó juramento sobre las víctimas del sacrificio. De estos 
tratados hay en Roma un recuerdo en el templo de Dio Fidio, al que los romanos llaman Sanco, se trata de un 
escudo de madera recubierto  con la piel del buey sacrificado en aquella ocasión para ratificar los tratados, 
que lleva inscritos, en antiguos caracteres, los términos de estos acuerdos.  Después de dejar resueltos estos 
asuntos y de nombrar rey de los gabinos a su hijo Sexto, retiró al ejército. Tal fue el desenlace de la guerra 
con los gabinos”]. 



 
ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV 

222 
 

A modo de algunas consideraciones conclusivas, se pueden detectar las 
características y el origen de las primeras formas de relaciones exteriores en Roma, de las 
que Rómulo, es el principal responsable, a pesar de su aparente interés solo por las acciones 
militares. El derecho romano es un derecho ritualizado a través de formulas jurídicas, 
realidad ante la cual, el papel de Numa va a ser definitivo en el respeto a los acuerdos y 
compromisos que Roma asumirá desde esos tiempos a lo largo de su historia; 
transformándose en el creador de una diplomacia protegida por los dioses. Estos dos reyes, 
tienen entonces, una responsabilidad determinante, en la construcción de esa diplomacia, 
como en la del mañana romano.  

 
La relativa pobreza de la actividad diplomática de tres de los reyes Numa, Anco y 

Servio, y la gran actividad de los cuatro otros reyes, no tiene el mismo significado, ni 
simbólicamente ni históricamente. En la tradición analística, cada rey es una imagen 
dominante que encuentra un eco en la práctica diplomática. Rómulo el fundador, crea las 
primeras formas en las relaciones exteriores de Roma; Tulio el agresivo enriquece la 
diplomacia con funciones adicionales con el fin de garantizar religiosa y legalmente los 
abundantes enfrentamientos que afectaban a la ciudad. Los reyes etruscos, quedan 
marcados por las actividades diplomáticas de Roma., más allá de la monarquía, por sus 
innovaciones, por ejemplo la deditio,45 y la amplia cobertura que logran en Italia y en el 
Mediterráneo. Numa y Servio tienen ideas relativamente claras, uno se centra en la 
organización religiosa y jurídica y el otro en la organización política y militar. En cierto 
modo, la escasa actividad diplomática de ambos habría que explicársela porque le dieron 
prioridad a las acciones de política interna.  Sus innovaciones, la aplicación de una 
diplomacia diversa y abierta a los pueblos vecinos y también a los más lejanos, los reyes, 
especialmente los Tarquinios, dan inicio a una diplomacia romana genuina y creíble.     

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        
 

                                                 
45 Cuando una ciudad era obligada a la capitulación, Roma decidía si esta sería arrasada, (deditio in 

dictionem) siendo sus dirigentes generalmente ejecutados y el resto de sus habitantes vendidos 

como esclavos o bien convertida en una ciudad dediticia (deditio in fidem), lo que significaba que Roma se 

apropiaba de los bienes y las personas de la ciudad y posteriormente se restituían con la condición de dejar 

establecido el stipendium, un tributo fijo regulado por el gobernador romano, así como levas de personas 

para tropas auxiliares de los ejércitos romanos, víveres a precio estipulado de antemano (lo que facilitaba 

abusos que generaban nuevas revueltas) y servicios. Además la ciudad debía permitir en su recinto el 

establecimiento de una guarnición romana. En cuanto a la administración, Roma generalmente respetaba las 

instituciones y el modo de gobierno interno, puesto que el derecho de política exterior quedaba sometido 

totalmente al poder de la República. La ciudad dediticia quedaba privada de todo derecho jurídico para sus 

habitantes, lo que la colocaba en el último escalón de la ordenación municipal romana que estaba configurada 

con las colonias romanas en lo más alto del estatus jurídico, a las que seguían los municipios romanos, y 

después las ciudades peregrinas o extranjeras. En el caso de quedar arrasada como castigo ejemplar, la ciudad 

dediticia se convertía en ager público de Roma. 

 

http://es.wikipedia.org/wiki/Esclavo
http://es.wikipedia.org/wiki/Tributo
http://es.wikipedia.org/wiki/Tropas_auxiliares
http://es.wikipedia.org/wiki/Guarnici%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/wiki/Ager_(clasificaci%C3%B3n)

