Cecilia Ames
Marta Sagristani

(compiladoras)







ESTUDIOSINTERDISCIPLINARIOS
DE HISTORIA ANTIGUA.
VOLUMEN IV

Compiladoras:
CeciliaAmes
Marta Sagristani



Estudios interdisciplinarios de Historia AntigualV / CeciliaAmes ... [et.al.] ; compilado
por Cecilia Amesy Marta Sagristani. - 1aed. - Cordoba : Universidad Nacional de
Cordoba, 2014.

E-Book.

ISBN 978-950-33-1142-4
1. Antiguo Oriente. 2. Antigua Grecia. 3. Roma. I. Ames, Cecilia 11. Ames, Cecilia, comp. I11.

Sagristani, Marta, comp.
CDD 930

Comité Editorial paralaobra Estudios interdisciplinarios de Historia Antigua 1V:
CristinaDe Bernardis
Marcelo Campagno
Julién Gallego
Carlos GarciaMac Gaw

Estudios interdisciplinarios de Historia Antigua IV / esta distribuido bajo una
Licencia Creative Commons Atribucion-NoComercial-SinDerivar 4.0 Internacional.



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Facultad de Filosofiay Humanidades
Decano Dr. Diego Tatian

Vicedecana Dra. Beatriz Bixio

Editoria / Secretaria de Investigacién, Cienciay Técnica

Dra. Jaqueline Vassallo

Comité editorial:
Dr. Carlos Martinez Ruiz
Dra. Mariadel Carmen Lorenzatti
Dra. Bibiana Eguia

Lic. Isabel Castro






SUMARIO

PROLOGO.......coiiiiiiiiiie e,
Cecilia Ames — Marta Sagristani

Ambiguiedades que importan. Los criterios etnograficos de los puebl os itélicos en la perspectiva
romana de la Eneida de Virgilio. El ejemplo de 10s sabinos.............ccooviiiiiiiiiiiiiiiiiiannnnn.
Cecilia Ames - Guillermo De Santis

De Herkhuf a Ankhtifi: autobiografias y 16gicas sociales en el valle del Nilo haciafinalesdel 111
10011 33T 2 X P
Marcelo Campagno

Privilegios clericales y politica social de Constantino..............oevevriiiiiiiiiiiiiiieiieeiieannen.
José Fernandez Ubifia

Una revision sobre el término heqa en la Segunda Estela de Kamose..................ooooiiiiiiiinn
Roxana Flammini

La soberania popular, entre la democracia y la republica. De la Grecia antigua a la modernidad....
Julian Gallego

SODrelariSASArdONICAL ... . e.ee e
Fernando Garcia Romero

El tirano, su culto funerario, Sus hiStoriadores. ... ......vvviiiiin e
Ana lriarte

Politica y religion en los origenes del cisma donatista.............ocovieiiiiiiiiiiiiiiiiieiiieannnnn
Carlos Garcia Mac Gaw

Um Imperador e dois documentos textuais. 0 governo de Marco Aurélio e sua representacdo nas
obras de Herodiano € Dion CaSSI0. ... ...oiiuiiiii i et e e
Ana Teresa Marques Gongalves

Administracion municipal romanay problemas finanCieros. ............ocovviviiiiiiiiiiiiiee,
Juan Francisco Rodriguez Neila

Feminizar las poleis: tratamiento diferencial de Troya y Tebas en Euripides...........................
Elsa Rodriguez Cidre

La memoria cultural de la Roma Tardorrepublicana en M. T. Ciceron...............ccocoevievninn...

Marta Sagristani

Demoéstenesy lademocraCiade SU EPOCEAL .........ouviuinit i
Laura Sancho Rocher

Ladiplomaciaromana: una escuela paraladiplomaciamoderna................cccoceveiiiiiiinnne.
Raul Buono-Core V.

10

31

49

62

74

93

116

124

134

147

167

179

194

211



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

PROLOGO

El presente volumen reline las contribuciones de los conferenciantes invitados a las
Cuartas Jornadas Nacionales —Terceras Internacionales - de Historia Antigua, que tuvieron
lugar en la ciudad de Cérdoba (Republica Argentind), durante los dias 21, 22, 23 y 24 de
mayo de 2012. Estas Jornadas surgieron en € afio 2005 a partir de una convocatoria realizada
por la catedra de Historia Antigua de la Universidad Nacional de Cordoba (R. A.), dirigida a
los estudiosos del Mundo Antiguo, afin de fortalecer los lazos entre la Historia Antigua de
Oriente, la Historia Grecorromana y los Estudios Clasicos, con e objetivo de reunir a
docentes e investigadores de las Universidades del pais y del extranjero. En la motivacion y
organizacion del evento ha primado siempre un criterio interdisciplinario, dado que €
objetivo fundamental es generar un espacio de confluencia de diferentes disciplinas que
comparten problematicas comunes en torno a la Antigledad Oriental y Clésica y sus
diferentes proyecciones, convencidos de que la Antigliedad sigue siendo, alin hoy, un espacio
eny apartir del cual se pude discutir y reflexionar sobre cuestiones centrales de las ciencias
sociales y humanas. De acuerdo a estos lineamientos, hemos contado en las cuatro
convocatorias realizadas hasta e momento (2005, 2007, 2009 y 2012) con las presencia de
historiadores, arquedlogos, fildlogos, filésofos y especiaistas en arte y religiones antiguas,
con la idea de que estén representadas todas las areas de conocimiento, y con €llo, todas las
vias aternativas de acercamiento e interpretacion a las diferentes problematicas, reafirmando
de este modo €l carécter interdisciplinario del encuentro.

Como en las anteriores ediciones, mantenemos la imagen simbdlica que nos acompaia
desde las primeras jornadas, pues €lla plasma & sentido y los objetivos fundamentales de la
convocatoriainicial. Se trata de una moneda romana de la época de Julio César acuiiada en €l
Norte de Africa que ilustra su reverso con un acontecimiento legendario de un milenio
anterior, la huida del héroe Eneas ante el incendio de Troya, de modo que esto, para los
romanos contemporaneos ya era un hecho del pasado, ya era historia antigua. El denario
cesariano, con la huida de Eneas de Troya llevando a su hijo Ascanio, a su padre Anquises y
el Paadium evoca, de este modo, la orientacion que hemos elegido. En primer lugar la
relacion entre la Antigiiedad Oriental y Occidental, pues Eneas sale dela Troyaen llamasy se
dirige a Itaia En segundo lugar, s tenemos en cuenta que Eneas es e prototipio del
inmigrante, la imagen también implica ese modo de ver la Antigliedad Mediterranea desde
Américadel Sur, un continente que recibié muchos inmigrantes. Por Ultimo, si pensamos que

el poema virgiliano de Eneas es, por sobre todo, un poema de reconciliacion entre troyanos,

8



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

griegos y romanos y es una historia de autodefinicion, sin duda todavia nosotros tenemos algo
que aprender.

Los diferentes articulos que integran el presente volumen no giran arededor de un
tema especifico sino que abordan los puntos fundamental es de la investigacion, perspectivasy
problemas de la antigliedad, desarrollados en los Ultimos afios por las disciplinas involucradas

en su estudio, de alli que e presente volumen representa unainstancia de actualizacion.

Cecilia Ames — Marta Sagristani



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Ambigledades que importan. Los criterios etnogréaficos de los pueblos italicos en la
per spectiva romana de la Eneida de Virgilio. El gemplo delos sabinos.1

Cecilia Ames - Guillermo De Santis
Universidad Nacional de Cordoba - CONICET

Introduccion.

La Eneida de Virgilio constituye sin duda un texto fundamental para estudiar la
construccion romana de las identidades étnicas de los diferentes pueblos itdlicos y, a mismo
tiempo, para revisar los criterios etnograficos que dan forma y contenido al discurso romano
en genera y € discurso virgiliano en particular. En efecto, la Eneida focaliza la tension entre
identidades locales y expansion romana como acto de memoria de las Guerras Itélicas, el
momento de expansion romana sobre la peninsula (siglos 1V y 11l aC,) y son permanentes
también las referencias a la Guerra Socia (siglo | aC.). Sin embargo, la jerarquizacion
virgiliana de las diferentes etnias de acuerdo a determinados rasgos etnograficos como
laboriosidad, pericia militar, disciplina y austeridad, por g emplo, da muestra de un sustrato
discursivo instalado, es decir de un conjunto de enunciados socialmente avalados que la obra
épica contribuye a definir, fijar y aplicar a los pueblos itdlicos. En este contexto, nuestro
andisis pretende mostrar que la épicavirgiliana es un prisma através del cual |as identidades
étnicas se constituyen como tales en e discurso romano a través de los aspectos etnogréaficos
aplicados a los diferentes pueblos italicos por historiadores y gedgrafos helenisticos, tanto
griegos como romanos, frente los cuales Virgilio realiza una cuidadosa sel eccion.

Las categorias etnogréficas positivas y negativas disefiadas por € discurso romano no
siempre tienen un correlato en la realidad de una etnia concreta. Sin embargo, la literatura
prestigiosa de fines de la Republica las aplica, reproduce o redefine segun fines especificos
como la busgueda de una unidad itdlica, la memoria de las guerras entre Roma y otros
pueblos de la peninsula o |a afirmacién de modos de incorporacién de dichas etnias a orden
politico hegemonico de la Urbs que alcanza su plenitud en la época de Augusto. En este
contexto, es comprensible que en Eneida de Virgilio la diversidad étnica sea un punto
fundamental para entender la constitucion de la sociedad romana de la época de Augusto. A
partir de un amplio material mitografico e historico Virgilio reubica los diferentes pueblos

itdlicos en la geografia del Lacio y recompone una historia de relaciones entre estos pueblos y

1 Este texto es una version revisada y ampliada del articulo “Sabinos y sabelli en la Eneida de Virgilio.

Criterios etnograficos y relacion entre Roma y los pueblos italicos” publicado en Revista de Estudios Clasicos
(Universidad Naciona de Cuyo, Argentina), 40, 2013.

10



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

los troyanos a partir de la cual puede comprenderse la presencia que los diferentes grupos
étnicos tienen en la sociedad romana posterior a Bellum Sociale.

Las identidades de estas etnias itdlicas en e periodo fina de la Republica romana son
percibidas subjetivamente y de una manera diferenciada por e discurso épico virgiliano,
como ya hemos mostrado en trabajos anteriores. Por una parte, existen etnias que se presentan
en la obra épica como identidades que desaparecen en e ambito romano augusteo o
contribuyen muy poco a su consolidacion (por ejemplo, los rutulos) y, por otra parte, otras
etnias cuyas identidades no solo siguen detentando caracteristicas reconocibles, sino que,
ademés, se integran al orden liderado por Roma se da através de un lugar social y un espacio
politico destacable (por jemplo, |os sabinos).

En e presente trabgo tomamos e gemplo de los Sabinos para mostrar los criterios
etnogréficos que los definen en Eneida, teniendo en cuenta su condicion prestigiosa en la
sociedad romana de finales del siglo | aC. Sin embargo, una mirada atenta a las menciones
virgilianas acerca de |los sabinos nos habla de una disparidad entre estos criterios etnogréficos
positivos y € lugar genera que e poeta le da a esta etnia en la historia de Roma, pues este
pueblo tiene una presencia menos significativa en el proceso de construccion de lafamade la
futura Roma que la que le asigna la literatura latina desde Varrén hasta Propercio. Sin duda,
Virgilio recoge € topico tradicional y de época sobre la antigledad, la fortaleza y la
laboriosidad y severidad de los sabinos, pero parece asumirlo més como un topos que como
un criterio etnografico que dé cuenta del componente sabino en € origen legendario de la
ciudad y de su lugar en lafutura Roma.

En larica produccién literaria de fines de la republica hacia el término del siglo | aC.,
los sabinos son un pueblo de extensa tradicion itdlica, de prolifica relacién con Romay sabido
respeto social y moral. Por su parte, la literatura contemporanea a Virgilio desarrolla esta
imagen de los Sabinos como un topos que llega a convertirse en un imaginario activo del
prestigio moral, orden militar y laboriosidad. Esta imagen, que hallamos en los fragmentos de
Caton y numerosos pasajes de Ciceron, Horacio y Propercio, permite reafirmar las palabras de
Horsfall que habla de una “ideologia de los Sabinos” o de un “Campanilismo” imperante en
la Roma pre y post Accio. En efecto, en Cicerén y Varron abundan las referencias a los
sabinos como comunidad antiquisima gue, junto con los latinos, estaban presentes en los
albores de Roma y que se destacaban por sus virtudes. Sin embargo, y para finaizar con la
cita de Horsfall, coincidimos en que Virgilio, sin desconocer e sabinismo de moda, no lo

asume como mandato.2 Precisamente, €l hecho de que en toda su obra los Sabinos aparezcan

2 Véase Cato Orat. Fr. 128. 11-130.3 (Malcov.); Cic. In Vat. 15.13; Cic. Pro Lig. 32.3; Livius AUC; 1. 18.1.-
1.18.5; Horacio ep. 2. 37-49; Hor. Epist. 2.1.15-27; Prop. 2. 32. 47. La bibliografia sobre identidad étnica en

11



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

solo 4 veces, confirma esta apreciacion que significa cierto distanciamiento de la literatura de
la época.

En la Eneida ocupan un lugar importante como componente de la poesia épicay como
parte de laideol ogia augustea atinente a la cuestion de la unidad y diversidad italica posterior
a Bellum Italicum.

Para estudiar la presencia sabinaen la obrade Virgilio, es preciso resefiar la historia de
este pueblo en la Region Central de los Apeninos, sus relaciones con los samnitas y su
identificacion con el etndnimo sabelli. Todo esto a los fines de tener un panorama gque permita
avanzar sobre la mirada virgiliana de este pueblo en € que se concentran una serie de
imaginarios que los ubica como un pueblo itdlico de gran valor para los romanos y como un
componente esencia de la sociedad romana.

Los sabinos en la historia.

Con respecto a los sabinos antes de que Roma se constituyera como Republica y
después de la mitica fundacion de la ciudad por Rémulo, los vemos, aternando con los
etruscos, nombraron tres reyes para la nueva ciudad: Tito Tacio, Numa Pompilio y Anco
Marcio.

El mitico rey Titus Tatius hizo la guerra a Rémulo, pero a final terminaron aliandose
en unadiarquia. Se cree que los sabinos se pudieron establecer en Roma con plenos derechos.
Cures, la ciudad sabina del Quirinal, llegd a gjercer una especie de predominio, aunque de
manera temporal, sobre Roma. La alianza o las “buenas” relaciones de los latinos de la ciudad
de Romayy los sabinos de Cures, no implicaban ninguna alianza con €l resto de |os sabinos.

Més tarde Tulio Hostilio (Iatino) hizo la guerra a los sabinos, invadié su territorio y
libré una batalla decisivaen SilvaMalitiosay asi llegd a ser € tercer rey de Roma después de
Romulo y Numa. A Tulio lo sucedié Anco Marcio (también sabino). Un etrusco o sucedid en
el poder, Tarquino Prisco, quien tuvo muchas confrontaciones y problemas con los sabinos a
quienes hizo la guerra, segun Tito Livio, porque los sabinos habian cruzado €l rio Aniene
(Annio).

Una vez instaurada la Republica, los sabinos contintan teniendo roces con los latinos

de Roma. Las fuentes histéricas hablan de los sabinos en una guerra librada en € afio

Italia en periodo republicano es amplia. En este articulo son fundamentales las consideraciones de Ando, C.
(2002). “Vergil’s Italy: Ethnography and Politics in first-century Rome”, en Levene, D. S. (Ed.), Clio and the
Poets: Augustan Poetry and the Traditions of Ancient Historiography, Leiden. Bickerman, E.J. (1952).
“Origenes gentium”, Classical Philology, 47, 65-81. Giardina, A. (1997). L Italia Romana: Storia di un’identita
incompiuta, Bari. Suerbaum, W. (1993). “Der Aeneas Vergils - Mann zwischen Vergangenheit und Zukunft”,
Gymnasium 100, 419-47. Martinez-Pinna, J. (2002). La prehistoria mitica de Roma: introduccion a la
etnogénesis latina. Gerion, Angjo VI, Madrid. Vogt Spira, G. und Rommel, B. (Hgbs.) (1996). Rezeption und
Identitat. Die kulturelle Auseinander setzung Roms mit Greichland als europaisches Paradigma, Stuttgart.

12



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

504 a. C. en la que un clan sabino, dirigido por Atto Clauso, inconforme con la politica de su
nacién, emigro aterritorio romano y adquirié la ciudadania -de é se origina la familia de los
Claudii-. En € afio 469 a. C. aparecen los sabinos haciendo incursiones guerreras en los
arededores de Roma. Y en e 449 a. C. cuando €& consul romano M. Horatius, obtuvo una
victoria decisiva para los suyos, € campo sabino estaba lleno del botin obtenido en territorio
romano.

En & afio 290 a.C. después de 200 afios sin aparecer en las cronicas, los sabinos
vuelven a ser mencionados luchando contra Roma. Pero al final de la Tercera Guerra Samnita
el consul romano Manio Curio Dentato (290-272 a. C.) conquistd las regiones sabinas
restantes a lo largo de Italia central. Muchos prisioneros fueron vendidos como soldados,
aunque otros fueron admitidos a la ciudadania romana sin derecho al sufragio. Las ciudades
sabinas fueron subordinadas —con rango de prefectura, inferior a de municipio—. En € afio
268 a. C. € derecho de sufragio les fue concedido y fueron incluidos en latribu sergia.

Los Samnitas en la historia.

Los sabinos, como uno de |os pueblos de la Regién central de los Apeninos, tienen una
estrecha relacion con los samnitas.

Los Samnitas fueron una de las antiguas tribus itdlicas, que habitaron en € Samnio
(region montafiosa de Italia central) entre e siglo Vil a. C. y € siglo Il a. C. Durante un
breve periodo dominaron las dos costas de la peninsula italica'y su relacion con la Republica
romana se constata en la firma de un tratado en €l afio 354 a. C.

Tras las guerras latinas, que otorgaron a la Republica de Roma el control de todo €l
territorio del Lacio, los samnitas se opusieron al creciente poder de esta potencia emergente y
se enfrentaron a ella en un conflicto conocido como las Guerras Samnitas, que son
documentadas por Tito Livio:

e Primera guerra samnita (343 — 341 a.C.), provocada por una alianza firmada entre Roma y
Capua. Los samnitas asediaron Capua, pero fueron rechazados y Roma gand la guerra.

e Segunda guerra samnita (327 — 302 a.C.). Los romanos fueron derrotados en la Batalla de las
Horcas Caudinasy tuvieron que retirarse. Lo mismo sucediaen el 16 a. C.

e Tercera guerra samnita (299 — 290 a.C.). Los samnitas, aliados con los etruscos y con las
tribus galas del sur de Francia, fueron derrotados en la Batalla de Sentinum en € afio 295 a.C.
Como consecuencia los samnitas fueron subyugados y la region del Samnio sometida por 10s
romanos
Sin embargo, los samnitas siguieron resistiendose a dominio romano y se aiaron con

los enemigos de Roma cuando estos se presentaron en Italia. Primero con Pirro | de Epiro
durante las Guerras Pirricas y posteriormente durante la Segunda Guerra Punica con €
general cartaginés Anibal. Este pueblo fue ademés uno de los primeros que propicié la Guerra
Socia. En 82 a. C., durante |la Batalla de |a Puerta Collina, € general romano Lucio Cornelio
Silamasacré gran parte de este pueblo belicoso.

13



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Luego de una serie y tras firmar la paz con los etruscos, Roma fundo la colonia
Venusia en Apulia para frenar a los samnitas, quienes finalmente se rindieron en 290 a.C.
Desde ese momento, los samnitas se vieron obligados a ceder a Roma tropas auxiliares en
caso de contienda, siendo asi paulatinamente asimilados por |a cultura romana.

Tras la conquista romana de los territorios samnitas, algunos habitantes son hechos
prisioneros y a otros se les otorga la civitas sine suffragio y en el 268 se les concede € voto y
surge la tribu Sergia, algunos de cuyos miembros tuvieron un rol destacado en la politica
romana. Sin embargo, 10s samnitas nunca gozaron de una mirada positiva por parte de los
romanos e incluso, las caracteristicas negativas que se adjudican a los sabinos, estan
relacionadas con este recuerdo de su pertenencia a la regién samnita, situacion que los incluye
en una geografia hostil y en el recuerdo de |os violentos enfrentamientos con los miembros de
laligalatinaen el siglo IV. aC. que se mantuvieron vivos y se reeditaron durante la Guerra
Socia hasta el 82 aC, conflicto este Ultimo que se recrea a partir de la memoria colectiva en
Eneida y que es un punto de inflexién parala presencia sabina en e poema épica pues, en esta
ocasion, los sabinos estaban ya del otro lado integrados ala ciudadania romana.

Larelacion sabino-sabelli

Esto nos lleva a segundo punto, la relacién sabini-sabelli. Dado que en € siglo | aC.
el término sabino estaba relacionado con los samnitasy, através de ellos, queda ligado alos
graves conflictos de la guerra social, de los cuales los sabinos mismos no formaron parte, se
cred e etnonimo sabelli, por primera vez atestiguado en Varrén, que polariza las
caracteristicas positivas de los sabinos y 10s separa de los samnitas enemigos de Roma.® Esto
no significa que Varrdn (o algun autor en particular) haya inventado un etnénimo para definir
un grupo de personas ligadas a una geografia especifica, sino que habla mas bien de una
conformacién social de la éite romana de la que importantes nombres sabinos formaban
parte. La existencia de este sector social prestigioso favorece lainstalacion de un discurso que
no solo inventa un término para diferenciar un grupo sino que rescate las caracteristicas
positivas y las proyecte hacia su pasado. De este modo se rescata y reproduce una tradicion
legendaria que coloca a los sabinos junto a los romanos en |os origenes mismos de la ciudad.
A su vez, esta operacion discursiva de fines de la Republica hace a los sabinos mismos €l
reservorio de virtudes originales que los romanos ya han perdido. Esta operacion discursiva es
comun en los autores de la Ultima republica ubicar la excelencia moral geograficamente fuera

de Romay en e pasado y los pueblos de la Region central de los Apeninos en general, son

3 Menip. fr. 17 v. 2. Vide Dench, E. From Barbarians to New Men. Greek, Roman, and Modern Per ceptions of
Peoples of the Central Apennines. Oxford. 1995. p. 103.

14



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

revestidos de una serie de virtudes més alla de las diferencias y matices entre los pueblos
particulares.4 Por otro lado, la virtud sabina-sabella se relaciona con lareligiosidad que se les
reconocia. En este sentido la figura Numa, sabino casado con Tacia, hija de Tito Tacio, en
Livio 1. 18 une piedad religiosa con austeridad y rectitud mora. Esta misma imagen se halla
en Horacio en su Oda 3. 6.

El libro de Dench analiza la cuestion de la identidad Samnita-Sabino y muestra que,
dado e estado actual de las fuentes, es imposible distinguir rasgos diferenciales de unos y
otros aungue admite gque ciertamente debieron existir.

Concluye entonces, que es la presencia romana la que nos permite establecer una distincion
de identidad samnita-sabina basada en conceptos etnograficos como “pueblos montafieses”
(Samnitas) y pueblos de valle (Sabinos).

La Guerra Socia es e ultimo punto de un conflicto con los italicos que tiene como
antecedente para nuestro caso los distintos momentos de asimilacién y concesion de la
ciudadania romana a sabinos y samnitas del 504 y 268 aC. donde surgen las gentes Claudiay
Sergia respectivamente.

Después de la Guerra Social y e sangriento aplastamiento de los italicos por Sila (en
el 80 aC.), losintelectuales de larepublicatardia al reflexionar sobre la crisis moral por laque
esta pasando Roma que enfrenta a los propios ciudadanos, miran a pasado y recuperan las
virtudes de los pueblos italianos asimilados a Roma ubicandolos en € lugar de exmpla
virtutis. Entre estas virtudes hay tres esenciales frugalitas, disciplina y la virtus que
encuentran un lugar en la fusion de samnitas y sabinos para la que se forja e etnénimo
sabelli, que no habla tanto de una etnia en si cuanto de una serie de caracteristicas
etnograficas atribuibles a estos dos pueblos en su conjunto, caracteristicas que no alcanzan a
otros pueblos de laregion como Marsos y Pelignos. Por otro, lado retomando a Musti, Dench
afirma que esta identificacion positiva de una etnia es una operacion Unica en la relacion de
Roma con los itélicos, ni con los etruscos ni Prenestinos se crea un imaginario que responda a
los ideal es romanos como ocurre con el caso de los sabelli.”

Este imaginario recurre a caracteristicas que, desde una perspectiva etnografica, son

asignadas a pueblos “prirnitivos.6 El primitivismo merece un andisis particular pues es unade

4 Estrabon V. 4. 2, por jemplo cita la bravura de Vestinos, Marsos y Peligno, como hara Virgilio en. Georg. 11,
167 y s. Plinio en NH I11. 106 afirma que la regio quarta (que ocupaba gran parte de la regién sabina) esta
habitada por fortissimae gentes; Appiano BC |. 46 insiste en el carécter guerrero de los Marsos; y Livio IX. 13.
7; retoma el criterio de Herodoto (IX. 122. 3) segun el cual “pueblos rudos” responden a “territorios rudos”.

5 En €l caso de Preneste, Plauto ubica a sus habitantes entre los rustici no griegos (i.e. bérbaros), Dench (1995)
pp. 73-75. En € caso de Enio, la distancia radical es con los cartagineses. Respecto de los itdlicos, y salvo
excepciones de pueblos contemporaneamente enemigos, Enio habla con deferencia. Sobre el “primitivismo
positivo” de los Sabelli, véase a continuacion el analisis de Geodrgicas |l vv. 167 y ss.

6 Cfr. Thomas, R. Lands and Peoples in Roman Poetry. Cambridge.1982.

15



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

las caracteristicas evidentes que la tradicion etnogréfica asigna a los barbaros. Los griegos del
siglo IT aC. califican a toda Italia de “primitiva” mientras que para los autores latinos del final
de larepublica es una condicidn que solo puede ser asignada ala Italia anterior alallegada de
Eneas. Un giemplo concreto de esta posicion es la narracion de Evandro en € libro 8. 319-
329:

primus ab aetherio uenit Saturnus Olympo

arma louis fugiens et regnis exsul ademptis. 320
is genus indocile ac dispersum montibus altis
composuit legesque dedit, Latiumque uocari
maluit, his quoniam latuisset tutusin oris.

aurea gquae perhibent illo sub rege fuere

saecula: sic placida populosin paceregebat, 325
deterior donec paulatim ac decolor aetas

et belli rabies et amor successit habendi.

tum manus Ausonia et gentes uenere Scanae,
saepius et nomen posuit Saturnia tellus;

En estos versos observamos la redlidad primitiva de Italiaz pueblos belicosos e
indéciles, pueblos montafieses a los que Saturno da leyes y pacifica en una edad. Sin
embargo, esto anula € carécter inicial de los pueblosy con el paso del tiempo retorna la belli
rabies y el amor habendi. La presentacion de este primitivismo no es “positiva” de manera
gue s no podemos calificar como positivo todo lo primitivo de Eneida, €l hecho de que los
sabinos tengan esta caracteristica es un hecho destacable.”

Estas palabras de Evandro obligan a repensar Eneida 7. 202 y ss. que, segun Dench,

expresa un primitivismo positivo y una paz que serarota por Eneas.

ne fugite hospitium, neue ignorate Latinos
Saturni gentem haud uinclo nec legibus aequam,
sponte sua ueterisque del se more tenentem.

Si bien € rey Latino se expresa de esta manera poniendo el énfasis en e natural apego
(sponte sua) de su pueblo alas leyesy alos dioses, las descripcion de Evandro que revisamos
antes parece contradecir esta presentacion.

Lo que nos interesa dejar sentado es que antes de la llegada de Eneas no se puede
afirmar una paz italica pristinay sus pueblos no estan exentos de caracteristicas negativas y se

hallan |gjos de un estado idilico de convivencia8

7 Es notable cémo el primitivismo aparece en Eneida de manera contradictoria, pues como demuestra Horsfall,
N. “Numanus Remulus: Ethnography and Propaganda in Aen., ix, 598f.” Latomus 30. 1971. 1108-16., los
pueblos de Italia, y en particular los rdtulos, presentan un primitivismo ambivalente entre lo itdlico positivo y lo
barbaro negativo.

8 Sobre la situacion cadtica del Lacio anterior a la llegada de Eneas véase Ames-De Santis “Die Konstruktion
ethnischer Identititen in augusteischer Zeit: Vergils Aeneis” Gymanasium. 118. 2011. pp. 7. 28. Dench (1995)

16



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Sin embargo, e primitivismo se destaca también por un conjunto de virtudes muy
apreciadas por la elite romana de la época de Augusto: laboriosidad, resistencia, constancia
moral y apego a la tierra. Estas caracteristicas son especialmente asignadas a los sabinos-
sabelli durante e ultimo periodo republicano.

La Eneida de Virgilio afronta estas ambigliedades y, a la vez que ubica a |os sabinos
en e contexto de los pueblos itdlicos, los distingue mediante las referencias historicas a las
gentes Claudia (de origen sabino) y Sergia (de origen samnita), a los que se les concedio la
ciudadania plena en € 268 aC. Surge entonces una imagen de una integracion italica al ordo
Romanus gracias alas virtudes que son la mayor contribucién de estos pueblos a Roma.

Esta ambigtiedad se constata incluso en relacion con nombres destacados de la historia
romana. Recordemos a Tito Tacio que en Anales de Enio (104 Sk.) es un tirano, institucion
asociada ala decadenciay lafalta de virtudes béasicas de un pueblo.® En Eneida, en cambio, la
Unicatirania es la del etrusco Mezencio que es € causante de la situacién beligerante previaa
la llegada de Eneas, situacion que es presentada como un desorden de las relaciones
interétnicas en la Italia central .10

Por su parte, en €l libro 8 de Eneida Tito Tacio es € rey sabino que pacta, mediante un
sacrifico, la paz con Rémulo. La visién virgiliana destaca este acto que es € primer momento
de un proceso de integracion y colaboracion entre sabinos y Romanos. De este modo la vision
positiva de Tito Tacio se insertaria en esta mirada virgiliana desde la Roma de Augusto que
recurre alafigurad ellos sabinos para concretar un imaginario positivo si ubicar a Tito Tacio
en un estadio primitivo de paz interrumpido por la llegada de Eneas. En todo caso, laimagen
ded tirano cruel se focaliza en los reyes de origen etrusco y € recuerdo de su dominacion
sobre Roma asi como €l primitivismo negativo es dirigido a pueblos como Pelignos y Marsos
gue no se integraron a Romay que, a diferencia de los Sabinos, fueron duramente reprimidos

en el Bellum Sociale 11

32 y ss. detalla acertadamente la presencia de caracteristicas negativas en los relatos de colonizacion griega de
Italiay en el asentamiento de dioses como Heracles y Saturno. En este Gltimo caso es relevante mencionar que
en Ehuemerus de Enio v. 113-114 (Vahlen) se menciona €l canibalismo como préctica durante € reinado de
Saturno: Saturnum et Opem ceter osque tunc homines humanam carnem solitos esitare. No debe olvidarse que en
el encuentro entre Evandro y Eneas, un tema eje del pasgje es la disputa entre Etruscos y ardeatinos por €l asilo
de Mezencio y la presion que los latinos g ercen sobre los arcadios de Evandro. A su llegada, Eneas encuentra a
Lacio e Italiacentral en un clima belicoso bien establecido.

9 O Tite, tute, Tati, tibi tanta, tyranne,tulisti.

10 Véase Ames-De Santis (2011).

11 Un caso importante que aqui no tratamos es el de |os prenestinos, pueblo que disputé largamente con Romay
que es sindnimo de “barbarie” tanto por su lengua cuanto por sus costumbres. Al respecto véase Dench (1995)
72y ss. En este punto es importante tener en cuenta el testimonio de Tito Livio (9.40) acerca de los samnitas 'y
sus caracteristicas ambivalentes. En AUC es preciso distinguir las referencias a los samnitas del siglo 1V aC. en
el marco de las guerras itdlicas, de la situacion de este pueblo al final del siglo 111 aC., momento de la creacién
delagens Sergia. La oposicion a Roma, en el primer caso, y la asimilacion, en el segundo, son contextos clave
para entender la presentacion que €l historiador hace de este pueblo. Véase Rouveret, A., 'Tite-Live, Histoire

17



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

El imaginario del primitivismo negativo no incluyo a los sabinos y una de las causas
de este fendmeno es e cruce de otras variables etnogréficas, por g emplo, la geografia rocosa
que obliga a una vida austera, concepcion ya presente en Herodoto, y que halld en |os sabinos
un lugar éptimo de cristalizacion desde €l siglo Il aC. Esta distincién de los sabinos respecto
de otros pueblos italicos, permite que Varron reconozca “rasgos culturales”, ciertamente
extrafios a Roma, pero que bien pueden integrarse ala Republica sin crear peligros.

Sin embargo, es pensable a partir de los textos mencionados antes, que € etnénimo
sabellus sirviera para una ulterior distincion de caracteristicas etnograficas que llevaran
permitieran ver un grupo de sabinos sin ambigiiedad notorias, es decir un grupo de sabinos en
el que solo se destagquen el primitivismo positivo, la aturamoral, el apego al trabajo duroy la
vaentia militar. Una comunidad en la que la elite romana pudiera proyectar todas estas
virtudes en crisis en e Ultimo periodo de la Republica 'y en cuyo rescate basara Augusto gran

parte de su reformapoliticay social.

Los etnénimos sabinus y sabellus en Virgilio.

Virgilio utiliza estos etnénimos en Geodrgicas y en Eneida y, especificamente, en esta
Ultima obra, la presencia de sabinos y sabelli estén relacionadas con dos gentes que connotan
diferentes sentidos politicos y moraes: la gens Segial? y la gens Claudia. A su vez, son
menciones que hablan de la composicién de los pueblos que darén origen a Roma.13

Precisamente en Eneida, la tribu Sergia mantiene esa ambivalencia caracteristica de
los samnitas en € imaginario de la Republica pues por un lado su origen se remonta a
troyano Sergesto, compariero de Eneas, pero, por otro lado, cuenta entre sus miembros a
Catilina

En € libro V de Eneida, en ocasiéon de los juegos en honor de Anquises, se dice de
Sergesto:

Sergestusque, domus tenet a quo Sergia nomen,

Romaine 1X, 40: ladescription des armees samnites ou les pieges de la Symmetrie', en Adam and Rouveret (éd.),
Guerre et sociétés en Italie aux Ve et Ive siecles avant J.-C. Les indices fournis par |'armement et les techniques
de combat. Paris. 1988. pp. 91y ss.

12 Sobre €l rol de la gens Sergia en Eneida véase Alvar Ezquerra, A. (2003): “Historia y poesia en la Eneida: a
proposito de la gens Sergia”, en Alonso del Real, C./Garcia Ruiz, P./Sanchez-Ostiz, A. (edd.): Urbs aeterna.
Actas y colaboraciones del coloquio internacional ‘Roma entre la literatura y la historia’. Homenaje a la
Profesora Carmen Castillo. Mundo antiguo N. S. 9 (Pamplona), 21-4.

13 Sobre el uso de procedimientos etimolégicos en Eneida para “fijar” la accion del libro VII en terirtorio
sabino, véase Ferriss-Hill, J. “Virgil's program of Sabellic etymologizing and the construction of italic identity”
TAPhA 141. (2011). pp. 265-284.

14 Alvar Ezquerra, A. (2003): “Historia y poesia en la Eneida: a propodsito de la gens Sergia”, en Alonso del
Real, C.,Garcia Ruiz, P., Sanchez-Ostiz, A. (eds): Urbs aeterna. Actas y colaboraciones del cologuio
internacional ‘Roma entre la literatura y la historia’. Homenaje a la Profesora Carmen Castillo. Mundo antiguo
N. S. 9. Pamplona. pp. 21y ss.

18



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Centauro inuehitur magna...

Siguiendo la indagacion varroniana en De troianis familiis, Virgilio establece en este
compafiero de Eneas, calificado repetidas veces como fortisl®, e incipit de la gens Sergia.
Esta gens se enlaza positivamente con |a historia de Roma.16

Por otra parte, é miembro més conspicuo de esta gens en Eneida es Lucio Sergio

Catilina, la contra-cara de Caton en el escudo de Eneas
et scelerum poenas, et te, Catilina, minaci
pendentem scopulo Furiarumque ora trementem,
secretosque pios, his dantemiura Catonem. 670

Con Catilina aflora lo més temible de los samnitas, su oposicion a orden de la
Republica romana, y se lo contrarresta con la figura legal y mora de Caton. Podemos
proponer, entonces, que en Eneida la gens Sergia, representante del componente samnitaen la
sociedad romana muestra aspectos positivos y hegativos que ya vimos en otras etnias itaicas.

Ahora bien, esta relacién no se asume de manera unidireccional Sino que es preciso
tomar en cuenta que Virgilio puede estar aludiendo a un miembro importante de la gens
Sergia como Marco Silo Sergio, destacado militar en la Segunda Guerra Punica y a que
seguramente, el propio Catilina se asimilara para ganar adeptos en su bisqueda del poder.1’
Dos momentos de la historia de Roma se rememoran a través de dos miembros de la misma
gens, por un lado, la Segunda Guerra Panica 'y € rol de la virtus romana en la figura de Silo,
y, por otro lado, la conjurade Catilinay la depravacion de la élite republicana.

Como ulterior comprobacién de la ambigliedad que supone que una gens de origen
troyana adquiera un carécter ambiguo en la visiéon histérica y etnogréfica de la Eneida,
conviene detenerse brevemente en la similitud entre los persongjes Sergesto y e etrusco
Tarcon. Este es € lider etrusco que se alza en contra de Mezencio y logra su expulsion de
territorio etrusco, se convierte en aliado de Eneas y acepta su primacia segun la profecia del
haruspex (V1I1. 502-503), es un hombre religioso (X. 10. 150 y 11. 182-187) y un guerrero
dispuesto a la accion, como se ve en su exhortacion a los etruscos a enfrentar a Camila (XI.

732-740). Estas caracteristicas han llevado a algunos a ver en Tarcon un “Eneas etrusco” y a

151.510; IV. 288y XII. 561.

16 Alvar Ezquerra (2003) propone de manera convincente que Sergesto, yaen la carreranaval del libro V,
muestra aspectos ambivalentes que, ajuicio del filélogo espafiol, justifican la presencia de Catilina en la historia
narrada en el escudo de Eneas.

17 Acerca de las presentaciones de Ciceron y Salustio de Catliana 'y su similitud con las de su antepasado Silo,
véase Kenvin Muse, “Sergestus and Tarchon in the Aeneid”. The Classical Quarterly. 57 (2007), pp. 586-605.

19



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

considerar que en su figura se basa mucho de la vision positiva que Virgilio tiene de este
pueblo.18

Sin embargo, como propone Kevin Muse, una contextualizacion historica de la

presentacion de Tarcon en Eneida permite entender un juego de ambigliedades paralelas a las

de Sergesto e, incluso, puede echar luz sobre e caso de los sabinos.1® Sergesto y Tarcon
comparten la caracteristica de perder e control de sus naves, € primero en los juegos
funebres en honor a Anquises, y el segundo en e desembarco conjunto con Eneas en € Lacio
(X. 287-307). El desembarco de Tarcon es un fiasco pues no puede elegir el momento apto
para hacer descender a sus hombres asi como Sergesto, en su afén de vencer, perdera €
control de su nave y chocara contra las rocas. En ambos casos, €l final de sus acciones parece
tener un final feliz pues Sergesto recibira un premio consuelo, la esclava Pholoe, y Tarcon
conducira a los suyos para luchar contra Camila (XI. 726-740), que ser& vencida finamente
por el etrusco Arunte. Pero en ambos casos, la proyeccion historica de su lingje, nos obliga a
pensar en las ambigliedades de estas gentes, pues, asi como hablamos de la relacion entre
Sergesto y Catilina, es necesario tener siempre presente que la relacion entre Tarcon y
Tarquiniaesineludible. Asi lafiguradel etrusco Tarcon prefigurala presencia de los etruscos
“Tarquinos” en la historia de Roma, hecho absolutamente negativo en el horizonte de lectura
de los romanos.

Siguiendo entonces las conclusiones de Muse, podemos ver que Sergesto y Tarcdn son
dos casos paralelos a través de los cuaes Virgilio andiza las ambigliedades de agunas
genealogias cuyo origen positivo proyecta una mirada histérica sobre una descendencia
negativa impidiendo proyectar valores absolutos en un pueblo o gens a partir de la figura de
su fundador o figura destacada. Para €l caso de la gens Sergia que desciende de Sergesto, la
figura de Tarcon es fundamental, no solo porque es su “personaje paralelo” sino también
porque es un gjemplo que permite corroborar el tratamiento ambiguo que Virgilio hace de los
descendientes del héroe troyano.

Esto nos impone revisar cuidadosamente las menciones de sabinos y sabelli en la obra
de Virgilio:

-Los sabinos aparecen unavez en Gedrgicasy tres en Eneida

- Los sabelli aparecen dos veces en Georgicas?0y dos en Eneida

18 Una sintesis concisa y clara de esta postura puede verse en Kristina Nielson, “Tarchon Etruscus-alter Aeneas”
Pacific Coast Philology 19, (1984), pp. 28-34.

19 vgase nota 17.

20 No nos detenemos en lamencién de 111. 256 por ser irrelevante para el presente andlisis.
20



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Analizamos en un primer momento las recurrencias de los etnGnimos en Georgicas.

La Unica aparicion de sabini en Gedrgicas es en €l contexto de 1. 516-540:

ipse dies agitat festos fususque per herbam,

ignis ubi in medio et socii cratera coronant,

telibans, Lenaee, uocat pecorisque magistris

uelocisiaculi certamina ponit in ulmo, 530

corporague agresti nudant praedura palaestra.

hanc olim ueteres uitam coluere Sabini,

hanc Remus et frater; sic fortis Etruria creuit

scilicet et rerum facta est pulcherrima Roma,

septemque una sibi muro circumdedit arces. 535

ante etiam sceptrum Dictael regis et ante

impia quam caesis gens est epulata iuuencis,

aureus hanc uitamin terris Saturnus agebat;

necdum etiam audierant inflari classica, necdum

impositos duris crepitare incudibus ensis. 540
Esta presentacién del agricultor sabino contrasta notablemente con la de los ratulos en

Eneida pues Virgilio utiliza una misma expresion para dos caracterizaciones etnograficas que
pueden ser consideradas “opuestas”. La expresion fususgue per herbam, “recostado en la
hierba”, en el caso de los sabinos implica el descanso y la celebracion con vino como premio
merecido luego del trabagjo del agricultor. En e caso de los ratulos, en cambio, indica €
momento de motivo de distraccion y embriaguez que los lleva a la debilidad y a eludir las
responsabilidades, especificamente, las militares (Eneida 9. 164-165), como antes lo fue en €
caso de los troyanos, en la noche misma de la destruccion de la ciudad (Aen. 2. 252-253).
Esta expresion “ambivalente” cobra un sentido poco explorado como advertencia de la
posicion de Virgilio frente a las etnias itdlicas. La alabanza a los sabinos parece encarnar en
Gedrgicas una virtud italica que muestra la sujecion aritos y costumbres, fuente de fortaleza
y base de los mejores soldados. Pero esa misma caracteristica en € contexto de la guerra de
los latinos a mando de Turno contra Eneas, se convierte en la evidencia de su opuesto, aquel
gue no reconoce sus deberes militares y que, dominado por € vino y e suefio, no responde a
ideal del soldado romano.

De alguna manera, podria decirse lo mismo lo de las menciones de Remo y Saturno,
pues en & primer caso es un recuerdo del fratricidio en el origen de Romay, en € segundo
caso, es €l recuerdo de una época que devino en belli rabiesy amor habendi.?1

Ademas, los sabinos aparecen ligados a la historia de la “fuerte Etruria”, y no
directamente a la historia de Roma, es decir que son vistos en su faz plenamente itdlica. La

tradicion, en cambio, estéa impregnada de laidea de que una parte significativa de la poblacion

21 Cfr. Thomas R. Virgil. Georgics. Volume I: Books I-11 (1988) pp. 261y ss.
21



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

romana era de origen sabi no.” De los primeros cuatro reyes, dos fueron latinos (Romulo y
Tulio Hostilio) y dos sabinos (Numa Pompilio y Anco Marcio) o tres si contamos a Tito
Tacio. La mencion virgiliana le quita peso a este dato y restringe la presencia de los sabinos
en Roma. Mas significativo todavia, es el hecho de que la tradicidn relacionaba a los sabinos
y a Tito Tacio con € Quirina y que los romanos tenian dos nombres: Romanus y Quirites.?
Estatradicion esreferidapor Varrén en L.L. V. 51 y est4 bien asentada en las fuentes que este
autor dispuso.*
Por su parte, los sabelli son mencionados en Georgicas I1. 167-176:

haec genus acre uirum, Marsos pubemque S8
adsuetumque malo Ligurem Vol scosgue uerutos
extulit, haec Decios Marios magnosgue Camillos,
Scipiadas duros bello et te, maxime Caesar,

qui nunc extremis Asiae iam uictor in oris
imbellem auertis Romanis arcibus Indum.

salue, magna parens frugum, Saturniatellus,
magna uirum: tibi res antiquae laudis et artem
ingredior sanctos ausus recludere fontis,
Ascraeumque cano Romana per oppida carmen.

Virgilio habla de las diferencias entre Italia y las demés regiones del mundo, Persia,
India, Asia en genera: en Italia no hubo una guerra como la de Troya, no hay vegetacion
venenosa ni serpientes, ni animales feroces; en cambio hay tierras fértiles, ganado vacuno,
fuentes sagradas, minas de oro y plata y hombres esforzados que pueden identificarse por
etnias como Marsos, Sabélicos, Ligures y Volscos y por nhombres individuales como Mario,
Decio, Escipiones y Augusto.

Aungue posee riquezas y no esta habitada por bestias salvajes, la geografia italiana no
es una tierra benigna por lo que produce hombres esforzados (adsuetum malo) y guerreros
como los Volscos.

Aqui €l tépico del labrador esforzado y guerrero est garantizado. Pero es clara la
distincion entre etnias itdlicas y nombre romanos. Los sabelli pertenecen a los itdlicos que
conforman lo mejor de las legiones romanas pero no son presentados en su caracter de
composicion original de Roma. Nuevamente e procedimiento virgiliano revela un estatuto

22 Sobre esta version de la unidn inicial de sabinos y romanos véase Poucet, J. “Les Sabins aux origines de
Rome. Orientations et problémes” ANRW 1, 2. pp. 48-135.

23 El tema es muy bien tratado en Cornell, T. Los origenes de Roma, ¢. 1000-264 a.C.: Italiay Roma de la edad

del bronce a las guerras punicas.

24 collis Quirinalis, <quod ibi> Quirini fanum. sunt qui a Quiritibus, qui cum Tatio Curibus venerunt [ab]

Roma<m>, quod ibi habuerint castra. quod vocabulum coniunctarum regionum nomina obliteravit. dictos enim
collis pluris apparet ex Argeorum sacrificiis, in quibus scriptum sic est: 'collis Quirinalis terticeps cis<a>edem
Quirini. collis Salutaris quarticeps adversum est pilonarois.

22



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

ambivalente de los sabelli como pueblo que merece ser e reservorio de las virtudes pristinas

pero que no tiene un lugar preeminente en Roma.

En cuanto a Eneida, l0s etnGnimos en cuestion estan presente en |os siguientes pasgj es:

Aen. VII. 178

quin etiam ueterum effigies ex ordine auorum
antiqua e cedro, Italusque paterque Sabinus
uitisator curuam seruans sub imagine falcem,
Saturnusque senex lanique bifrontisimago

180
uestibulo astabant, aliique ab origine reges,
Martiaque ob patriam pugnando uulnera passi.

Aqui vemos la figura de Sabinus, etnbnimo del pueblo Sabino vy, junto a Italus,
primeros jefes de los habitantes del Lacio. Con su falx, Sabinus es mostrado como un
antecedente agricola.

Notese que las efigies de las divinidades en el vestibulo del palacio de Latino estan
expuestas ex ordine, expresion que indica tanto el orden “visual” de la actual descripcion
cuanto “temporal” de la presentacion de los antepasados del rey Latino a estilo de las
imagines maiorum. De esta manera, aqui se destaca la antigliedad de esta etnia originaria de
Italia, y caracteriza a su epénimo como labrador con su falx, la hoz del trigo y de la vid,
respondiendo a topos tradiciona y alaimagen que diera en Gedrgicas. Pero, a igual que en
aquella obra, en Eneida los sabinos son separados de la constitucion de la Roma y se los
considera como un gjemplo clave y exitoso de un proceso de integracion concomitante a la

expansion romano sobre la peninsula, como se ve en € caso siguiente.

Aen. VII. 706-722

Ecce Sabinorum prisco de sanguine magnum

agmen agens Clausus magnique ipse agminis instar,
Claudia nunc a quo diffunditur et tribus et gens

per Latium, postquam in partem data Roma Sabinis.
una ingens Amiterna cohors priscique Quirites,
Ereti manus omnis oliuiferaeque Mutuscae,

gui Nomentum urbem, qui Rosea rura Velini,

qui Tetricae horrentis rupes montemque Seuerum
Casperiamque colunt Forulosgue et flumen Himellae,
qui Tiberim Fabarimque bibunt, quos frigida misit
Nursia, et Ortinae classes populique Latini,
guosque secans infaustum interluit Allia nomen:
guam multi Libyco uoluuntur marmore fluctus
saeuus ubi Orion hibernis conditur undis,

23



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

uel cum sole nouo densae torrentur aristae
aut Hermi campo aut Lyciae flauentibus aruis.
scuta sonant pulsuque pedum conterrita tellus.

Clausus es un nombre de referencia historica no mitografica y de quien proviene la
gens Claudia.®® La historia de Atto Clauso esta ligada a la Roma posterior a la caida de los
Tarquinos. La mencion de Clauso como lider de los sabinos de la Italia pristinaes llamativay,
aungue siempre nos mantenemos dentro de la confusion adrede dispuesta por Virgilio, este
nombre remite a una relacion paradigmatica de Roma con los pueblos del Lacio pues Clauso
condujo cinco mil hombres que se pusieron a la orden de una Roma que, precisamente,
reclama soldados de sus socii.”

Las fuentes aseguran que no todas las ciudades sabinas siguieron el camino de Clauso
y por ello su mencion en este catélogo es particular pues representa una etnia que se opone a
Eneas pero que en € tiempo serd un socius muy respetado por Roma y sus descendientes
perteneceran alas élites politicas de la época de Augusto.”

La referencia a Atto Clauso despierta en lector romano e recuerdo inmediato del
acontecimiento sucedido en e 504aC., cuando los sabinos de Clauso se instalan en Roma y
reciben la ciudadania. Esta referencia genera en € texto virgiliano una tension interna. Por un
lado, Virgilio, como vimos en €l pasge anterior, concede a los sabinos una antigiiedad
absoluta en Italia, ubicandolos antes de |la llegada misma de Saturno. Ademas, con este dato
relaciona la gens Claudia con Italia pero restringe su antigliedad en Roma, pues estén
ausentes como componente de la poblacion original de Roma junto con los latinos dado que
Ilegan y se incorporan en los primeros afos de la Republica. Nuevamente, Virgilio, sin dejar
de reconocer €l valor dela gens Claudia, acota su peso histérico en Roma quitandole un lugar
fundacional.

25 Lacuestion del origen sabino de la gens Claudia se sostiene en la tradicion retomada aqui por Virgilioy en el
origen indiscutiblemente sabino del nombre Clausus. Sin embargo, esto no implica que los miembros de la elite
Claudia se reconozcan de manera compacta como “sabinos” pues como afirma Keaney, A. M. “Three Sabine
Nomina: Clausus, Consus, *Fisus” Glotta. 69 (1991), pp. 202-214, el nomen “Claudio” es de origen sabino pero
puede haber tenido su correlato latino Claudius, de manera que Attus Clausus pudo haber “asimilado” sus
sabinos a los Claudii latinos paraformar la gensy, ademés, con este acto intentar de despojarse del origen sabino
gue una parte de la €elite romana contemporanea a Virgilio no solo pretende rescatar sino también poner de
relieve en €l seno de dicha elite.

El lector contemporaneo de Virgilio, que naturalmente asocia la gens Claudia a un componente latino, se ve aqui
confrontado con otra version, la del componente sabino exclusivo, que el poeta sustenta en el nombre Clausus.
Esta operacion virgiliana responde a, por un lado a esa parte de la elite romana que quiere asociarse a los sabinos
por las virtudes ancestrales de este pueblo, y le quita el componente latino negativo que encarnan otros pueblos
como losrtulos.

26 Cfr. Liv. II. 16. 4. Sobre el “caos” historico y etnografico que domina el catdlogo de las fuerzasitdlicas, véase
Horsfall, N. Virgil , Aeneid 7. A commentary. Brill 2000. pp. 414y ss.

27 Cfr.Tac. Ann. XI1.24.1

24



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Es notable que esta presentacion se cierre con un simil varias veces utilizado por
Virgilio (vv.718-721):
guam multi Libyco uoluuntur marmore fluctus

saeuus ubi Orion hibernis conditur undis,
uel cum sole nouo densae torrentur aristae 720
aut Hermi campo aut Lyciae flauentibus aruis.

El simil® remite a dos geografias extranjeras que contrastan con la “italianidad” de los
Sabinos en €l libro VII: Libiay Licia, referencias a Cartago y Asia a través de las cuaes
Virgilio muestra la naturaleza compleja de una etnia que, a menos desde su ciudadania en €l
268 aC., goza de prestigio para la politica y la sociedad romana, pero que en Eneida, como
épica que proyecta una historia del pueblo romano, puede asumir caracterizaciones
etnograficas negativas.”® Es una etnia con caracteristicas que el simil define como “negativas”
pero que la historia romana reconoce como prestigiosa y positiva. De este modo podemos
distinguir por un lado Atto Clauso y € origen de la gens Claudia y, por otro, una etniaitdlica
gue después del suceso de Atto Clauso, tiene una historia de enfrentamientos con Roma: en el
469 aC. aparecen los sabinos guerreando alrededor de Roma, en el 449 aC. e consul Romano
Marco Horacio los vence y recupera botines robados a Romay en & 290 aC., con € final de
la tercera guerra Samnita, se da la conquista de las regiones sabinas y sus ciudades quedan
subordinadas a Roma.

Quizés podamos tener aqui una clave para entender como mirala Eneida a estas etnias
con las que Roma se enfrentd en e proceso de expansion y dominio de la peninsula itdlica
Como acto de memoria la mencion Clausus es positiva para los lectores de Eneida vy, a
mismo tiempo, & simil, otra forma de definir la etnia sabina, pone de relieve los elementos
negativos que en algin momento la enfrentaron a Roma.

Laterceramencion se hallaen e relato histérico del escudo de Eneas, Aen. VIII. 635

fecerat et uiridi fetam Mauortisin antro

procubuisse lupam, geminos huic ubera circum

ludere pendentis pueros et lambere matrem

impauidos, illamtereti ceruice reflexa

mul cere alternos et corpora fingere lingua.

nec procul hinc Romam et raptas sine more Sabinas 635
consessu caueae, magnis Circensibus actis,

addiderat, subitogue nouum consurgere bellum

Romulidis Tatioque seni Curibusgue seueris.

post ideminter se posito certamine reges

armati louis ante aram paterasgue tenentes 640

28 Sobre € uso de este simil y sus valencias poéticas y politicas, véase Cairns, F. Virgil's Augustan Epic.
Cambridge. 1989. pp. 109y ss.
29 Sobre este punto, véase Horsfall, N. (1971).

25



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

stabant et caesa iungebant foedera porca.

Como dijimos antes, latradicion legendaria de Tito Tacio es oscura pero es seguro que
su lugar de origen era Cures, como Numa Pomplio®, ciudad sabina situada a este del Tiber.
Los etimologistas latinos asociaron este nombre a Quirites y Quirina, y entendian € titulo
Populus Romanus Quiritium como la expresion del primitivo sinecismo entre sabinos de
Curesy latinos de las margenes del Tiber.

La presencia sabina en la representacion de la historia de Roma en el escudo de Eneas
tiene tres momentos: €l rapto de las mujeres sabinas, la guerra entre Rdbmulo y Tito Tacioy €
pacto de paz sellado por estos a través del sacrifico de una cerda. En € prolijo recorrido
histérico del escudo los sabinos aparecen en los albores de Roma a través de la oscura figura
de Tito Tacio hecho que pone de relieve la adrede confusion tempora que Virgilio ha
dispuesto con la anacronica presencia de Clauso en e catdogo de los pueblos itdlicos que
luchan contra Eneas.

Importante es ella escena de pacto ritual entre Tito Tacio y Rémulo gue trae a la
memoria no solo una antigua paridad entre sabinos y romanos en la constitucion de la ciudad
naciente, sino también la aetia de una préctica politica de Roma hacia algunas etnias itdlicas a
las que no somete por medios militares sino con las que pacta una asimilacion.

Esta figurade Tacio evocala de Clauso y su asimilacion pactada al orden Romano, asi
como la anacrénicay legjana lucha de Clauso en contra de Eneas, remite a la antigua rivalidad
entre Tacio y Rémulo. De esta manera, la mencion historica concreta y datada (la de Atto
Clauso o Appio Claudio) es ubicada en € pasado legendario y con una ateracion de la
historia, como Virgilio hace en otros momentos de Eneida. Toda ateracion del relato
histérico tiene un fin y una consecuencia. En este caso, la consecuencia es mas evidente que
el fin pues la ubicacién de Clauso en e catalogo de las fuerzas itdlicas que pelearan contra
Eneas supone un recuerdo historico que relaciona a los sabinos en € marco ya no del
sinecismo sabino-romano sino de la creacion de la gens Claudia. Si hablamos de intenciones
politicas en Eneida, puede afirmarse que la exaltacion y la distincién de los lulii como gens
derivada de los troyanos y sin contacto con los pueblos italianos es unade ellas.*

Respecto del uso del etnénimo sabellus, la primera mencion aparece en boca de
Evandro cuando menciona el origen sabélico de la madre de Palante, Aen. VIII. 508-519:

sed mihi tarda gelu saeclisque effeta senectus
inuidet imperium seraeque ad fortia uires.

30 Cfr. Aen. 6. 810y ss. y Eden ad v. 638.
31 Para este punto, véase Bettini, M. “Un’ identita ‘troppo compiuta’. Troinai, Latini, Romani e Iulii nelle
Enedie” MD . 55 (2005). pp. 77 — 102.

26



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

natum exhortarer, ni mixtus matre Sabella

hinc partem patriae traheret. tu, cuius et annis

et generi fatum indulget, quem numina poscunt,
ingredere, o Teucrum atque Italum fortissime ductor.
hunc tibi praeterea, spes et solacia nostri,

Pallanta adiungam; sub te tolerare magistro
militiam et graue Martis opus, tua cernere facta
adsuescat, primis et te miretur ab annis.

Arcadas huic equites bis centum, robora pubis

lecta dabo, totidemque suo tibi nomine Pallas.’

Palante es hijo de Evandro y de una madre sabina. Esto impide que sea considerado un
extranjero, condicién necesaria para €l lider de las fuerzas itdlicas. El discurso de Evandro
parece indicar que, de no ser hijo de una sabina, Palante debiera ser €l lider de lalucha contra
Turno y Mezencio. Y, sin embargo, como sefidla Eden ad locum, Evandro prioriza € lingje
arcadio por sobre la sangre Sabella en sus consideraciones, pues acepta que € liderazgo de
Palante seria posible, y que cede € mando de las fuerzas a favor de Eneas por la condicién
impuesta por €l oréculo.”

Esta cesion del liderazgo en favor de Eneas es, por supuesto, esencial paralaideologia
de Augusto y la configuracién de la leyenda troyana que la sustenta. Desde el punto de vista
de las relaciones entre las etnias, y en la cronologia interna de Eneida, es la primera cesion de
primacia de un sabino en beneficio de Eneas, un protorromano. Pues como impone €l oraculo,
es preciso que € lider que se oponga a Mezencio sea un externus dux, Aen. VII1. 499-503:

0 Maeoniae delecta iuuentus,
flos ueterum uirtusque uirum, quos iustus in hostem
fert dolor et merita accendit Mezentiusira,
nulli fas Italo tantam subiungere gentem:
exter nos optate duces.

Asi como Clauso, € sabino que en la historia cedié hombres a Roma, Palante cederalos
suyos a Eneas. Este medio-sabino, arcadio nacido en tierra itdlica, se integra @ mando de

Eneasy |le aporta soldados, tal como dice Evandro en VIII. 518-519.33

32 Véase el comentario ad loc. de Eden, P.. A Commentary on Vergil: Aeneid VIII. (Mnemosyne. Bibliotheca
Classica Batava). Brill. 2005

33 Dionisio de Halicarnaso da cuenta de distintas migraciones griegas a Italia. Respecto de los Arcadios afirma
que los primeros llegaron al sur de Italia 17 generaciones antes de la guerra de Troya. Pero otro grupo emigro al

norte y se establecié en Umbriay el pais de |os sabinos donde recibieron el nombre de Aborigenes.

Un grupo posterior de Arcadios capitaneados por Evandro llegaron a Lacio donde les prodigd su hospitalidad
Fauno, rey de los aborigenes, y fundaron una colonia en una de las colinas de Roma ala que dieron el nombre de
Palatino en honor de Palanteo, su ciudad natal de Arcadia. Este fue e primer lugar habitado en e actua

emplazamiento de Roma.

Virgilio no desconoce la historia, reconoce €l lugar de los sabinos en la geografia pristina de la ciudad pero no en
la fundacién de Roma porque la matre Sabella de Palante nos recuerda a los Aborigenes (sabinos), bajo €l reino
de Fauno, que recibieron a los arcadios de Evandro. Con esto pone al componente sabino como aliado de Eneas

27



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Como en e caso historico de Clausus, Palante cede hombres a Eneas, pero como
sabélico, mostrara una serie de virtudes como la vaentia que lo posicionan como un
antepasado digno del etnénimo sabellus.

Conclusion

Los etndnimos sabinus y sabellus que se registran en la obra de Virgilio permiten
suponer que € poeta evita una exaltacion extrema de las virtudes sabinas, equilibrando
aspectos positivos y negativos por medio de una reescritura de la historiade Romay del cruce
de variables etnogréaficas como el primitivismo.

Segun creemos, es un procedimiento que intenta restar peso ala gens Claudia, de origen
sabino, hecho que redunda en favor de los lulii como gens sobresaliente y eminentemente
troyana en la obra épica. Después de todo, los dirigidos por Clauso no son aquellos sabinos
gue se integran a Roma en e 504 sino un grupo étnico parte de estos seres indéciles que
Saturno intentd civilizar pero que, una vez pasada la aetas aurea, ostentan esa llamativa
mixtura de elementos positivos y negativos y que podriamos condensar en la duritia, por un
lado virtud del campesino severo y, por otro, caracterizacion étnica de pueblos incivilizados,
habitantes de las montafias y dedicados a la rapifia. En €l libro VI, Clauso es € fundador de
la gens Claudia y comparte estas caracteristicas negativas con € resto de los pueblos itdlicos.
Virgilio no niega la virtud modelo de los sabinos y por ello usa e adjetivo seuerus en VI
638. Pero, al mismo tiempo, la comparacion de las fuerzas de Clauso con e marmol Libico y
con las mieses de Licia en € libro VII. 718 y 721 evita asumir esta gens como modelo
perfecto frente a que deba competir la gens lulia en la constitucion del estado romano
posterior ala guerrade Accio.

Las etnias itdlicas son presentadas por Virgilio como un cuerpo cadtico tanto en su
conformacién politica cuanto en sus caracteristicas etnogréficas, pero Roma no puede ignorar
gue algunas se han integrado en & pasado y ahora son prestigiosos componentes de su
sociedad y que de muchas de estas etnias se nutre su grandeza militar y, en particular, la
victoria de Augusto en Accio. Por lo la mirada de Virgilio, confusa, es un recuerdo de
aquellos enfrentamientos y del reciente Bellum Sociale después del cual larelacion de Roma
con estas etnias sera de inclusion a través de la ciudadania y de un trato méas o menos

igualitario seguin el papel que hubieron desempefiado en su lucha contra Roma.*

através de Evandro pero en € libro 12 los matrimonios que responden a mandato condere gentem son entre la
pubestroianay los latinos. Asi se desembocaen lagens luliay le quitael lugar alos componentes sabinos de la
élite romana.

34 Un caso paradigmaético es el Capua en el que confluyen el apoyo de esta ciudad a Anibal y, luego, € liderazgo
del Bellum Italicum en la region campana.

28



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Las caracterizaciones virgilianas, en este caso de los sabinos, son elecciones pensadas
para enfrentar la memoria remota de una Italia pristina 'y la memoria més reciente del Bellum
Sociale sin reabrir las heridas de los itdlicos ni degjar de mostrar un liderazgo positivo de

Roma.

Bibliografia

Adler, E. (2003), Vergil’s Empire. Political Thought in the Aeneid. Rowman & Littlefield.
Oxford.

Alvar Ezquerra, A. (2003): “Historia y poesia en la Eneida: a proposito de la gens Sergia”, en
Alonso del Rea, C./Garcia Ruiz, P./Sénchez-Ostiz, A. (edd.): Urbs aeterna. Actas y
colaboraciones del coloquio internacional ‘Roma entre la literatura y la historia’. Homenaje a
la Profesora Carmen Castillo. Mundo antiguo 9 (Pamplona).

Ames, C., De Santis, G. (2013) «La construccién de identidades étnicas en el estado augusteo.
El ggemplo de la Eneida » Estudios Clasicos (Madrid) Nr. 29, p. 1-24-

Ames, C., De Santis, G. (2011) ,,La memoria histérica de la diversidad étnica italiana en
Eneida de Virgilio®, Circe 16, p. 41-54.

Ames, C., De Santis, G. (2010). ,,.Die Konstruktion ethnischer Identititen in Augusteischer
Zeit. Vergils Aeneis”, Gymnasium. Zeitschrift fur Kultur der Antike und humanistische
Bildung 117, p. 1-22.

Ando, C. (2002). “Vergil's Italy: Ethnography and Politics in first-century Rome”. En
Levene, D. S. (Ed.). Clio and the Poets: Augustan Poetry and the Traditions of Ancient
Historiography.Leiden.

Barchiesi, A. (2007) “Bellum Italicum: 1’unificazione dell’Italia nell’ Eneide”. En Urso, G. (a
cura di) (2007) Patria diversis gentibus una? Unita politica e identita etniche nell ltalia
antica. Atti del convegno internazionale Cividale del Friuli, 20-22 settembre 2007.
Fondazione Niccolo Canussio. Edizioni ETS. Friuli.- Cairns, F. (1989) Vergil’s Augustan
Epic. Cambridge.

Bettini, M. (2005) “Un’ identita ‘troppo compiuta’. Troinai, Latini, Romani e Iulii nelle
Enedie” MD, pp. 77 — 102.

Bickerman, E.J. (1952). “Origenes gentium”, Classical Philology, 47, 65-81.

Bourdin, S. (2005), “Ardée et les Rutules. Réflexions sur 1’émergence et le maintien des
identités ethniques des populations du Latium pre romain”. Mélanges de I'Ecole francaise de
Rome. Antiquité. 117. 2., pp. 585-631.

Cairns, F. (1989), Virgil's Augustan Epic. Cambridge.

Dench, E. (1995) From Barbarians to New Men. Greek, Roman, and Modern Perceptions of
Peoples of the Central Apennines, . Oxford.

De Santis, G. - Ames, C. (2013) ,,The ekphrastic History of Rome: complementarity of
geographical description and Aeneas’'s shield in Book 8 of the Aeneid. Ephemeris
Dacoromana. Roma: Editorial Academei Romane. 2013 vol .XV.

De Santis, G. - Ames, C. (2013) “Sabinos y Sabelli en Eneida de Virgilio. Criterios
etnograficos y relaciones entre Roma y los pueblos italicos”, Revista de Estudios Clasi cos.
Mendoza: Universidad de Cuyo.

De Santis, G. - Ames, C. (2012)* Ladiversidad énicaen la constitucion de la sociedad
romana en Eneida”, Stylos. Buenos Aires. Instituto de Estudios Grecolatinos. UCA. 2012 vol.
n°21, p. 47 - 59.

Eden, P..( 2005), A Commentary on Vergil: Aeneid VIII. (Mnemosyne. Bibliotheca Classica
Batava). Brill.

Fordyce, Chr. (1977), Virgil. Aeneid VII-VI1I. Oxford.

29



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Giarding, A. (1997). L [ltalia Romana: Storia di un’identita incompiuta, Bari.

Horsfall, N. (1990), “Numanus Remulus: Ethnography and Propaganda in Aeneid 9.598 ff.”,
en Harrison, Stephen (Ed.) Oxford Readings in Vergil’s Aeneid. Oxford, New Y ork, Oxford
Uneversity Press pp. 305-315.

Horsfall, N. (2000), Virgil, Aeneid 7: A Commentary (Mmemosyne Supplement 198). Leiden.
Brill.

Keaney, A. M. (1991), “Three Sabine Nomina: Clausus, Consus, *Fisus” Glotta. 69, pp. 202-
214,

Levene, D. S. — Ndlis, D. P. (2002), Clio and the Poets. Augustan Poetry and the Traditions
of Ancient Historiography. Brill. Leiden.Boston. Kdln.

Moorton, R. F., (1989) “The innocence of Italy in Vergil’d Aeneid”, American Journal of
Philology 110 pp. 105-130.

Martinez-Pinna, J. (2002). La prehistoria mitica de Roma: introduccion a la etnogénesis
latina. Gerion, Angjo VI, Madrid.

Muse, K. (2007 “Sergestus and Tarchon in the Aeneid”. The Classical Quarterly. 57), pp.
586-605.

Nielson, K. (1984) “Tarchon Etruscus-alter Aeneas” Pacific Coast Philology 19, pp. 28-34.
North, J., (1981) “The development of Roman imperialism”, Journal of Roman Sudies 71
pp. 1-9.

Poucet, J. (1978), “Les Sabins aux origines de Rome. Orientations et problemes” ANRW |, 2.
pp. 48-135.

Rehm, B. (1932). Das geographisce Bild des alten Italien in Vergils Aeneis. Philologus Suppl.
24.2. Leipzig.

Rouveret, A. (1988), Tite-Live, Histoire Romaine X, 40: la description des armees samnites
ou les pieges de la Symmetrie', en Adam and Rouveret (éd.), Guerre et sociétés en Italie aux
Ve et Ive siécles avant J.-C. Les indices fournis par |'armement et les techniques de combat.
Paris, pp. 91y ss.

Schweizer, H. J. (1967). Vergil un Italien. Zurich.

Suerbaum, W. (1967). “Aeneas zwischen Troia und Roma”, Poetica 1, 176-204.

Suerbaum, W. (1993) “Der Aeneas Vergils-Mann zwischen Vergangenheit und Zukunft”.
Gymnasium 100. pp. 419-437.

Syme Ronald (1939), The Roman Revolution, Oxford.

Thomas, R. (1982) Lands and Peoples in Roman Poetry. The Ethnographical Tradition.
Supplementary Volume 7.

Vogt Spira, G. und Rommel, B. (Hgbs.) (1996). Rezeption und Identitat. Die kulturelle
Auseinandersetzung Roms mit Greichland al's europaisches Paradigma, Stuttgart.

30



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

De Herkhuf a Ankhtifi: autobiografiasy légicas sociales en e valle del Nilo hacia finales
del 111 milenio a.C.

Marcelo Campagno
Universidad de Buenos Airess=CONICET

El “caos”

A caballo de vigjas percepciones historiograficas y a partir de un modo al menos
ingenuo de interpretar las fuentes histéricas, |a egiptologia tradicional abrazo laidea de que la
historia egipcia estaba jalonada por varios periodos “oscuros”, el primero de los cuales
constituia una verdadera dark age. Se trataba de la época que coincide grosso modo con los
ultimos dos siglos del 111 milenio a.C., ala que se denomind Primer Periodo Intermedio, y se
concibié como una fase interpuesta entre dos épocas aparentemente més plenas: las del Reino
Antiguo (2700-2200 a.C.) y del Reino Medio (2000-1750 a.C.). Ciertos textos de este ultimo
periodo —las Lamentaciones de Ipuwer, la Profecia de Neferti— hablaban de un tiempo
anterior que habia sido una suerte de monstruoso “mundo al revés”, en el que el orden social
se hallaba completamente subvertido. Con base en estos textos, y en combinacion con algunos
textos de la época en cuestion —especialmente, ciertas autobiografias de los jerarcas locales—y
otros mas tardios —como la Ensefianza para Merikara— se llegd a elaborar un cuadro
dramatico, en € que la hambruna generalizada, |as violentas invasiones de los asidticos y la
revolucion social encabezada por un iracundo “proletariado” habian arrasado con todo lo
conocido con anterioridad'.

En tiempos mas recientes, los especiaistas fueron abandonando estas percepciones,
admitiendo que ese cuadro general estaba demasiado basado en representaciones que
correspondian al modo egipcio de referir al caosy a modo en que éste habia sido suprimido
por los monarcas del Reino Medio. Es cierto que muchos de ellos parecen tener cierta
nostalgia respecto del empleo de esas imégenes calamitosas que sus predecesores habian
elaborado, y aun gustan de caracterizar el final del Reino Antiguo en términos de “caida”, de

. , , 2 .
“colapso” o de “desastre”, que parecen aplicables a todo lo que sucedia en la época. Sin

1 Considérese, a modo de giemplo, la descripcion del periodo que proponen Drioton y Vandier (1964 [1952],
183): “La invasion extranjera y la guerra civil se abatieron sobre Egipto [...] La situacion de Egipto, en esa
época, era trégica. El pueblo aprovechaba la anarquia existente para cumplir 1o que se ha denominado «la
revolucion socia». Los nobles fueron desposeidos por la plebe; €l terror reinaba en todas partes, ninguna persona
osaba emprender iniciativas, los campesinos no cultivaban la tierra y era indtil que el Nilo cumpliera sus
crecidas, pues nadie trabajaba y el hambre se agregaba a los males precedentes”. En similar sentido, cf.
Vercoutter (1986 [1965], 256; Wilson (1988 [1951], 160).

2 | as alusiones draméticas son actualmente més frecuentes en textos de divulgacion, incluso elaborados por
especialistas (cf., por ejemplo, Hassan 2012, donde se habla del “desastroso colapso de la monarquia”;
http://www.bbc.co.uk/hi story/ancient/egyptians/apocalypse_egypt Ol.shtml). En los dltimos tiempos, sin

31



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

embargo, también existe una tendencia a comprender € Primer Periodo Intermedio como una
época de cambios que no configuran ninguna catastrofe generalizada pero si pueden ser
interpretados en términos de crisis. En efecto, si 1os indicadores de una grave crisis socia en
el paso del Reino Antiguo a Primer Periodo Intermedio brillan por su ausencia o resultan méas
gue sospechosos, hay un sentido especifico en € que aln es posible hablar de crisis. se trata
de la crisis del dispositivo politico estatal centralizado en la corte real, que se habia
congtituido en los umbrales de la Dinastia |, con la unificacion del territorio comprendido
entre la primera catarata del Nilo y € mar Mediterraneo. Se trata, en este sentido, de un
proceso de fragmentacion politicaen el marco del cual se asistiriaauna creciente mermade la
potencia de intervencion de aquel dispositivo estatal central —asi como a una variacion en sus
modos de simbolizacion—, dando lugar a la autonomizacién de ciertos nucleos regionales, y a
una serie de conflictos entre algunos de estos nucleos, que se extenderia hasta la
estabilizacion de un nuevo escenario centralizado a partir de los reyes tebanos que darian
comienzo alaDinastia X|°.

Ahora bien, asi definida, esa crisis implica que deja de reproducirse un dispositivo
estatal que habia sido central para la articulaciéon socia en e valle del Nilo durante siglos.
¢Coémo incide entonces ese proceso de fragmentacion en las principales dindmicas
sociopoliticas existentes? Para muchos autores que han considerado estos periodos, a pesar de
enfatizar el “colapso” del Estado, pareceria tratarse de una mera reduccion de escala, en la
medida en que se sostiene que la fragmentacion desemboca en la constitucion de pequefios
Estados regionales. Asi por gemplo, Joseph Tainter indica que, a finales del Reino Antiguo,
“la autoridad politica del rey declind a medida que se alzaba el poder de los gobernantes
provinciales y la riqueza de la nobleza administrativa [...] En 2181 a.C. la Dinastia VI
termind y & Reino Antiguo colapsd; la unidad nacional se desbaratd, emergieron varios
pequefios Estados (statelets) independientes o semi-independientes, y hubo muchos
gobernantes y generalmente cortos reinados”” Para Guillemette Andreu: “Aqui y all4, ciertos

reyezuelos (kinglets) asumieron €l titulo de Rey del Alto y & Bajo Egipto, liderando los

embargo, las referencias al “colapso de las civilizaciones” también se han multiplicado en el ambito
estrictamente académico: cf. Tainter (1988); Diamond (2005); perspectivas criticas en McAnany y Yoffee
(2010).

3 Por cierto, a sefidlar e caracter principal mente politico de la crisis, no se sugiere que los cambios que tienen
lugar durante el Primer Periodo Intermedio acontezcan Unicamente en el &mbito de las précticas politicas sino
gue solo en este &mbito puede determinarse un contexto de crisis. Sobre las caracteristicas del periodo segin
perspectivas egiptoldgicas més recientes, cf. Daneri (1992); Franke (2001, 526-532); Seidimayer (2001, 118-
147); Moreno Garcia (2004, 271-300; 2009, 181-208).

4 Tainter (1999, 1006-1007).
32



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

pequefios Estados (little states) que ellos habian forjado para si mismos”’. También Barry
Kemp parece concebir el problema de un modo parecido, cuando considera que, durante el
Primer periodo Intermedio, el nomarca Ankhtifi de Hieracompolis, “habiéndose apoderado de
tierras, estuvo, por un breve periodo, gobernando en efecto un Estado en miniatura (a
miniature state)”e.

Otros autores parten de consideraciones en cierto modo opuestas. En efecto, paraellos,
aquel “colapso” del Reino Antiguo es generador de novedades en las dindmicas sociopoliticas
dominantes. Para algunos de €llos, entre los que sobresale Jan Assmann, € Primer Periodo
Intermedio implica un cambio especifico en la estructura social, definido por “la emergencia
de un nuevo actor social: el patron”. Tal novedad introduciria un “estrato intermedio” en el
esquema social del Reino Antiguo, en el cual, segiin el autor, “el rey y su entorno (clique)
ejercian un dominio absoluto sobre una masa inorganica de subditos”’. En similar sentido,
Detlef Franke considera que es durante el Primer Periodo Intermedio cuando “las redes
sociales se desarrollaron mas ala de la familia nuclear y de la relacion de amo y sirviente, a
vincularse los seguidores a patrones locales por lazos reciprocos de seguridad por fidelidad,

8 Para Elen Morris, en cambio,

dependencia econdmica, y €l ideal ideoldgico del buen pastor
parece tratarse de un proceso que, en cierto modo, re-edita las antiguas dinamicas pre-
estatales. En efecto, aun pensando que lo estatal permanece durante € Primer Periodo
Intermedio como una especie de “memoria viviente” (living memory), la autora considera que
el proceso politico de tal época es “andlogo al que habia existido inmediatamente antes de la
primera formacion del Estado” (p. 64), en el IV milenio a.C: “en ambas eras, la concentracion
de la gente en locaciones discretas, la emergencia de lideres fuertes, y —como era
repetidamente proclamado durante €l Primer Periodo Intermedio— una necesidad muy real de
adquisicion de tierra arable condujeron a la formacion de dianzas y e fomento de
hostilidades entre varias élites regionales”g.

Como habra ocasion de advertir, todas estas miradas parecen insuficientes para considerar el

problema de las dinamicas sociales de finales del 111 milenio a.C. en € valle del Nilo. Y, sin

S Andreu (1997 [1994], 9).
6 Kemp (2006, 309). También Daneri (1992, 121).
7 Assmann (2002 [1996], 50). El andlisis de la autobiografia de Ankhtifi corresponde alas pp. 94-105.

8 Franke (2001, 531). Respecto de la cuestion del patronazgo en el Primer Periodo Intermedio, cf. también
Franke (2006, 159-185); Morenz (2009-10, 184).

9 Morris (2006, 68). De hecho, en p. 58 afirma que la fragmentacion llega hasta niveles comunales: “Debido a la
quiebra del gobierno fuertemente centralizado, las periferias se fragmentaron primero a nivel de las
comunidades locales, cada una de las cuaes se vio forzada a mirar internamente o a Sus vecinos méas cercanos
para lidiar con los problemas y satisfacer sus necesidades basicas”.

33



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

embargo, tienen algo de razonable. En efecto, las percepciones en clave de continuidad
organizativa de los nomos pone de relieve la cuestion de la vigencia de la |6gica estatal. Las
observaciones que sefidan la emergencia de précticas de patronazgo también apuntan a una
|6gica especifica de producir lazo social. Y la alusién a una analogia con los tiempos pre-
estatal es permite pensar —aunque su autora no 1o haga expresamente- en la principal 16gica de
organizacion socia de tales tiempos, vae decir, laldgicadel parentesco. Son esas tres |6gicas
—las que corresponden a lo estatal, lo patronal y o parental— las que, desde la perspectiva que
aqui se plantea, estructuran la existencia social en € Egipto de finales del 111 milenio a.C. Y
es por ello que aqui proporcionaran la clave de lectura de los textos que seran anali zados

Lo que este articulo propone es una consideracion de dos conocidisimas autobiografias
funerarias. las que proceden de los sepulcros de Herkhuf en Qubbet d-Hawwa y de Ankhtifi
en Mo’alla®. Las actividades que refiere Herkhuf, alto funcionario del Alto Egipto con base
en Elefantina, corresponden a los reinados de Merenra 'y Pepi |1, a mediados de la Dinastia
VI, c. 2300 aC, esto es, una época de plena vigencia del dispositivo politico estatal
centralizado en la corte real menfita, que habia cobrado forma hacia més de siete siglos. Los
asuntos que describe Ankhtifi, jefe del nomo hieracompolitano probablemente a comienzos de
la Dinastia IX de Heracledpoalis, c. 2150 a.C., corresponden en cambio a una época en la que
aquel dispositivo politico centralizado habia cesado. La posibilidad de comparar ambas
autobiografias puede ser de interés, en primer lugar, porque se trata de dos de las méas
emblematicas fuentes de cada uno de los periodos considerados, y constituyen, por tanto, dos
textos clave en la construccion historiogréfica de tales periodos. Y en segundo lugar, porque
ambas fuentes corresponden, de hecho, a mismo género textual, de modo que & andlisis
comparativo opera sobre soportes estrictamente equivalentes. En tren de considerar tales
textos, es dable suponer gue los contrastes entre € Reino Antiguo y e Primer Periodo
Intermedio hayan dejado huellas en un tipo de textos cuya existencia atraviesa ambas
épocasB. Asi las cosas, ¢gué es lo que principalmente reflga e contraste entre las

autobiografias de Herkhuf y de Ankhtifi? ¢Una continuidad basica, como escenario para un

10 La cuestion genera de la importancia de lo parental, o patronal y lo estatal para comprender la historia
egipcia antigua, asi como el enfoque analitico en términos de ldgicas sociales, han sido consideradas en otros
textos. Cf. Campagno (2006, 15-50; 2009a, 7-24; 2009b, 341-351).

11 ¢f. Urk. 1, 120-131 (texto jeroglifico). Traducciones: Breasted (1962 [1906], 150-154, 159-161); Lichtheim
(1973, 23-27); Strudwick (2005, 328-333).

12 ¢f. vandier (1950) (publicacion de latumba y textos). Otras traducciones del texto: Schenkel (1965, 45-57);
Lichtheim (1973, 85-86).

13 Acercadel contraste entre las autobiografias del Reino Antiguo y del Primer Periodo Intermedio, cf. Coulon
(1997, 120-122).

34



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

cambio que seria meramente de escala? ¢Un cambio dréastico, que supone lairrupcién de una
nueva forma de congtituir €l 1azo socia? ¢Un retorno a los tiempos sin Estado? Veamos qué
se puede leer en |os textos.

Lo estatal

Desde su emergencia en €l vale del Nilo hacia mediados del 1V milenio a.C.,
lalégica estatal se instituye como dindmica dominante en la estructuracion social. En efecto,
aquello que solemos llamar “Antiguo Egipto” es basicamente el espacio articulado por medio
de esta l6gica, que implica la instalacion del monopolio legitimo de la coercion como
parametro congtitutivo de toda una serie de précticas decisivas, incluyendo la toma y la
transmisiéon de decisiones politicas, asi como la extraccion de tributo. No sorprende que los
testimonios de épocas fuertemente centralizadas como las que corresponden a Reino Antiguo
refieran reiteradamente atal |ogica. Y esas referencias se hacen alin més explicitas cuando se
trata de un tipo de textos como las autobiografias de los altos dignatarios, que definen su
posicion social principalmente en funcion de su pertenenciaa ambito estatal.
Si se considera la autobiografia de Herkhuf, ese sesgo fuertemente estatal eslo primero que se
advierte con claridad. La membresia respecto del dispositivo estatal se expresa copiosamente,
de diversas maneras. Ante todo, esto se hace inmediatamente visible en la titulatura que
Herkhuf presenta en ocho oportunidades (Urk. |1, 120:14-15; 121:4-5; 121:9-10; 123:8-9;
123:12-15; 123:16-124:6; 127:16-17; 128:4) alo largo de su autobiografia, através de la cua
el funcionario asume una identidad dominante en funcién de su pertenencia al aparato del

Estado. Veamos un g emplo:

El gobernante (HAty-a), compariero unico, sacerdote lector, quien
esta en la cAmara, pastor de Nekhen, jefe de Nekheb, tesorero del rey
del Bajo Egipto, compariero unico, sacerdote lector, supervisor de
intérpretes, quien esta a cargo de todos los asuntos de la Cabeza del
Alto Egipto, quien esta en e corazon de su sefior, Herkhuf (Urk. I,
123:12-15).

Como puede notarse, este tipo de titulaturas combina posiciones ligadas al servicio politico-
administrativo (gobernante, jefe, supervisor, quien esta a cargo de todos |0s asuntos) con otras
gue indican un lazo expreso con e monarca (compafiero unico, quien esta en e corazon de su
sefior). Pero tanto unas como otras sefialan —por la via de la cadena de mandos o del contacto
directo con la cuspide absoluta del dispositivo— que Herkhuf se encuentra a las 6rdenes del
rey. Esto se advierte claramente en referencia a las principales acciones que €l oficial refiere

en su tumba: las expediciones hacia las regiones surefias.

35



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

“La Majestad de Merenra, mi sefior, me envio (hAb) [a lam] [...] Su
Majestad me envio por segunda vez [...]. Su Majestad me envio por
tercera vez a lam” (Urk. 1, 124:9, 17; 125:13).

El rey envia a Herkhuf. No solicita, no propone: € rey ordena. Del mismo modo que Herkhuf
lo hace respecto de quienes tiene a su cargo, por gemplo, para mantener informado al

monarca de sus actividades:

[Entonces yo envié un oficial con un hombre de] lam al séquito de
Horus, para hacer que la Majestad de Merenra, mi sefior, supiera (rx)
(Urk. 1, 126:7-9).

En efecto, € rey exige saber. La autobiografia de Herkhuf abunda en €ello, a partir delo que se
presenta como la transcripcion de una carta del propio rey Pepi |1, instruyendo especialmente
a Herkhuf respecto del cuidado que ha de tener en el traslado de un pigmeo ala corte real (por
gemplo, le dice: “haz diez inspecciones por noche”, Urk. | 130:13) y comunicandole las

ordenes que ha dado para garantizar con provisiones € retorno exitoso de la expedicion:

Se han impartido 6rdenes (WD) a (cada) jefe de establecimientos
nuevos, compariero y supervisor de sacerdotes para comandar que se
tomen las provisiones gue estan a su cargo, del almacén de cada
establecimiento y de cada templo; no hago ninguna excepcion (xw)
(Urk. 1, 131:4-7).

La contrapartida esperable de |as 6rdenes impartidas es la gjecucion precisa de elas. Herkhuf
se ufana de haber realizado todo lo que e rey ha determinado redlizar, desde la obtencién de

bienes hasta e despliegue de la violencia guerrera:

[Yo soy] quien trae todos los productos del extranjero a su sefior
[...], quien impone (wdj) el temor de Horus en las tierras extranjeras
[...], quien hace lo que a su sefior place (Urk. |, 123:17; 124:3-4).

Esta es, en efecto, la condicion del funcionario ideal, que transmiten las autobiografias del
Reino Antiguo. La condicion de un gecutor gque cumple prodigiosamente con |os deseos del

rey divino, lo que acambio le reporta & reconocimiento del monarca:

Quienes escuchen lo que Mi Majestad ha hecho por ti diran: ‘;Hay
algo igual a lo que se ha hecho por & comparfiero Unico Herkhuf
cuando retorn6 de lam, dado €l celo (rsw) que puso en hacer 1o que
Su serior ama, le place y ordena?’ (Urk. |, 129:10-14).

36



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Ahorabien, ¢qué sucede, en esta linea, con la autobiografia de Ankhtifi? Ciertamente, parala
época en que escribe el nomarca de Hieracompolis, la situacion politica habia variado
fuertemente. Esas 6rdenes como las que refiere Herkhuf, emanadas en Menfis y cumplidas en
Nubia, ya no habrian podido ser siquiera formuladas. Pero la crisis del dispositivo estatal
central, ;implica una suerte de “retorno” a las dinamicas pre-estatales? ¢Implica, en cambio,
una atomizacion por medio de la cua las dinamicas estatales contintian incambiadas a escala
local o regional? Las referencias a la l0gica estatal en la autobiografia de Ankhtifi permiten
notar que aquella no se desvanece pero que tampoco produce un Estado “en miniatura”, en el
que lo estatal pudiera operar con total autonomia respecto de lo que sucederiafuerade é.

Del mismo modo que sucede con la autobiografia de Herkhuf, el indicador méas evidente de la
existencia de una dimension estatal en las inscripciones de Ankhtifi procede de | as referencias
asu titulatura. En una decena de ocasiones (Inscr. 1, 5[2 veces], 6, 7, 10, 11, 13, 15, 16.3), la
evocacion de las acciones que Ankhtifi habia realizado durante su vida viene precedida de la

mencion de | os titulos que habia detentado. Veamos una de ellas:

El miembro de la dlite (r-pat), gobernante (HAty-a), tesorero del rey
del Bajo Egipto, compafiero unico, sacerdote lector, jefe del gército,
jefe de intérpretes, jefe de las regiones montafiosas, gran jefe de los
nomos de Edfu y de Hieracompolis, Ankhtifi (Inscr. 1).

Los paralelismos notables entre los titulos que menciona Ankhtifi y los anteriormente
indicados por Herkhuf no da lugar a dudas acerca del hecho de que la autopresentacién de
Ankhtifi sigue un protocolo compatible con el utilizado por los atos funcionarios del Reino
Antiguo cuando destacan su pertenencia a dispositivo estatal. Es cierto que estos titulos
conviven ahora con otras referencias en las que Ankhtifi se autocalifica de “bravo” (nxt) y de
“héroe” (TAy), lo que destaca —como veremos a continuacién— su posicion autonoma de
patrén. Pero no es menos cierto gue son copiosas las referencias a un tipo de titulos que solo
cobran sentido en el marco de la l6gica estatal. Por cierto, podria pensarse que esos titulos, o
algunos de dllos, pudieran haber perdido su sentido primario y que, en tiempos de Ankhtifi,
s6lo implicasen una calificacion “honorifica”. Pero en tal caso, la argumentacion solo se
desplaza un paso: en efecto, si no se tratara de cargos efectivamente gjercidos, € sistema de
referencias honorificas habria seguido operando seguin los criterios de exaltacion propios del
Reino Antiguo, en los que lo decisivo eralainsercion en el dispositivo social presidido por €

rey-dios.

37



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Precisamente, el monarca divino no se halla totalmente ausente en el escenario que plantea

Ankhtifi. Una breve inscripcidn asociada a una de las pinturas murales de la tumba sefial a

Horus trae e Nilo (= la inundacion) para su hijo Neferirkara (Inscr.
16.18).

Es cierto que se trata de una inscripcion margina en el conjunto mortuorio. Pero es muy
significativa, en mas de un sentido. Por un lado, con independencia de las discusiones acerca
de su identidad especifica“, la mencion a un rey Neferirkara es decisiva porque implica que
Ankhtifi reconoce que la monarquia existe por fuera del nomo hieracompolitano que él dirige.
Por otro lado, € hecho de que la Unica mencién a rey remita a contexto divino y a la
consecucion de la inundacion, sugiere, como apunta Stephan Seidimayer, que € monarca es
mencionado “en su rol sagrado como mediador entre la sociedad humana y las fuerzas de la
naturaleza”". ¢Podria interpretarse esta referencia como un reconocimiento del carécter
sagrado pero no necesariamente estatal del rey? Posiblemente. Seidimayer sefida, en este
punto, que el rol politico del rey “habia sido asumido por otras autoridades”.” Que
autoridades? Si se relee la inscripcion, es Horus quien garantiza la inundacion para € rey.
Otra de las inscripciones de la autobiografia también pone en € centro de la escena a la
misma divinidad, pero en un plano mucho mas politico:

Horus me trajo al nomo de Edfu por vida, prosperidad y salud, para
restablecerlo [...] Horus deseaba restablecerlo, y me trajo a mi para
restablecerlo (Inscr. 2).

Ankhtifi describe entonces € estado de abandono en e que hallé a su homo vecino, y como
obré para recuperar € orden alli. Lo que interesa destacar aqui es que € nomarca de
Hieracompolis interviene en Edfu no por su propia cuenta sino por orden de Horus, en calidad
de autoridad politica. Podria especularse aqui acerca de la importancia de Horus en estos
nomos surefios, o acerca de la caracterizacion del rey como un persongie sagrado que no
gierce € poder politico, pero lo importante es €l hecho de que las practicas de la realeza —
tanto césmicas como politicas— aparecen como ejercidas desde fuera. La potencia de Ankhtifi,
que e nomarca remarca a lo largo de su autobiografia, no niega la existencia de otro poder,
gue rige en una escala mas amplia, y a que Ankhtifi acude como instancia que legitima su

posicion y su accionar. Esto mismo sucedia con Herkhuf, aunque ali la dimensién cosmicay

14 Al respecto, cf. Vandier (1950, 35-40); Spanel (1984, 87-94); Daneri (1992, 70).
15 seidimayer (2001, 131).
16 seidimayer (2001, 131).

38



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

politica de lo estatal se hallaban claramente unidas en la figura de los monarcas menfitas alos

. . 17
que responde el funcionario .

Lo patronal

Permanezcamos analizando la autobiografia de Ankhtifi. De acuerdo con lo que indicdbamos
en el inicio, Jan Assmann y otros autores sugieren que e patronazgo es una dindmica social
gue se establece en € Primer Periodo Intermedio. De hecho, € andlisis de Assmann para
ilustrar este punto opera precisamente sobre la autobiografia de Ankhtifi, en tanto tales
inscripciones constituirian, segin e autor, uno de los mejores testimonios para la
caracterizacion de esa nueva “estructura social” patronal. En efecto, las inscripciones
autobiogréficas del Primer Periodo Intermedio enfatizan la capacidad autonoma de accion de
los dignatarios y ensalzan sus figuras no ya por haber gozado del favor real, como es norma
durante el Reino Antiguo, sino por cualidades propias tales como la bravura, la sabiduriay la
generosidad. Se trata de cualidades que asocian a poderoso local no tanto con una autoridad
superior sino més bien con agquellos que de é dependen. Consideremos un g emplo de como

describe Ankhtifi su propia potencia:

Yo soy € comienzo y € fin de la gente; quien encontraba qué decir
cuando hacia falta, al frente de la tierra, debido a mi profunda
determinacion; de palabra hébil y corazén firme en e dia de la
unidad de los nomos. Yo soy un héroe sinigual (Inscr. 3).

Esa fuerza auténoma del nomarca aparece, en varias ocasiones, orientada hacia la proteccién
del necesitado:

Yo di pan al hambriento, ropas al desnudo, ungliento a quien no tenia,
sandalias al descalzo; di mujer a quien no la tenia. Yo hicevivir a (las
ciudades de) Hefat y Hormer [..] Nunca permiti que hubieran
muertos de hambre en este nomo (Inscr. 10). Yo rescaté al débil del
poderoso, escuché la palabra de la viuda (Inscr. 13).

Ahora bien, esas acciones de proteccién, de las que Ankhtifi se jacta a lo largo de su
autobiografia, no son sin contrapartida. Como conviene a los lazos de reciprocidad asimétrica
gue caracterizan alas préacticas de patronazgo, los beneficios materiales que el patron obtiene

17 Considérese en este sentido la referencia, ya apuntada (Urk. |, 124:3), en la que Herkhuf sefidla que & es
“quien impone el temor de Horus”, en explicita alusion al monarca, identificado con el dios halcon.

39



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

para su cliente implican que éste debe retribuir con la lealtad hacia su patrénls. No es casual
gue en repetidas ocasiones en las que Ankhtifi refiere a sus tropas, destaca particularmente su
confiabilidad (DAmw n mH-ib: tropas confiables, lit., de corazén pleno). Por lo demés, s
estén claros los beneficios que Ankhtifi ofrece a sus protegidos, iguamente lo esta € riesgo

gue corren aquellos que no los retribuyen con lealtad:

En cuanto a cada uno sobre los que puse mi mano, nunca les paso
algo (malo), debido al secreto de mi corazon y la excelencia de mis
planes; pero en cuanto a todo ignorante y todo miserable que se puso
contra mi, recibi6 de acuerdo con lo que dio (Inscr. 4). En cuanto al
gue escuchd mi consgjo, nunca le pasd algo (malo); € que me
escucho, dio gracias al dios; €l que no me escuchd, lo lamenté (Inscr.
13).

De este modo, la potencia de Ankhtifi —expresada tanto en términos de fuerza como de
sabiduriay riqueza-, parece investirlo con las atribuciones propias de un patron. Su capacidad
de subordinar no parece manifestarse en e marco del gercicio legitimo de la coercién —es
decir, en su condicion de funcionario— sino en el intercambio asimétrico que se entabla con
sus subordinados, en donde la proteccién equivale alaleatad, y donde la sustraccion a pacto
no constituye un acto de rebelion sino mas bien de traici on”.

Ahora bien, jse trata, como propone Assmann, de un cambio en la “semantica cultural”, que a
finales del Reino Antiguo produciria el paso “del funcionario al patron™? ;Es el patron un
“nuevo actor social”? Hay razones para sospechar que no se trata de una novedad tan radical.
La informacion que proporcionan las préacticas funerarias de las éites del Reino Antiguo
tiende a sugerir que las practicas de patronazgo se hallaban por entonces plenamente vigentes.
Por un lado, laiconografia de las tumbas tiende a presentar escenas que sugieren la existencia
de grandes households, en los que es comUn observar lazos de subordinacion personal como
los que implica e patronazgo. Por otro lado, la disposicion de ciertas tumbas de miembros de
la élite, acompafadas de tumbas de menor escala, permite inferir un tipo de subordinacion
entre |os ocupantes de unas y otras, que se aprecia tanto para el Reino Antiguo como para €

Primer Periodo Intermedio. Pero principamente, las propias autobiografias de los

18 Acerca del carécter reciprocitario pero asimétrico de los vinculos de patronazgo, cf. Eisenstadt y Roniger
(1984, 251-263); Gellner et al. (1986 [1977], 13); Pfoh (2006, 171); Campagno (2009b, 348-349).

19 La referencia al nomo de Edfu en el que interviene Ankhtifi como pr #ww, “casa de Khuu” (Inscr. 2) también
podria reflgjar este tipo de articulacion socia. En efecto, la percepcion del nomo en términos de una casa
familiar sugiere la importancia del parentesco pero también la del patronazgo, en la medida en que puede
entenderse la “casa” en términos de un household, es decir, de un tipo de organizacion no slo integrada por
parientes sino también por miembros dependientes, ligados a través de relaciones de clientelismo. Al respecto,
cf. Maisels (1987, 334, 354; 1990, 166).

40



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

funcionarios del Reino Antiguo, mas ala de que invariablemente postulan la pertenencia
estatal del difunto, también parecen expresar otras relaciones, que no necesariamente siguen
una légica de tipo estatal. En efecto, desde tiempos de la Dinastia V, en los que las
autobiografias funerarias se hacen considerablemente méas extensas, existen ciertas referencias
—participacion de miembros de las élites regionales en la corte central, pago de deudas de
campesinos empobrecidos— que han sido interpretadas en el sentido de vinculos personales de
subordinaci 6n20,

De hecho, es en el contexto de tales autobiografias del Reino Antiguo en € que comienzan a
extenderse las frases que enfatizan los actos de ayuda al necesitado por parte del funcionario,
gue se contintan visiblemente en el Primer Periodo Intermedio, como se advierte en las
inscripciones de Ankhtifi. La autobiografia de Herkhuf, ciertamente, forma parte del conjunto

de textos del Reino Antiguo en el que tales afirmaciones se enuncian explicitamente:

Yo di pan al hambriento, ropas al desnudo; yo crucé a tierra a quien
no tenia barco (Urk. |1, 122:6-8).

Si bien podria argumentarse que este tipo de férmulas corresponde a un recurso expresivo que
no necesariamente debia tener un correlato en las précticas de los funcionarios, o que interesa
aqui es que, en & marco del énfasis permanente en la condicion estatal de los funcionarios, es
decir, de gecutores de la voluntad del monarca, hay espacio para apuntar a un tipo de
comportamientos que no se infiere directamente de esa condicion estatal de los oficialesy que
parece mucho més asociable a précticas organizadas a partir de una l6gica diferenciada, como

la que corresponde a patronazgo.

Lo parenta

Mas alé de las referencias a la l6gica estatal y a la patronal, las autobiografias de Herkhuf y
de Ankhtifi ofrecen ciertos pasgjes en los que los criterios que orientan las acciones parecen
remitir a otra l0gica de organizacion social, la del parentesco, que es dominante en los
contextos no estatales, pero también se halla presente en los escenarios sociales articulados
por lo estatal. En efecto, una vez que lo estatal emerge, se presentan diversos ambitos sociales
—desde las comunidades campesinas hasta | as representaciones del mundo supraterrenal— cuya
organizacion interna se entabla principamente en clave de parentesco. Uno de esos ambitos
corresponde, precisamente, a uno de los modos béasicos a partir de los que las élites estatales

se articulan internamente. Por cierto, en € [l milenio a.C., esos lazos parentales coexisten

20 p| respecto, cf. Moreno Garcia (2005; 2009-10); Campagno (en preparacion).

41



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

con los lazos estatales y |os patronales y, por ello, no producen escenarios idénticos a los que
es posible suponer para milenios anteriores. Sin embargo, en 1o que refiere a los Ultimos
siglosde 111 milenio a.C., se dibuja una linea de continuidades que no permite trazar un corte
entre el Reino Antiguo y e Primer Periodo Intermedio.

La tumba de Herkhuf, en este sentido, testimonia en varias ocasiones esta importancia de la
l6gica parental. En primer lugar, una de las imagenes més destacadas en la entrada de la
tumba presenta a Herkhuf ya anciano, provisto de un baston, frente a un individuo llamado
Djemi, quien le aporta una ofrenda. En las inscripciones que acomparian la imagen, se lee: “su
amado hijo mayor” (zA.f smsw mry.f)ﬂ. Se aprecia dli que € hijo mayor cumple las
obligaciones funerarias respecto de su padre, que constituyen en el Antiguo Egipto uno de los
mandatos parentales centrales. Y entre los textos de la autobiografia, puede advertirse que
también Herkhuf refiere haber honrado sus obligaciones en este sentido, pues, ademas de
obtener el beneplécito del rey, ha obtenido € de todos sus parientes, incluido su padre, que le

otorga sus bienes através del testamento:

El rey me favorecio, y mi padre ha hecho un testamento (jmt-pr) para
mi. Yo soy una persona excelente..., amado de mi padre y favorecido
de mi madre, a quien todos sus hermanos aman (Urk. |, 121:17-
122:5).

A lo largo de los textos, se advierten pasgjes en los que la importancia del parentesco se
aprecia de diverso modo, como cuando Herkhuf indica que, en su primer vigiealam, € rey lo
envio “junto con su padre, el compariero unico, sacerdote lector, Iri” (Urk, |, 124:10), lo que
hace suponer cierta continuidad parental en las actividades estatales, o cuando refiere haber
intervenido “en el caso en que un hijo fue despojado de la herencia de su padre” (Urk. I,
123:4), en salvaguarda —se sobreentiende— de los derechos parentales. Por lo demas, es el
propio monarca quien le comunica gque, en retribucion por su esmero en tanto gecutor de la
voluntad real, la recompensa de Herkhuf se vera extendida a su linea de descendencia, 1o que
indica que, si € parentesco puede operar a servicio del Estado, también el Estado puede

operar a servicio del parentesco:

Porque tu pasas dia y noche pensando en como hacer 1o que tu sefior
desea, Su Majestad cumplird tus excelentes deseos, para beneficiar
(AX) al hijo de tu hijo eternamente (Urk. I, 129:6-9).

21 Cf. Breasted (1962 [1906], 154, nota a).

42



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Veamos ahora cOmo se presenta la cuestion en la tumba de Ankhtifi. De modo similar a lo
que se advierte en la referida representacion en la entrada del sepulcro de Herkhuf, la
importancia del parentesco también se aprecia en varias escenas descriptas en las pinturas
murales del nhomarca hieracompolitano, asi como en algunas de las breves inscripciones que
las acomparian. En una escena de navegacion, Ankhtifi es flanqueado por cuatro personajes
masculinos de menor tamario, que lo asisten en la tarea. De uno de ellos se preserva su
nombre y relacion con € nomarca: se trata de su hijo ldy. Probablemente, los otros tres
persongjes también sean hijos de Ankhtifi. En otras tres escenas, que describen practicas de
caza, de pesca y €l banquete funerario, €l nomarca es acompariado de su esposa Nebi, cuyo
nombre se preserva en dos casos. Finamente, varias hijas de Ankhtifi o acompafian en las
escenas de caza 'y en e banquete funerario, de las cuales se identifican por nombre Nebi, Iret
(?) y Abkau (Inscr. 16.6, 16.7, 16.13, 16.20). Tanto la esposa como € hijo y las hijas
identificadas llevan el epiteto “su amado (mry.f)” o “su amada (mrt.f)”. En el tnico caso en
gue e texto se extiende sobre las acciones de estos parientes, se trata de las danzas que
celebran sus hijas, y ali selee: “ellas hacen lo que ama Hathor en favor de Ankhtifi” (Inscr.
16.6)22. De este modo, |as relaciones de afecto y ayuda mutua que caracterizan alas précticas
parentales?3 se advierten en e entorno inmediato de Ankhtifi, lo que destaca €l papel central
del parentesco en latramainternade las élites estatales en el Antiguo Egipto.

Por otra parte, de un modo también compatible con lo que se presenta en la autobiografia de
Herkhuf, Ankhtifi refiere una visita a su nomo del “consejo (onbt) del gobernador del Sud
gue reside en el nomo tinita para pedir la palabra de (m padre), € gobernante, jefe de
sacerdotes, gran jefe del nomo de Hieracompolis, Hetep” (Inscr. 5). Y una de las
inscripciones ligadas a las representaciones murales refiere a “su hijo amado, el gobernante
del nomo de Hieracompolis en su totalidad, Idy” (Inscr. 16.20). De tal modo, se advierte una
doble sucesion de padre ahijo en el gercicio del més ato cargo estatal a nivel del nomo, que
expresa la importancia de la posicion parental en el acceso a los cargos de gestion politica,
unatendenciafirme a menos desde la Dinastia V1.

Pero més alla de esta caracterizacion de lafamilia de Ankhtifi, 1a l6gica del parentesco parece
extenderse hacia dominios méas amplios. Cuando refiere a la ya aludida intervencion en el

vecino nomo de Edfu, € nomarca sefia a:

22 spbre el andlisis de estas escenas, cf. Vandier (1950, 13-18). Cf. Morenz (2009-10, 185-187).

23 ¢, por gemplo, Fortes (1969, Cap. XII). Sobre las relaciones entre reciprocidad y parentesco, cf. Sahlins
(1983[1974], Cap. 2).

43



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Yo hice que un hombre abrazara a aquél que habia matado a su padre
0 a aquél que habia matado a su hermano” (Inscr. 2).

Y respecto de unaterrible hambruna que habria azotado a Alto Egipto, declara:

“El Alto Egipto entero moria de hambre, cada hombre se comia a sus
nifios [...] Nunca permiti que sucediera que alguien muriera de
hambre en este nomo [...] No se encuentra nada similar (que haya
sido hecho) por mis padresy ancestros (Inscr. 10).

Estas afirmaciones resultan muy interesantes porque en ambas aparece €l parentesco como
pardmetro central parala ponderacién de las acciones del nomarca. Por un lado, para describir
el caos que parece reinar en Edfu antes de su intervencion, las matanzas son identificadas en
clave de parentesco. Y por € otro lado, para caracterizar la devastadora hambruna, Ankhtifi
indica que, faltos de otros alimentos, los hombres llegan a punto de comerse a sus propios
hijos. No hace falta discutir acerca de la veracidad de estas referencias. o que interesa
destacar aqui es que esas situaciones son presentadas como escenarios cadticos, y que ese
caos violenta draméticamente la vigencia de la l6gica del parentesco. Es cierto que la
intervencion de Ankhtifi vamas alla de lo esperable segln la|6gica parental 24, pero esta claro
que €l contexto detal intervencion remite a un horizonte parental. En cuanto al escenario dela
hambruna, ademas, a calificar su respuesta ante la crisis, Ankhtifi nuevamente recurre a
contexto parental: si su accionar ha sido superador respecto de cuanto se hubiera hecho en €
pasado, ese accionar se pondera no respecto del pasado en general sino de aquello que ha sido
hecho por sus ascendientes. Asi, en ambas situaciones, € parentesco aparece como €l telon de

fondo que realza los logros del nomarca hieracompolitano.

Balance: |6gicas sociales y ontologia histérica

Asi pues, € andlisis de los modos en que se expresan |o estatal, 1o patronal y lo parental en las
autobiografias de Herkhuf y de Ankhtifi permite advertir, a partir de las semegjanzas y de las
variaciones en un mismo género textual, e impacto que produce la crisis del dispositivo
estatal central sobre las principales dinamicas de estructuracion social hacia finales del 111
milenio a.C. En tal sentido, todo indica que no se trata de una continuidad mas o menos

24 Es interesante advertir que las acciones de Ankhtifi en estos contextos parentales parecen apoyarse en otros
principios, que son aquellos que lo invisten con su caracter de “héroe sin igual”, es decir, los que corresponden a
su condicion de patron. Por ello, su intervencion puede detener la operatoria parental (la esperable vendetta
como respuesta al asesinato de un pariente) o reponer su vigencia (impidiendo € filicidio por hambre). Se trata
de dos modos posibles de resolver la articulacion entre dos |6gicas disimiles de articulacion social. Al respecto,
cf. Campagno (2011).

44



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

directa, aunque en una escala menor, de laforma en la que laldgica estatal habia configurado
el escenario social dominante durante € Reino Antiguo, pues la dinamica asociada a
patronazgo parece haber cobrado una presencia mucho més decisiva en esos dos ultimos
siglos del 111 milenio a.C. Sin embargo, € patronazgo tampoco parece constituir un tipo de
préactica radicalmente nueva, toda vez que se encuentra sugerida, entre otros contextos, en las
précticas de los propios funcionarios estatales durante los siglos anteriores. Y por cierto, la
importancia de lo estatal y de lo patrona durante el Primer Periodo Intermedio indica que
tampoco se trata de un “retorno” a la época pre-estatal, s bien la l6gica del parentesco —tan
importante en la organizacion comunitaria de las sociedades pre-estatales como en la
articulacion interna de las élites y los ambitos aldeanos de tiempos estatales— también resulta
central paracomprender las formas delo socia en esta épocadecrisis.
En este sentido, la continuidad de las préacticas asociadas a Estado, a patronazgo y a
parentesco durante la crisis politica que tiene lugar afinales del Reino Antiguo sugiere que tal
crisis no produce cambios drasticos en e plano de las principales dinamicas sociales. Sin
embargo, tampoco se trata de continuidades plenas. En efecto, sdlo por mencionar aquello que
es més evidente, esta claro que e patronazgo adquiere una mayor centralidad tanto en los
modos de estructuracion social como en los de simbolizacién de la autoridad social y politica.
Y gue esa centralidad mayor implica también reordenamientos en los modos en que lo estatal
y lo parental actlian como dindmicas productoras de lazo social. Asi, o que parece producir la
fragmentacion politica de los dltimos siglos del [11 milenio a.C. no es un colapso a que
sucederia una organizacién completamente nueva sino un nuevo balance en los modos de
acople de las | 6gicas preexistentes de estructuracion social.

¢Por qué ciertas percepciones corrientes del paso del Reino Antiguo a Primer Periodo
Intermedio insisten en sugerir un escenario descripto en términos de “colapso”? Més ala de
las variantes entre las diversas caracterizaciones, es posible notar que, en general, suelen ser
solidarias en su concepcidn ontoldgica acerca de 1o histérico. No es éste € lugar para una
consideracion en profundidad de tal problema. Pero puede sefialarse, al menos, que subyace a
todas ellas cierta vision “cosista” de lo instituido: los individuos, las instituciones, los

periodos son percibidos en tanto objetos “naturales”, homogéneos, discretos, de modo tal que

|as propiedades que los caracterizan definen algo asi como las esencias de tales objetos29. Las

homogeneidades resultantes de esos procedimientos generan la falsa impresion de que las

25 Acerca de la vision “cosista” de lo instituido, cf. Lyotard (1989 [1979], 46). Sobre la nocion de “hacer
instituyente”, cf. Veyne (1984 [1978], 215; cf. pp. 199-238). Esta perspectiva ha sido propuesta en Campagno
(2002, 65-66, 82-85).

45



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

cosas son “en si”, sostenidas por unas propiedades que las tornan macizas. Cuando esas
propiedades no se registran, todo parece “colapsar”. Bajo semejante percepcion, la crisis del
dispositivo estatal central dominante durante la mayor parte del Il milenio aC. es
interpretada como € final de toda una época y una sociedad porque —de un modo més o
menos espontaneo— se acepta que ese dispositivo constituye la “esencia” de esa época y esa
sociedad.

Sin embargo, tan pronto se abandona esa vision cosista, €l panorama cambia. Un punto
de vista como € que se ha intentado proponer agui, a partir de las précticas y las l0gicas
sociales, proporciona otra perspectiva ontolégica acerca de la indole de lo historico-social,
que desnaturaliza ese tipo de objetos “en si” y permite interpretar a partir del “hacer
instituyente”, antes que de aquello que se presenta como instituido. Desde esta perspectiva, es
posible notar que esas entidades usual mente interpretadas como portadoras de una esencia que
propulsa unos modos de ser y de hacer pueden, en rigor, estar implicadas simultdneamente en
una diversidad de précticas, que las construyen como tales entidades y las integran en
distintas |6gicas sociales. Asi, € estudio del cambio histérico se centra en las condiciones que
conducen a cese de la reproduccién de una préctica, ala emergencia de précticas nuevas, 0 a
la configuracion y reconfiguracion de l0gicas sociales, 10 que no da lugar a la percepcion de
completos colapsos de sociedades 0 épocas. Esa misma crisis del dispositivo estatal central,
que las miradas tradicionales perciben en términos de catéstrofe, se puede advertir entonces
como una dindmica que genera nuevos modos de articulacion entre |0gicas sociales que se
hallan presentes tanto antes como después de tal crisis.

La percepcion de lo historico a partir de las practicas permite sustraerse de la
atribucion de esencias absolutas a cualquier entidad, desde los individuos hasta las épocas.
¢ESs, pongamos por caso, Pepi Il un rey? Si, ciertamente, pero, ¢es solo eso? ¢NO es acaso
también un padre, 0 un devoto de los dioses? Se podra argliir que lo primero es mas decisivo,
pero eso solo puede determinarse en funcion de las préacticas que € andlisis considera. Del
mismo modo, Herkhuf y Ankhtifi no son solo funcionarios, asi como tampoco son solo
patrones, o solo parientes. Son todo eso, en funcién de las practicas en las que se implican y
de las |6gicas que en cada situacion los interpelan. En cuanto alas épocas, € analisis centrado
en las préacticas permite sustraerse de la presuncién de homogeneidad para denominadores
temporales tales como “Reino Antiguo” y “Primer Periodo Intermedio”, una presuncion que
es solidaria con laidea de un colapso genera como modo de pasaje de una entidad a la otra.
Por cierto, més ala de la utilidad operativa de tales denominadores como referencias de

periodizacion general, e cese de la reproduccién de un ordenamiento politico bien puede ser

46



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

un criterio para secuenciar histéricamente. Pero ha de tenerse presente que la seleccion de tal
crisis como criterio de secuenciacion corresponde a una estrategia analitica, no a la esencia de
lo histérico. Dicho de otro modo, tampoco hay épocas “en si” sino en funcion de los

problemas que el historiador decide considerar.

Bibliografia

ANDREU, G. (1997 [1994]). Egypt in the Age of Pyramids, Ithaca.

ASSMANN, J. (2002 [1996]). The mind of Egypt. History and meaning in the time of the
pharaohs, Cambridge MA / London.

BREASTED, H. (1962 [1906]). Ancient Records of Egypt, val. I, New Y ork.

CAMPAGNO, M. (2002). De los jefes-parientes a los reyes-dioses. Surgimiento y consolidacion
del Estado en el antiguo Egipto, Aula Agyptiaca Studia 3, Barcelona.

CAMPAGNO, M. (2006). “De los modos de organizacion social en el Antiguo Egipto: Logica
de parentesco, 16gica de Estado”, en Campagno, M. (ed.), Estudios sobre parentesco y Estado
en el antiguo Egipto, Buenos Aires, 15-50.

CAMPAGNO, M. (2009a). “Parentesco, patronazgo y Estado en las sociedades antiguas: A
modo de introduccion”, en Campagno, M. (ed.), Parentesco, patronazgo y Estado en las
sociedades antiguas, Buenos Aires, 7-24.

CAMPAGNO, M. (2009b). “Tres modos de existencia politica: jefatura, patronazgo y Estado”,
en Campagno, M. (ed.), Parentesco, patronazgo y Estado en las sociedades antiguas. Buenos
Aires, 341-351.

CAMPAGNO, M. (2011). “Lo patronal, lo estatal y lo parental en la Autobiografia de Ankhtifi
de Mo‘alla”, Antiguo Oriente 9, 85-102.

CAMPAGNO, M. (en preparacion). “Del patronazgo y otras logicas de organizacion social en el
valle del Nilo durante el III milenio a.C.”.

CouLON, L. (1997). “Véracité et rhétorique dans les autobiographies égyptiennes de la
Premicre Période Intermediaire”, Bulletin de I’Institut Francais d’Archeologie Orientale 97,
109-138.

DANERI DE RODRIGO, A.(1992). Las Dinastias VII-VIII y e periodo heracleopoitano en
Egipto. Problemas de reconstruccion histérica de una época de crisis, Coleccion Estudios 3,
Buenos Aiires.

DIAMOND, J. (2005). Collapse: How Societies Choose to Fail or Succeed, New Y ork.
DRIOTON, E. y VANDIER, J. (1964 [1952]). Historia de Egipto, Buenos Aires.

EISENSTADT, SNN. y RONIGER, L. (1984). Patrons, Clients and Friends. Interpersonal
Relations and the Sructure of Trust in Society, Cambridge.

FORTES, M. (1969). Kinship and the Social Order, London.

FRANKE, D. (2001). “First Intermediate Period”, en Redford, D.B. (ed.), The Oxford
Encyclopedia of Ancient Egypt, vol. I, Oxford, 526-532.

FRANKE, D. (2006). “Firsorge und Patronat in der Ersten Zwischenzeit und im Mittleren
Reich”, Sudien zur Altagyptischen Kultur 34, 159-185.

GELLNER, E. (y otros) (1986 [1977]). Patronosy clientes, Gijon.

HAssAN, F. (2011). “The Fall of the Egyptian Old Kingdom”, en BBC History. Ultima
actualizacion: 17/02/ 2011

http://www.bbc.co.uk/history/ancient/egyptians/apocalypse egypt 01.shtml).

Kemp, B.J. (2006). Ancient Egypt. Anatomy of a Civilization, 2" ed., London / New Y ork.
LICHTHEIM, M. (1973). Ancient Egyptian Literature, vol. |, Berkeley.

LYOTARD, F. (1989 [1979]). La condicion postmoderna, Barcelona.

47


http://www.bbc.co.uk/history/ancient/egyptians/apocalypse_egypt_01.shtml

ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

MAISELS, Ch. (1987). “Models of Social Evolution: Trajectories from the Neolithic to the State”,
Man (N.S) 22, 331-359.

MAIsSeELS, Ch. (1990). The Emergence of Civilization. From Hunting and Gathering to
Agriculture, Cities, and the Sate in the Near East, London.

MCANANY, P.A. y YOFFeE, N. (eds) (2010). Questioning Collapse. Human Resilience,
Ecological Vulnerability, and the Aftermath of Empire, Cambridge / New Y ork.

MORENO GARCIA, J.C. (2004). Egipto en e Imperio Antiguo (2650-2150 antes de Cristo),
Barcelona.

MORENO GARCIA, J.C. (2005). “Elites provinciales, transformations sociales et idéologie ala
fin de I’Ancien Empire et a la Premiére Période Intermédiaire”, en Berger el-Naggar, C. y
Pantalacci, L. (eds.), Des Néferkaré aux Montouhotep. Travaux archéologiques en cours sur
la fin de la Vle dynastie et la Premiere Période Intérmediaire, Travaux de la Maison de
I’Orient 40, Lyon, 215-228.

MORENO GARCIA, J.C. (2009). “El Primer Periodo Intermedio”, en Parra, J.M. (ed.), El
Antiguo Egipto, Madrid, 181-208.

MORENO GARCIA, J.C. (2009-10). “Introduction. Elites et états tributaires: le cas de I’'Egypte
pharaonique”, en Moreno Garcia, J.C. (ed.), Elites et pouvoir en Egypte ancienne = Cahiers
de Recherches de I'Institut de Papyrologie et d’Egyptologie de Lille 28, 11-50.

MORENZ, L.D. (2009-10). “Power and Status. Ankhtifi the Hero, founder of a New
Residence? ”, en Moreno Garcia, J.C. (ed.), Elites et pouvoir en Egypte ancienne = Cahiers
de Recherches de I'Institut de Papyrologie et d’Egyptologie de Lille 28, 177-192.

MORRIS, E. (2006). “‘Lo, Nobles Lament, the Poor Rejoice’. State Formation in the Wake of
Social Flux”, en Schwartz, G.M. y Nichols, J.J. (eds.), After Collapse: The Regeneration of
Complex Societies, Tucson, 58-71.

ProH, E. (2006). “Reyes y ‘parientes’ en la época de El Amarna en Palestina”, en Campagno,
M. (ed.), Estudios sobre parentesco y Estado en el antiguo Egipto, Buenos Aires, 167-188.
SAHLINS, M. (1983 [1974]). Economia en la edad de piedra, Madrid.

SCHENKEL, W. (1965). Memphis — Herakleopolis — Theben. Die epigraphischen Zeugnisse
der 7.-11. Dynastie Agyptens, Agyptologische Abhandlungen 12, Wiesbaden.

SEIDLMAYER, S. (2000). “The First Intermediate Period (c. 2160-2055 bc)”, en Shaw, L. (ed.),
The Oxford History of Ancient Egypt, Oxford, 118-147.

SPANEL, D. (1984). “The Date of Ankhtifi of Mo‘alla”, Géttingen Miszellen 78, 87-94.
STRUDWICK, N. (2005). Texts from the Pyramid Age, Writings of the Ancient World 16,
Atlanta.

TAINTER, J.A. (1988). The Collapse of Complex Societies, Cambridge / New Y ork.

TAINTER, J.A. (1999). “Post-Collapse Societies”, en Barker, G. (ed.), Companion
Encyclopaedia of Archaeology, vol. 1, London / New Y ork, 988-1039.

URK. | = SETHE, K. (1933). Urkunden des Alten Reichs, val. I, Leipzig.

VANDIER, J. (1950). Mo ‘alla. La tombe d’Ankhtifi et la tombe de Sebekhotep, Bibliothéque
d’Etude 18, Le Caire.

VERCOUTTER, J. (1986 [1965]). “El fin del Imperio Antiguo y el Primer Periodo Intemedio”,
en Cassin, E., Bottéro, J. y Vercoutter, J. (eds.), Los Imperios del Antiguo Oriente |. Del
Paleolitico a la mitad del Segundo Milenio, México, 249-270.

VEYNE, P. (1984 [1978]). Como se escribe la historia. Foucault revoluciona la historia,
Madrid.

WILSON, J. (1988 [1951]). La cultura egipcia, México.

48



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

1
PRIVILEGIOSCLERICALESY POLITICA SOCIAL DE CONSTANTINO

José Fernandez Ubifia
Universidad de Granada

Pocos temas histérico han despertado tanto interés, en el pasado y en € presente, como la
conversion de Constantino al cristianismo y su politica de favor hacialalglesiay € clero. A
menudo se ha calificado este acontecimiento como “revolucionario”, como el final de una
épocay € inicio de otra, tanto parala lglesia como para el Estado. Pero el desacuerdo surge
en cuanto a su valoracion y trascendencia teolégica: frente a los elogios de ortodoxos y
catélicos hacia este primer emperador cristiano, la historiografia protestante vio casi siempre
en é a uno de los principales responsables de la degeneracion materialista de la Iglesia 'y del
clero, ala que sdlo pondriafin la Reforma luterana.

Engullidos, en cierto modo, por este secular debate religioso, que agui eludimos, se ha
prestado mucha menos atencion, a menos hasta fechas recientes, a las consecuencias no
religiosas de la politica clerical constantiniana, tema a que consagramos las paginas que
siguen. A este fin, analizaremos en particular tres hechos, a) la consideraciéon imperial del
episcopado como un ordo institucionalmente privilegiado, b) el impacto socia de las
donacionesimperiaes alasiglesias, y c) latransformacion de lajusticia mediante la audientia
episcopalis, € privilegiumfori y el rango legal otorgado alos acuerdos conciliares.

Nuestra hipétesis de partida es que los privilegios clericaes no redundaron
exclusivamente en beneficio material (o perjuicio moral) de la Iglesiay de su jerarquia, sino
también del Imperio y de sus clases dominantes, y hasta cierto punto del pueblo, pues gracias
aellos los obispos pudieron llevar a cabo unaingente labor de asistencia social y actuar como
jueces y mediadores de conflictos cotidianos, religiosos o no, dando de este modo alajusticia

una dimension popular de la que carecian lasinstancias judiciales del Estado.

Trasfondo histérico y objetivos de la politica religiosa de Constantino.

Constantino se aduefio de la parte occidental del Imperio tras una prolongada serie de pactos y
de conflictos bélicos (306-312) con diversos tetrarcas y emperadores de dudosa legitimidad,
entre ellos su suegro, € emperador Maximiano, y su yerno Majencio. A éste, como es bien
sabido, lo derrot6 en la decisiva batalla de Puente Milvio (octubre del 212), que le abrio las

puertas de Romay le dio € control detodo € Occidente imperia. Segun la tradicién cristiana,

1 Este trabajo es fruto del Proyecto de Investigacion La lglesia como sistema de dominacion en la Antigiiedad
Tardia (HAR2012-31234), patrocinado por el Ministerio de Economiay Competitividad de Esparia.

49



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

avalada por e propio Constantino, esta victoria la obtuvo gracias a apoyo de Cristo y fue la
razon inmediata de su conversion al cristianismo. Aungque meses después (primavera del 313)
Constantino sell6 en Milan un acuerdo con Licinio, emperador de la parte oriental del
Imperio, que incluia el matrimonio de éste con Constancia, hermana de Constantino, y € fin
de las persecuciones contra el cristianismo, a que se devolverian de inmediato las
propiedades confiscadas, pronto estallaron las rivalidades entre ambos emperadores y €
enfrentamiento armado se saldd, en e verano del afio 324, con la victoria militar de
Constantino y su conversion en emperador unico de un Imperio unificado. También en esta
ocasion, la guerra tuvo un fuerte componente religioso, pues la propaganda constantiniana la
presentd como una especie de cruzada en favor de los cristianos de Oriente, hostigados
supuestamente por Licinio, y € propio emperador creyd desde entonces actuar como una
especie de vicario o prefecto del pretorio de Cristo, a quien atribuia todas sus victorias. Como
consecuencia de €ello, fue a partir de este afio, y hasta su muerte en mayo del 337, cuando
Constantino llevd a cabo una politica més intensa de privilegios hacia €l clero y la Iglesia,
siempre en la creencia de que la debida veneracién a dios cristiano y la unidad de sus
sacerdotes eran requisito imprescindible del bienestar social, de la seguridad imperia y de la
Suya propia.

Por otra parte, Constantino fue un testigo directo de la persecucion anticristiana
desatada en Oriente por Diocleciano y Galerio en e afio 303, y de su propagacion, con menos
virulencia, por diversas regiones occidentales, en algunas de las cuaes (Britania, Galia,
Hispania) regia su padre Constancio. Esta persecucion, que Constantino percibié como una
auténtica guerra civil, puso apruebalaunidad y fortalezadelalglesia, y supuso un auténtico
fracaso para los emperadores perseguidores. Baste recordar que €l principal de ellos, Galerio,
no sélo reconocio en su lecho de muerte (abril del 311) este fracaso, sino también la
necesidad de que los cristianos y su dios, Cristo, se convirtiesen en aliados y soportes del
Imperio para asegurar su pervivenciay e bienestar de sus stbditos. Palinodia similar cantaria
dos afios después e emperador Maximino Daya, que se habia empecinado en proseguir en sus
dominios orientales una cruenta e inGtil persecucion de los cristianos. Asi pues, vencedores o
perseguidores, todos estos emperadores (no solo Constantino) acabaron reconociendo a
cristianismo y a su representacion terrenal, la Iglesia, como baluartes fundamentales del
Imperio. Este hecho, es, pues, fundamental para entender la politica clerical de Constantino.

Tras tantas guerras y persecuciones, no sorprende que recuperar la paz militar, socia y

religiosa fuese e objetivo prioritario de Constantino, y que se propusiese conseguirlo con la

50



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

colaboracion estrecha de los cristianos. Asi 1o reconocio e mismo emperador en un célebre

pasaje de la biografia que le consagrd Eusebio de Cesarea (Vida de Constantino, 2, 65):

Me propuse, en primer lugar, hacer converger en una sola pauta de
comportamiento las opiniones que todos los pueblos sustentan sobre
la divinidad; en segundo lugar, restaurar y reconstruir el cuerpo
comun de la poblacién, que se hallaba como aquejado de una grave
herida. Al apuntar a estos dos blancos, atendi al primero con € ojo
secreto de la reflexion, e intenté enderezar 10 segundo con la fuerza
del poder militar, consciente de que si yo lograba establecer, segin
mMiS ruegos, una comun armonia de sentimientos entre todos los
servidores de Dios, la administracién general de los asuntos de
estado se beneficiaria de un cambio que correria parejo con los pios
pareceres de todos (Traduccion de M. Gurruchaga).

Debe tenerse igualmente en cuenta, en otro orden de cosas, que laiglesia que conocio
Constantino a inicios del siglo IV distaba mucho de las pequefias y dispersas comunidades
cristianas fundadas por los apéstoles, Pablo y 1os primeros misioneros en los siglos | y 11, Su
transformacién nos interesa ahora, principalmente, en lo que atafie a sus dirigentes (el cleroy,
en especial, los obispos), cuyo papel en estos primeros siglos habia sido muy modesto (en
concordancia con la modestia de las comunidades entonces existentes) y supeditado al
estrecho control de los fieles, que entonces eran quienes elegian y deponian a sus ministros.
El prestigio y la autoridad episcopal se reforzaron considerablemente a lo largo del siglo 1l
tanto dentro de las comunidades y en e plano espiritual, como fuera de las mismas y en un
plano més material, econdmico y social?.

Los obispos reforzaron su autoridad en € &mbito espiritua gracias, sobre todo, a su
funcién como maestros y transmisores de una doctrina que se consideraba apostdlica, esto es,
originaria de los apostoles, y que, en consecuencia, aseguraba mediante su fe y observanciala
salvacion eterna. De este modo, 10s obispos no sblo ensefiaban una doctrina salvifica, sino que
podian desacreditar y condenar las doctrinas impartidas por otros cristianos y excomulgar a
éstos como hergies. Fue este poder € que permitié a la Iglesia derrotar a movimiento
gnostico y a sus paladines, que de tanto prestigio gozaron en los siglos Il y Ill. A esta
autoridad doctrinal se sumo €l poder de las llaves, es decir, de perdonar los pecados y

asegurar asi la salvacion del ama. Gracias a estas dos atribuciones (doctrina apostolica y

2 Aunque son innumerables |os estudios de detalle, todavia no tenemos una monografia de referencia sobre la
evolucion del poder episcopa entre los siglos | y V. Desde una perspectiva eclesiéstica, merecen destacarse los
trabajos de Dix (1946, 183-303) y Telfer (1962). Entre los mas recientes, aunque rara vez abarcan € periodo
indicado, cabe recordar los de Chadwick (1980, 15-22), Hunt (2001, 238-276) y Rapp (2005). Un breve estado
de la cuestion puede verse en Fear, Fernandez Ubifia, Marcos (2013, 1-11) y Fernandez Ubifia (en prensa).

51



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

poder de las llaves) los obispos pudieron reclamar con éxito un lugar privilegiado dentro de
las comunidades y hasta identificarse con ellas. Consecuentemente, como afirmaba Cipriano
de Cartago (Epistola 66, 8,3), si fuera de la Iglesia no podria en adelante obtenerse la
salvacion, tampoco seria posible hacerlo si no se estaba en comunién con su obispo.

Tan extraordinarias e insdlitas competencias espirituales del episcopado fueron
acompafiadas de otras de orden material y de incidencia social no menos importante. En
efecto, la expansion y enriquecimiento del cristianismo habia dado una enorme dimension
social a la caridad cristiana, gestionada por los obispos, sobre todo en las ciudades mas
importantes del Imperio y en aquellas donde habria logrado amplia implantacion. Eran
muchas las iglesias que ya en € siglo I, pero sobre todo durante € siglo 1ll, [levaron a cabo
un intenso programa de asistencia social, atencion de enfermos, ayuda a viudas y huérfanos,
alimentacion y cuidado de menesterosos, rescate de cautivos y auxilio incluso de personas sin
trabagjo. Un variado y detallado muestrario de esta generosidad eclesial puede verse en la
correspondencia de Cipriano, en Lactancio, en el dossier donatista, en la Historia eclesiastica
de Eusebio y en la Didascalia apostolorum, asi como en otras muchas fuentes menos
relevantes. Lo que ahora importa subrayar es que esta actividad caritativa, que fue posible
gracias a las donaciones de los fieles, muchos de ellos pertenecientes a los sectores sociales
mas acomodados, podria explicar por si sola, como a menudo se ha sefialado, |a extraordinaria
difusion del cristianismo en esas fechas y su profundo arraigo en las ingtituciones y en lavida
publica de todo € Imperio3.

Esta fortaleza del cristianismo y su eficaz vertebracién jerérquica dejan ver que la
llamada conversion de Constantino no fue, en absoluto, una decision errética. El Estado,
entonces representado por e emperador, y la Iglesia, representada por sus obispos, se
necesitaban en grado similar, y por eso su aianza fue tan importante para ambos y los

transformd en similar medida, como veremos seguidamente.

Los privilegios clericales y su dimension social y politica.

La catarata de privilegios que Constantino concedié al clero cristiano es sobradamente
conocida y ha sido objeto de excelentes estudios monogréficos, por lo que agqui nos
limitaremos a recordar los que més interesan al tema que indagamos, sin olvidar que en su
mayoria mas venian a reconocer legalmente una realidad que a transformarla*. Apenas tomé
posesion de la parte occidental del Imperio, ainicios del afio 313, Constantino ordeno que los

3 Stark (2009, 73 ss.).
4 Andlisis de detalle, fuentes y bibliografia en Drake (2000, 315 ss.), Fernandez Ubifia (2009, 81-119) y Barnes
(2011, 131 ss.).

52



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

clérigos quedasen exentos de toda funcion publica, en recompensa por los beneficios que sus
servicios religiosos reportaban alos asuntos publicos del Estado®. Aunque el proposito de esta
ley fuese de indole espiritual (evitar la contaminacion del clero con el politeismo en los
rituales ciudadanos), su consecuencia mas inmediata fue que los cargos clericales comenzaran
a ser codiciados por las oligarquias urbanas, bien por |os beneficios que reportaban, bien para
asi eludir las onerosas cargas curides. Y la Iglesia, como lament6 Eusebio (Vida de
Constantino, 4, 54, 2), se poblé de impostores.

Esta politizacion o secularizacion de la clericatura se pone de relieve en las medidas
con que Constantino intentd, sin éxito, frenarla. En esencia, tenian un doble caracter: por una
parte pretendian limitar el nUmero de clérigos, como si de un ordo politico se tratara, y, por
otra, prohibian €l acceso alaclericaturaalos opulenti, es decir, alos sectoresricos, con € fin
de que éstos atendieran a las necesidades administrativas del Imperio y la Iglesia al cuidado
de los pobresS. Estas leyes parecen confirmar las tesis de Mazzarino (1980, |11, 658-61) sobre
la economia dual en la que vive e Imperio tras su cristianizacion: por un lado, la economia
estatal, basada en los impuestos y preocupada prioritariamente de asegurar la burocraciay la
eficiencia militar, y, por otro, la economia eclesiastica, basada en los donativos y limosnas, y
preocupada sobre todo por |os pobres, que entonces eran la mayoria de la poblacion.

Conviene, sin embargo, observar que Constantino dio un trato especialmente
privilegiado tan s6lo a una minoria episcopal, a la que confid la paz religiosa en todo el
Imperio, a cuyo fin la colmé de riquezas y financio la construccién de basilicas que en cierto
modo escenificaban su poder y autoridad. Incluso é mismo aceptd como titulo honorifico €
de “obispo general” (Eusebio, Vida de Constantino, 1,44) y “obispo de los de fuera” (Ibidem,
4, 24). De este modo, a una clericaturaintegrada por gente humilde y entregada a los servicios
sociales, se superpuso una élite episcopal cuyo prestigio e influencia no desmerecian a de las
clases dominantes romanas. EI mimo con que Constantino traté a esta minoria episcopal se
reflgga ya en su carta del afo 313 a Ceciliano de Cartago, en la que le informaba de un
donativo de tres mil folles’ para los “ministros de la legitima y santisima religion catdlica” de
Africa, Numidia y Mauritania, dinero que debia repartirse de acuerdo con un documento
elaborado por e obispo Osio de Cérdoba, ala sazén consgjero imperial, y le sugeria, ademas,

gue acudiese a las autoridades provinciales s |0 estimaba necesario para solventar los

5 Eusebio, Historia Eclesiastica, 10, 7, 1-2; Codigo Teodosiano, 16, 2, 1y 2 (afios 313 y 319 respectivamente);
16.2.7 (afio 330); Optato, Apéndice 10, 37.

6 Codigo Teodosiano, 16.2.6 (afio 326/329); 16.2.3 (afio 329). Cf. Escribano Pafio (en prensa).

7 Eusebio, Historia Eclesiastica, 10, 6, 1-5. Segin Jones (1964, 26y 431), con un follis podria alimentarse una
persona durante un afio.

53



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

conflictos internos que entonces aquejaban a las iglesias africanas. La financiacion de
basilicas en Cirta'y € programa edilicio llevado a cabo en Roma, Constantinopla 'y Tierra
Santa son otras muestras de esta politica imperia a favor de la Iglesia y de sus élites
episcopales. Pero debe recordarse que esta generosidad imperial, incrementada tras su victoria
sobre Licinio € afio 324 y la consiguiente reunificacion del Imperio bajo su mando, no eran
sino una expresion de la creencia constantiniana en la proteccion imbatible que le aseguraba
Cristo. De ahi que no tuviera reparo alguno en financiar estos gastos mediante el expolio de
templos paganos, y que su prodigalidad pareciera por momentos inagotable, ora dotando las
basilicas mas importantes con cuantiosos legados para su sostenimiento, ora regalando fincas
y trigo para la manutencion de gente sin recursos, nifios huérfanos y viudas... y enormes
cantidades de ropa paralos desnudos e indigentes (Eusebio, Vida de Constantino, 4, 28).
Aungue las medidas constantinianas en favor de la Iglesiay de su jerarquia estuviesen
justificadas, en Ultima instancia, por sus aparentes beneficios de orden politico y militar, en la
préctica supusieron una transformacion radical del oficio episcopal, a darle una dimension
socidl, juridicay ciudadana apenas esbozada en |os siglos anteriores. El patrocinio episcopa y

la audientia episcopalis fueron sus principal es exponentes, como veremos seguidamente.

Las donacionesimperialesalalglesiay suincidencia social.
Aun cuando Constantino tuvo una llamativa inclinacion, censurada por algunos historiadores
antiguos, a obsequiar prodigamente a sus amigos y aliados®, los bienes legados a la Iglesia
fueron de tal magnitud que, sin duda, constituyen una de las mayores transferencias de
propiedades atestiguada en |a historia de Roma desde la época de Augusto®. Su ejemplo fue,
ademas, seguido por numerosos potentados cristianos, a los que e propio emperador facilitd
legalmente las donaciones a la Iglesia incluso en su lecho de muerte (CTh 16,2,4, ddl afio
321). Conocemos €l caso de un tal Gallicanus, quiza €l consul del afio 330, que dond a la
iglesiade Ostiatierras que rentaban cercade 870 solidi (Liber Pontificalis, 34). De este modo,
las divitiae ecclesiarum, que ya antes eran imponentes, experimentaron un incremento
espectacul ar™®.

Al vdorar histéricamente las consecuencias de la liberalitas constantiniana debe

tenerse en cuenta que no beneficid atodas las iglesias por igual, sino que se canalizd através

8 Z6simo, 2, 38, 1; Eutropio Breviario, 10,4.

9 Millar (2003, 26).

10 Jones (1964. 90 y 898-99). Este autor calcula en més de 30.000 solidi (unas 400 libras de oro) las rentas
anuales que recibian las iglesias de Roma. Seglin Teodoreto (Historia Eclesiastica, I, 10), el emperador ordend a
los gobernadores de todo € Imperio dar subsidios a las virgenes, a las viudas y a clero en una cantidad tres
veces superior alade su época, que ya era enorme.

54



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

de algunas sedes y obispos privilegiados. Fue esta minoria la que se convertiria en breve
tiempo, s ya no lo era, en una clase potentada con capacidad para decidir qué personas
(clérigos 0 no) eran los beneficiados finales de la generosidad imperial: fue el caso de Osio en
Hispania, de Ceciliano en Africa, de Eusebio de Nicomedia en Oriente, de Atanasio en Egipto
o de los diversos obispos de Roma y Constantinopla, a todos los cuales Constantino parece
dirigirse como s fueran altos magistrados religiosos™. No sorprende que ellos mismos se
sintieran superiores a comun de losfieles y al resto de los clérigos y que asi 1o escenificaran
sentdndose en tronos elevados dentro de las iglesias (Eusebio, Historia Eclesiastica, 10, 4,44),
ni tampoco que gente poderosa e indeseable ambicionara ocupar las sillas episcopales
(Eusebio, Vida de Constantino, 4, 54,2).

La mayoria de los obispos, sin embargo, apenas se beneficiaria de los donativos
imperiales y solo recibiria, a lo mas, lo que su metropolitano u otros obispos privilegiados
decidieran darle. De hecho, como ya hemos sefidlado, € propio Constantino degjo claro que €l
clero, en cuanto grupo religioso, debia pertenecer alas clases humildes y ser sostenido por la
caridad de susiglesias, y por eso prohibié que los opulentos accediesen ala clericatura. Quiza
esto explique que durante todo € siglo IV |a cancilleriaimperial utilice el término clerici con
gran imprecision, en tanto que e estatus episcopa se revistio pronto de tal dignidad que
nunca necesitd, ni quiso, ningun titulo oficial, y hasta e propio Constantino, segin hemos
sefialado, gustaba asumirlo de modo honorifico™.

Pero ni esta marginacion politica de amplios sectores clericales, ni la corrupcion de
numerosos obispos mermaron la extraordinaria capacidad asistencial de la Iglesia. Asi 1o
atestigua Juliano el Apdstata, que propuso a los sacerdotes del culto tradicional asumir un
servicio similar, pues sabia bien que la caridad era un pilar basico de los galileos y una
carencia grave del “helenismo” (Epistolas 89b, 305b-d; 84 429-30), ago en lo que coincide
con Lactancio (Instituciones divinas, 5, 9,17; 6, 12,21). De ello da iguamente fe e pagano
Amiano (27,3,14-15), que contrapuso lainmoralidad y avaricia de un pufiado de arribistas ala
humildad y entrega de la mayoria de obispos, algo que también reconocio la Historia Augusta
(Vida de Algjandro Severo, 45,6-7).

La eficacia y oportunidad histérica de la asistencia socia queda igualmente puesta de
relieve en € hecho de que Constantino y sus sucesores considerasen el patrimonio eclesiastico

e incluso los negocios clericales como bienes y actividades de utilidad publica, sin duda

11 Eusebio, Historia Eclesiastica, 10, 6,1-5; 10, 2,2; Vida de Constantino, 2, 24,6; 2, 46,3; 3, 10; Concilio de
Nicea, canon 6. Sabemos que algunos de estos obispos procedian de las clases mas ricas (entre ellos Eusebio de
Nicomedia, seguin Atanasio, Apologia segunda, 9) y que, por tanto, nada debian en esto a Constantino.

12 Mazzarino (1974, 171- 82).
55



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

porque, a distribuirse, en gran parte, entre los méas necesitados, contribuia de manera decisiva
al mantenimiento de la paz social™®. Conviene, sin embargo, observar que esta actividad
caritativa, precisamente por el aumento ingente de los bienes distribuidos y del nimero de
beneficiarios, cambia ahora de significado. Ya no es e obispo un mero gestor de bienes
comunitarios que, entre otros fines, atienden a necesidades concretas de algunos fieles. El
obispo, sobre todo en las grandes ciudades, se convierte é mismo en un gran potentado que
velapor el bienestar de |los ciudadanos, ya en su mayoria formalmente cristianos. Actla, pues,
como un patrono de la ciudad, que protege a sus subordinados, clérigos y laicos, como lo
hacia e patrono romano con sus clientes y amici. De este modo, los grandes jerarcas
cristianos coadyuvaron ala difusion del sistema de patrocinio y clientela que por estas fechas
se iba imponiendo en todo e Imperio y en todos los &mbitos de la vida publica, socia y
religiosa, incluso en las mentalidades y en la ideologia dominante, algo que se hara evidente
con los sucesores de Constantino. ES, por tanto, 16gico que e pueblo, cristiano 0 no, viese
cada vez menos a sus obispos como guias espirituales y més como protectores terrenales,
como deja ver Gregorio Nacianceno (Oratio 42.24) al quejarse de que los fieles ya “no buscan
sacerdotes... Sino patronos poderosos”. De ahi que algunos clérigos prepotentes se vieran
entonces envueltos en episodios mundanos, no siempre gemplares, a frente de sus méas
fandticos seguidores, como ilustran las biografias del papa Damaso, Ambrosio, Basilio,
Atanasio o Cirilo de Alglandrial4. Visto en perspectiva historica, asombra contemplar cémo la
jerarquia catdlica, que tanto habia padecido en las persecuciones anticristianas de los siglos 11
y 1V, se ha convertido ahora en una clase privilegiada e intolerante, decidida a eliminar a sus
propios hermanos de fe que no acataran sumisamente el dogma establ ecido, dogma que no era
las més de las veces sino la norma religiosa impuesta o sancionada por € emperador de turno.
Posiblemente sea esta evolucion clerical 1a mejor ilustracion de la distancia imperceptible, y
tan facilmente transitable, que separa al martir del verdugo, como en su poema “El
inquisidor” y con versos tan precisos, tiempo atras nos hizo ver nuestro Jorge Luis Borges.

A este protagonismo socioeconomico debe sumarse, en fin, € control que los obispos

ejercen a partir de ahora sobre magistrados municipales y provinciales cristianos™, lo cua no

13 Codigo Teodosiano, 16, 2,6 (afio 326/329); 16, 2,14 (afio 356); 13, 1,5 (afio 364). Cf. Bgjo (1986-7, 189-94).
14 Un amplio elenco de testimonios puede verse en Fernandez Ubifia (2013, 21-49). Cf. ademés Lizzi (1987);
Consolino (1989, 969-91); Teja (1993,213-230); Lepelley (1998, 17-33) y Brown (2002, esp. 45-73).

15 Si el canon 56 de Elvira, siguiendo principios puristas, prohibe alos duoviri entrar en laiglesia durante el afio
gue duraba su magistratura, €l canon 7 del Concilio de Arlés se muestra mucho mas pragmatico al acordar que
los gobernadores cristianos recibiesen cartas eclesiasticas de comunién con la condicion de que ali donde
gjercieran su cargo fuesen supervisados por € obispo local, que los excomulgaria si cometian algln acto
contrario a la disciplina eclesiastica. Poco después de la muerte de Constantino, a Osio de Cérdoba y a sus
colegas reunidos en el Concilio de Sérdica (343) les atenaza una nueva e inesperada preocupacion: la avalancha

56



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

solo les permitia influir decisivamente en la vida pablica, sino que los convertia de hecho en
censores y jueces supremos de lamisma. El alcance potencial de esta funcion supervisora solo
Se apreciara més tarde, sobre todo en casos como e enfrentamiento de Ambrosio con
Teodosio y lacondena de éste por el asunto de TesalOnica. Este poder factico del obispo pone,
por otra parte, de relieve que las dos economias sefidladas por Mazzarino, la eclesia y la
imperial, no constituian dos mundos estancos, hitidamente separados, sino que se
interrelacionaron y condicionaron mutua y contantemente. Y si e conflicto no estall6 ya en
tiempos de Constantino se debié a la estima carismatica, excepcional por tanto, que los
obispos tributaron a este emperador (al que igualaron a los apostoles y a un obispo del siglo),
asi como a aprecio singular que éste sintié por los obispos como intermediarios divinos y
garantes del bienestar y de la seguridad imperial16. Cuando esta estimay confianza mutua se

rompa, con los sucesores de Constantino, € conflicto serainevitable.

Laaudientia episcopalisy lajusticiaromana.

Entre los privilegios otorgados a clero destacan los de naturaeza juridica, en
particular conceder rango de ley a los acuerdos sinodales, a los que Constantino estimaba de
inspiracion divinal?, y, la llamada audientia episcopalis, que convertia a los obispos en €
principal 6rgano judicial del Imperio. La primera medida, ademés de disminuir notoriamente
la autonomia primigenia de las congregaciones, afianzé la estructura diocesana e imperia de
la Iglesia, capitalizada por los poderosos obispos metropolitanos, e impulsd de este modo la
jerarquizacion interna de las sedes episcopales y de sus titulares, a los que dio un
protagonismo dificil de exagerar no sélo en el &mbito espiritual, sino también en € politico.

La audientia episcopalis, que ya recogia de manera farragosa una constitucién del afio
318 (Codigo Teodosiano, 1, 27), es aclarada el afio 333 en la Constitucion sirmondiana 1, que
estipulaba lo siguiente: 1) Se permite transferir a obispo cualquier proceso incoado ante un
juez ordinario. La decision podia tomarse por iniciativa de una de las partes y sin tener en
consideracion el momento procesal, incluso cuando la sentencia estaba a punto de emitirse. Al
obispo se le otorgaba, pues, una jurisdiccion inter nolentes, que desbordaba los limites
tradicionales del arbitrge inter volentes (Digesto, 4, 8, 11, 4) y lo integraba en € organigrama
judicial de Roma. 2) La sentencia dictada por un obispo era sagrada, inviolable e inapelable.

de gente poderosa y corrupta que ambiciona ocupar las sedes episcopales como culminacion de su carrera
publica.

16 Eusebio, Vida de Constantino, 2, 69; 4, 27; Optato, Apéndice 5.

17 vida de Constantino, 3, 20, 1; 4, 27, 2; Socrates, Historia Eclesiastica, 1, 9; Optato, Apéndice 5.

57



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

3) El testimonio de un obispo era necesariamente veridico y, en consecuencia, €l juez no
debia escuchar aningln otro testigo, ni tener en cuenta ningun otro testimonio.

Es dudoso que Constantino otorgase a los obispos tan insélitas prerrogativas, que
vulneraban diversos principios del derecho romano (Digesto, 22, 5,12), de la tradicion biblica
(Deutronomio, 19,15) y hasta leyes del propio Constantino (Cédigo Teodosiano, 11, 39,3, del
afio 334), en lo que respecta a la necesaria comparecencia de méas de un testigo, lo cua ha
hecho dudar a muchos historiadores sobre la historicidad de esta ley18. Lo cierto es que leyes
posteriores ratificaran la exigencia de que en los juicios declaren varios testigos y, ademés,
exigiran el acuerdo de ambas partes para apelar al obispo, que sean cristianasy que €l temaen
disputa fuese de indole religiosa, 1o que aproximaba la intervencién episcopa a un simple
arbitrgje inter volentes'®. Estas leyes sobre la audientia episcopalis, modificando y
restringiendo su ambito de aplicacién, prueban su dificil puesta en practica, sobre todo por €l
conflicto de intereses que las prerrogativas judiciales de los obispos podian generar con las
instancias judiciales ordinarias del Imperio, incluso con € propio emperador, que siguio
siendo lainstanciajudicia suprema ala que todos los ciudadanos podian apel ar?0.

Sabemos, por otra parte, que en los tribunales episcopales se juzgaron, a lo largo del
siglo IV, numerosos conflictos de naturaleza no religiosa (herencias, cuestiones de estatus,
mal os tratos a esposas, casamiento de hijas, robos...) y que gozaron de gran popularidad por
impartir una justicia rapida y barata (sin abogados ni apelaciones), y casi siempre rigurosa’.
Aungue tampoco en estos tribunales eclesiasticos fatd la venaidad y algunos ni siquiera
dudaran en aplicar la tortura para obtener declaraciones fiables™, de su eficacia y funcién
social habla e hecho de que muchos paganos acudiesen a la justicia episcopal del mismo
modo que en Palestina acudian a los tribunales judios™. Ello pone de relieve que la
trascendencia de la audientia epicopalis s0lo se puede apreciar s tenemos en cuenta €l

caracter clasistade lajusticiaromanay la corrupcion escandal osa de |os tribunales ordinarios,

18 Gaudemet (1947, 25-61); Drake (2000, 323).

19 codigo de Justiniano, 1, 4,7 (afio 398); 1, 4,8 (afio 408); Codigo Teodosiano, 16, 11,1 (afio 399); Novella 35
de Vaentiniano Il (afio 452). Estas restricciones ratione materiae y ratione personae las recoge también
Ambrosio, Epistola 21, 2 (Patrologia Latina 16, 1002 = Epistola 75, del Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum, vol. 82).

20 Millar (1977, 590 ss. y 1990, 207-220). El conflicto donatista ilustra con profusion esta autoridad imperial en
materia judicial (Fernandez Ubifia, 2013,31-46). No es menos ilustrativo, aunque ago posterior, €l
enfrentamiento del papa Damaso con el prefecto Bassus, que recientemente analizd con su impar perspicacia
Clemente (2011, 111-122).

21 |Lamoreaux (1995, 143-67. Seguramente el Ambrosiaster no falta a la verdad cuando aconsgja acudir a este
tribunal por ser més imparcial y justo que €l juez civil (Comentario a la primera carta a los Corintios, col. 6:
Patrologia Latina, 17,210).

22 Agustin, Epistola 133,2; Socrates, Historia Eclesiastica, 7,37.

23 Juster (1914, 11, 98).

58



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

de lo que dan fe innumerables testimonios de la época®®. El problema de fondo no era, a
cabo, sino la concepcion misma de la justicia dominante en agquella §poca, y largos siglos
después, que la percibia no como un derecho del ciudadano, sino como un privilegio del
poder y de las clases dirigentes?s.

En suma, la prerrogativa judicial de los obispos puso en sus manos un instrumento
muy eficaz para consolidar su papel de patrocinio sobre las clases bajas, con la consiguiente
secularizaciéon de su oficio, y también un arma con € que grupos clericales opuestos se
combatian entre si. Esta arma se hizo mucho més temible con la difusion del privilegium fori,
esto es, con € derecho del obispo a ser juzgado por otros obispos, privilegio que se
documenta por primera vez en e 355 (Codigo Teodosiano, 16, 2,12), y a que a veces tuvo
que poner coto e emperador como instancia mediadora o de apelacion. En la préctica,
tampoco las sentencias imperiales fueron siempre bien recibidas. Muy al contrario, los grupos
gue se sintieron perjudicados por €llas, como los donatistas, no dgaron de denunciar la
intromisién imperial en asuntos puramente eclesi asticos, mientras que los beneficiados, como
ilustra Agustin (Epistola 43, 4,13; Contra Parmeniano, 1.8, 13), reconocerian sin tapujos que
el emperador y sus delegados estaban autorizados para juzgar problemas internos de lalglesia

Y que sus sentencias eran, por tanto, divinas.

Reflexiones finales.

Podemos, pues, concluir que la politica eclesiastica de Constantino enriquecio a
numerosas sedes episcopales, agraciadas con la construccién de basilicas y recursos
econdmicos diversos, invistié a episcopado de competencias publicas inesperadas y, en fin,
convirtié en grandes centros de poder a las iglesias de las ciudades mas importantes del
Imperio, en particular Roma, Algjandria, Antioquia 'y Constantinopla. Si la primera forma de
intransigencia en € seno del cristianismo vio la luz con la represion de los herges, las
disputas entre estas sedes por razones de preeminencia no sélo provocarian luchas dramaticas
entre sus fieles y dirigentes, sino que llevarian finalmente a la division de la cristiandad en
grandes iglesias regionales (catélica de Occidente, monofisita de Egipto, nestoriana de Siriay

Persia...), cuya huella es todavia hoy perceptibles.

24 por gemplo, Codigo Teodosiano, 1,16,7 (afio 331); 1, 16, 6 (afio 331); 9, 1, 4 (afio 325). El entonces pagano
Firmico Materno (Mathesis, 4, 1,1-3) dice que abandon6 decepcionado la abogacia por los males insanables de
lajusticia

25 Sobre el carécter clasistay la arbitrariedad del sistema judicial romano, cf. Fernandez Ubifia (2006, 97 ss.) 'y
Riviére (2007, 313-339).

26 v/ éanse detalles y una precisa valoracion historica en Sotomayor (2011, 538 ss.).

59



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Por otra parte, e reconocimiento legal de a gunas funciones episcopales (en especial la
mediacién inter volentes) y la potenciacién de otras (en particular la de asistencia socia
gracias a la ayuda econdmica del emperador) supusieron en la préctica un cambio en la
naturaleza de las mismas. Este cambio se vio favorecido por € extraordinario enriquecimiento
y auge numeérico de las comunidades cristianas, con la consiguiente merma de la fe, algo que
Eusebio (Vida de Constantino, 4, 54,2) juzgd uno de los peores males que entonces azoto a
cristianismo. Este poder inesperado del obispo fue, sin embargo, asumido, si no incentivado,
por el propio Constantino, que, consciente o no, en los afios finales de su reinado dio un giro
significativo a su gobierno y, sin solucién de continuidad, paso de un discurso politico (donde
lo religioso era s6lo un medio para acanzar fines politicos, de acuerdo con la tradicion
romana) a un discurso religioso (donde lo politico es ahora €l medio, no € fin). Quiza fuese
esto lo que de alguna manera percibié Eutropio (Breviario, 10,7) cuando lamentaba que
Constantino hubiera sido “hombre comparable al principio de su reinado a los mejores
emperadores, al final a los mediocres”, y lo que ha hecho pensar a tantos historiadores
modernos que e emperador perdié e control de su agenda y se dgé dominar por un

episcopado envalentonado y dividido®’.

Bibliografia citada

Bajo, F. (1986-7). “El sistema asistencial eclesiastico occidental durante el siglo IV”, Sudia
Historica 4-5, 189-94.

Barnes, T. (2011). Constantine. Dynasty, Religion and Power in the Later Roman Empire,
Chichester.

Brown, P. (2002). Poverty and Leadership in the Later Roman Empire, Hannover.

Chadwick, H. (1980), “The Role of the Christian Bishop in Ancient Society”, en Protocol of
the 35th Colloquy of the Center for Hermeneutical Sudies in Hellenistic and Modern
Culture: “The Role of the Christian Bishop in Ancient Society”, Berkeley, 15-22.

Clemente, G. (2011). “Il rossore del vescovo”, en Cagnazzi, S. et alii (eds), Scritti di Storia
per Mario Pani, Bari, 111-122.

Consolino, F. E. (1989). “Sante o Patrone? Le aristocratiche tardoantiche e il potere
dell'carita”, Sudi Sorici 30, 969-91.

Dix, G. (1946). “The Ministry in the Early Church, c. A.D. 90-410”, en Kirk K. E. (ed.), The
Apostolic Ministry, Londres, 183-303.

Drake, H. A. (2000). Constantine and the Bishops. The Palitics of Intolerance, Baltimore-
London.

Escribano Pafio, M. V. (en prensa). "Curias y curiadlesen e s. IV d. C.: Opulenti a la curia,
pauperes a la iglesia’, en Melchor, E. (ed.), Senados municipales y decuriones en €
Occidente romano, Cordoba.

Fear, A, Fernandez Ubifia, J. y Marcos, M. (2013). “Introduction”, en Idem (eds), The Role of
the Bishop in Late Antiquity, Londres, Nueva Delhi, Sydney.

27 Asi Piganiol (1932, 223) y Drake (2000, 331 ss.).
60



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Fernandez Ubifia, J. (2006). “El Imperio romano como sistema de dominacién”, Polis.
Revista de ideas y formas politicas de la Antigliedad Cléasica 18, 75-114.

Ferndndez Ubifia, F. (2009). “Privilegios episcopales y genealogia de la intolerancia cristiana
en época de Constantino”, Pyrenae 40,1, 81-119.

Fernandez Ubiiia, J. (2013). “Los clérigos marginados en € concilio de Elviray e Libellus
precum”, en Gonzalez Salinero, R. (ed.), Marginados sociales y religiosos en la Hispania
tardorromanay visigoda, Madrid, 21-49.

Fernandez Ubida, J. (2013). “The Donatist Conflict as Seen by Constantine and the Bishops”,
en Fear, A, Fernandez Ubifia, J. y Marcos, M. (eds), The Role of the Bishop in Late Antiquity,
Londres, Nueva Delhi, Sydney, 31-46.

Fernandez Ubina, J. (en prensa). “El oficio episcopal en época de Constantino”, Barcelona.
Gaudemet, J. (1947). “La légidation religicuse de Constantin”, Revue d'histoire de I'Eglise de
France 33, 25-61.

Hunt D. (2001). “The Church as a Public Institution”, en Cambridge Ancient History,
Cambridge, vol. X111, 238-276.

Jones, A.H.M. (1964). The Later Roman Empire, 284-602: A Social, Economic, and
Administrative Survey, Oxford.

Juster, J. (1914). Les Juifs dans I'Empire romain. Leur condition juridique, economique et
sociale, Paris.

Lamoreaux, J. C. (1995). “Episcopal Courts in Late Antiquity”, Journal of Early Christian
Sudies 3, 143-67.

Lepelley, C. (1998). “Le patronat épiscopal aux IVe et Ve siecles: continuités et ruptures
avec le patronat classique”, en Rebillard, E. y Sotinel, C. (eds.), L'évéque dans la cité du Ve
au Ve siecle. Image et autorité, Roma, 17-33.

Lizzi, R. (1987). 1l potere episcopale nell'Oriente Romano. Rappresentazione ideologica e
realta politica (1V-V sec. d.C.), Roma.

Mazzarino, S. (1974). “Costantino e I’episcopato”. A proposito di due lavori recenti”’, en
Idem, Antico, tardoantico ed era costantiniana, |, Citta di Castello.

Mazzarino, S. (1980). L impero romano, Roma-Bari.

Millar, F. (1977). The Emperor in the Roman World (31 BC - AD 337), Londres.

Millar, F. (1990). “L'empereur romain comme décideur”, en Nicolet, C. (ed.), Du pouvoir
dans I' Antiquité: mots et réalités, Géneve, 207-220.

Millar, F. (2003). Augusto y Constantino. Dos revoluciones romanas, Granada.

Piganiol, A. (1932). L’ Empereur Constantin, Paris.

Rapp C. (2005). Holy Bishops in Late Antiquity. The Nature of Christian Leadership in an
Age of Transition, Berkeley, Los Angeles y Londres.

Riviére, Y. (2007). “Le contrdle de 1’appareil judiciaire de I’Etat dans I’ Antiquité Tardive”,
en Rome et I’Etat moderne européen, Roma, 313-339.

Sotomayor, M. (2011). “Estructuracion de las iglesias cristianas”, en Sotomayor, M. y
Fernandez Ubifia, J. (coords.), Historia del cristianismo I. El mundo antiguo, Madrid, 531-
588.

Stark, R. (2009). La expansion del cristianismo. Un estudio sociol dgico, Madrid.

Teja, R. (1993). “La cristianizacion de los modelos clasicos: el obispo”, en Falque, E. y
Gasco, F. (eds.), Modelos ideales y practicas de vida en la Antigiiedad Clasica, Sevilla, 213-
230.

Telfer W. (1962). The Office of Bishop, Londres.

61



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

Unarevision sobre el término hega en la Segunda Estela de Kamose

Roxana Flammini
UCA/ IMHICIHU-CONICET

Introduccion

Durante la Ultima década se intensificO una perspectiva de abordgje a la escritura
egipciaque revaloriza el valor semantico de los clasificadores, habitualmente conocidos como
determinativos, en particular a través de los estudios generados desde los proyectos
“Clasificacién y categorizaciéon en el Antiguo Egipto™l y “Tipologia y uso de los signos
jeroglificos™2, a cargo de Orly Goldwasser, Friedrich Junge y Frank Kammerzell. A partir de
la premisa que sostiene que no existe “un estudio exhaustivo de los clasificadores jeroglificos
como sistema, ni en Egiptologia ni en la lingiiistica cognitiva”, Goldwasser (2002, 1) plantea
como hipotesis de trabajo que “todas las palabras atravesadas por un determinado clasificador
constituyen una categoria conceptual” en donde el sistema de escritura—y no € lengugje — es
considerado un sistema de clasificacion del mundo, donde los clasificadores nunca estan en
una relacion arbitraria con la palabra que clasifican3. En la misma linea, otros investigadores
advierten sobre las dificultades que se generan cuando se ignora € valor semantico de
agquellos a momento de traducir los textos. Asi, Thomas Schneider (2011, 187) propone sin
ambages explicitar en la traduccién la informacion seméntica que se encuentra provista a
nivel de laescritura, pero no lingtisticamente.

Este trabajo se inscribe en estas lineas de interpretacion, en relaciéon puntual con los

clasificadores que acomparian al término hega en la Segunda Estela de Kamose.

La Segunda Estela de Kamose

De las tres estelas atribuidas al rey Kamose halladas en € templo de Amon en Karnak
— la fragmentaria Primera Estela y su copia, conservada en la denominada Tablilla | de
Carnarvon; la Segunda y la recientemente identificada y también fragmentaria Tercera Estela
— es la Segunda Estela la mejor conservada. El texto presenta las vicisitudes del

enfrentamiento entre los tebanos, los nubios y los Hicsos sobre la fase fina (c. 1560-1530

1 Proyecto bajo los auspicios del Niedersichsische Ministerium for Wissenschaft und Kunst (Hannover) y la
Niedersachsische Vorab der Volkswagenstiftung.

2 Proyecto financiado por la Fritz Thyssen Stiftung.

3 Goldwasser 2002, 2; 2006, 17.

62



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

a.C.) del Segundo Periodo Intermedio?. Llamativamente, la Segunda Estela se inicia en la
mitad de una oracién, lo que sugiere la existencia de una primera parte>.

Desde e punto de vista del andlisis literario, la Segunda Estela suele ser considerada
un gemplo de Konigsnovelle, donde el rey es presentado como “un héroe de un episodio
histérico (real o ficticio) en donde un estado de incertidumbre o deficiencia es revertido por
su palabra o su decision”6. También suele ser definida como un gjemplo de propaganda en
torno a recurrente tema del rey que siempre triunfa sobre los enemigos de Egipto. Por cierto,
en estas interpretaciones se entiende por propaganda “un mensaje, comunicaciéon o
declaracién dirigido por su autor en nombre de un individuo o grupo (dios, rey, funcionario,
clase) o ideologia (culto, realeza, ambicion personal, grupo con un interés especia) a una
audiencia especifica o amplia” con “un intento manifiesto o implicito de persuadir a una
audiencia para que siga € deseo del autor, de promover o publicitar una causa, o influenciar
su actitud””’.

Aqui prefiero distanciarme de este tipo de explicaciones para considerar a la
informacion provista por €l texto como una expresion del complejo modo en que |os egipcios
concebian al mundo y sus interrelaciones. Por cierto, propaganda es un concepto fuertemente
sesgado por atributos modernos y occidentales, mientras que las creencias de los antiguos
egipcios se relacionaban con la idea de que era posible obtener un resultado en base a
principio de poner acciones en palabras — donde € acto explicitado tendria lugar por su mera
plasmacion — como es € caso de los Textos de Execracion.

Por su parte, Hans Goedicke (1995, 185) considera que la Segunda Estela “en lugar de
narrar logros, consiste, en la mayor parte de los episodios, en declaraciones o intenciones; y
nunca es seguro qué fue lo alcanzado y qué permanecié como intencién”. Sin lugar a dudas,

es dificil establecer qué acciones responden a hechos fécticos y cudes pueden ligarse a

4 Dos fragmentos de |a Primera Estela fueron hallados en 1932 y 1935 por Henri Chevrier, los cuales habian sido
reutilizados en la construccion del Tercer Pilono del templo de Karnak (Lacau 1939, 245-71; Habachi 1972, 45).
La Tablilla| de Carnarvon fue hallada en 1908 por Lord Carnarvon y Howard Carter en una tumba localizada
en Dra Abu El-Naga, y fue publicada por primera vez por Alan Gardiner (1916, 95-110), cf. también Hans
Goedicke (1995, 31). En relacion con la Segunda Estela, hallada en 1954, los principales estudios son los de
Labib Habachi (1972); Harry y Alexandrina Smith (1976, 48-76); Wolfgang Helck (1983) y William Kelly
Simpson (2003). Sobre los textos de Kamose en general, cf. Hans Goedicke 1995. En cuanto ala Tercera Estela,
dos trabgjos independientes entre si fueron publicados en simulténeo: se trata del de Luc Gabolde (2005, 35-42)
y el de Charles Van Siclen Il (2005, 21-23). Para una traduccion més reciente del texto conservado, cf. Van
Siclen 111 2010, 355-65. La Tercera Estela fue hallada a sur del octavo pilono del Templo de Amén en Karnak,
como lo revelaron las fotografias tomadas por Georges Legrain en 1900.

5 A pesar del estado fragmentario de la Tercera Estela, Van Siclen 111 (2010, 358) considera que probablemente
ésta constituya la primera parte de la Segunda Estela, pero en este escenario, la Primera Estela no estaria
relacionada con ninguna de las otras dos.

6 Loprieno 1996, 280.

7 Simpson 1996, 436.

63



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

précticas ideolOgicas pero, a pesar de estas particularidades, en la saga de Kamose los
gobernantes Hicso y nubio se presentan como extranjeros y enemigos que merecen ser
vencidos por la fuerza del legitimo gobernante egipcio y la forma en que aparecen
referenciados en € texto puede ayudar a visumbrar las modalidades que adquirian las
relaciones establecidas entre ellos, o bien e modo en que la dite egipcia reflgaba esos
vinculos. La diferenciacion en € significado del término hega en el documento ayuda a la

comprension de estas situaciones.

El término hega en la Segunda Estela de Kamose
El sustantivo hega (HoA) designa una persona que gobierna sobre un territorio, un

“gobernante independiente” (Wh. I1l, 170 y CD, 178). Los clasificadores comunes para €

sustantivo son ﬁ (AD); @ (A40) y "% (G7), mientras que € rollo de papiro, == (Y1), suele
ser el clasificador habitual del verbo (“gobernar”, Wh. 111, 172; CD, 178).
El titulo aparece seis veces en la Segunda Estela; dos veces esta clasificado por € rollo

de papiro y las otras cuatro lo esta por un clasificador inusua para esta palabra, ﬁ (A43)
“gobernante con la corona del Alto Egipto”, la Corona Blanca (HDt ). ES relevante mencionar
que € titulo, atribuido a Kamose, también posee este dltimo clasificador en lalinea 11 de la
fragmentaria Primera Estela.

Ahora bien, en la Segunda Estela la palabra aparece como un sustantivo seguido por

un genitivo indirecto cuando esta clasificado por €l rollo de papiro, y como un sustantivo sin

ningun tipo de complemento cuando lo esta por € clasificador o . Por cierto, cabe sefidar, sin
temor a equivocarse, que € uso del término hega en la Segunda Estela es, cuanto menos,
original.

De este modo, en concordancia con lo sefidado en la introduccién a este trabgo,
explicitaré en la traduccion € significado del clasificador. Asi, cuando e término esté

clasificado por ﬁ adicionaré¢ a la palabra “gobernante” la expresion “del Alto Egipto”, ya que
considero que € clasificador contiene € locativo através de la representacion del gobernante
utilizando la Corona Blanca, del mismo modo que nswt (“rey del Alto Egipto”) es clasificado
por ﬁ , mientras bjtj (“rey del Bajo Egipto”) lo es por i{ (A45). En virtud de estos postul ados,
subrayaré las diferencias semanticas del titulo hega en la Segunda Estela de Kamose
escribiendo Hega (j 0A) cuando aparece con iﬁ y hega (HoA) cuando aparece con ==, del

siguiente modo:

64



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

a) Lineas 1-2
< Lineal

Lt 240 &A= T
< Linea?2
(...)

Trandliteracion: (1) (..)r.k His nB jr.k W mw jwk m @A r dbH
2n.k tAnnt xrt.k n.s (...

Traduccion: (...) tu boca se empequefiece® cuando haces de mi un jefe mientras ta (te
consideras) un gobernante del Alto Egipto; para reclamar para ti lo robado, a causa de lo
cual caerds (...)10

b) Lineas 19-21

& Linea19

=l ()

& Linea20

EES=N LS =2 L e TTRIERIZ2IM e
& Linea21

DB ITELAGTHAMEIRD T et TR el 2 1A

Tranditeracion: (19) (...) ma HoA n @u-Wart (20) aA-wsr-Ra zA Ra | ppj
H nD-xrt nt zA.j HOA n K§ H-maHa.k m @A nn rdjt rx.j jn

8 Habachi y Helck leen — (Aal3), cf. Habachi 1972, 32; Helck 1983, 91. Sin embargo, el signo es dudoso, y
puede ser leido como <— (D21).

9 Traduzco Hns como “se empequefiece” como una condicion fisica de la boca, que impediria una correcta
pronunciacion de las palabras (que se relaciona con la idea de “hablar sin sentido”, como algunos autores
traducen, véase n. 6), y teniendo en cuenta el valor seméantico del clasificador == (G36), € cua posee, segln
Goldwasser (2006, 31) “los significados de “inferior”, “socialmente inferior”, y al final del Reino Antiguo
finalmente madura hacia la categoria de [INFERIOR-MAL] o [MAL]”. Cf. también Wh. |11, 251, especialmente
13-14.

10 Basicamente sigo la traduccién propuesta por James P. Allen para las lineas 1-2 (com. pers., 04 nov 2010),
“Your mouth is constricted in that you made me a chief and yourself a ruler in order to demand for yourself the
robbery because of which you shall fall.”.

65



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

jw (21) grH .k jrt.n Knt r.j @A nty m Xnw. s <KA-Msw nxt> dj anx
H thmj H i(wTn.j (...)

Traduccion: (...) por (la mano de)l gobernante de Avaris. Auserra, hijo de Ra, Apofis, saluda
ami hijo, e gobernante de Kush. ¢Por qué te erigiste a ti mismo como gobernante del Alto
Egipto sin hacérmelo saber? ¢Has visto lo que Egipto hizo en mi contra? El gobernante del
Alto Egipto que esta alli, Kamose € Victorioso, a quien es dada vida, me estd atacando en mi
territorio(...)

c) Lineas 30-31

< Linea30
K=l AT (L
< Linea3l

() —E B ENFE

Trangdliteracion: (30) (...) Xy pA xnt nfr n pA (31) @A (a.w.s) Xr nBa.f
r-HAL.f (..)

Traduccion: (...) qué feliz (es) navegar rio arriba para € gobernante del Alto Egipto (v.p.s.)
con su ejército delante de él (...)

Discusion
a) Este pasgje recibié numerosas y diferentes traducciones, que prueban su dificultad!l. Sin

embargo, existe consenso en relacion con el sentido general que expresa: contiene € rechazo

11 En las siguientes referencias preferimos mantener e idioma original de las publicaciones, para que se
visualicen las diferentes interpretaciones del pasgje sin que medie la traduccion a espafiol: “Dein Mund war zu
eng, als Du mich zum Firsten machtest, wahrend Du Herrscher sein willst, nur um Dir die Richtstelle
auszubitten, auf welcher Du fallen wirst”, Stadelmann 1965, 69; “your speech is mean, when you make me as ‘a
chieftain’, while you are a ‘ruler’; so as to want for yourself what is wrongly seized, through which you shall
fall”, Habachi 1972, 32; “your boast, making me out a vassal while you are the sovereign, is so mean as to
demand for you the chopping block to which you will (surely) fall”, Smith y Smith 1976, 60; “Deine térichte
Rede, mich “Hauptling” zu nennen, und du selbst seist Herrscher, wird fur dich den Richtblock erfordern, durch
den du fallst”, Kaplony-Heckel 1984, 530; “your miserable proposal that you make me a chief, while you a
Ruler, will ask for yourself the slaughtering block to which you will fall ”, Goedicke 1995, 60; “your authority is
restricted inasmuch as you, in your capacity as suzerain, have made me a chief — so that (now) you must (even)
beg for the block where you shall fall”, Redford 1997, 14; “your mouth is narrow when you make me a chieftain,
while you are a ruler, in order to request for yourself that which is stolen (hmt) on account of which you shall
fall”, Ryholt 1997, 325; “your speech is despicable in making me out to be (only) an official while you are a
ruler, only to beg for yourself the chopping block by which you will fall” cf. Simpson 2003, 348. Las diferentes
traducciones de la segunda parte de la oracién se deben a hecho de que nmt puede ser €l participio pasivo

66



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

de Kamose al intento de Apofis de someterlo, implicito en €l reclamo de este Ultimo por ser
reconocido como un gobernante de mayor estatus. Propongo la siguiente traduccion para e
pasaje, manteniendo la comparacion existente y adicionando a la palabra @A € significado
explicito sugerido por €l clasificador:

“(...) tu boca se empequefiece cuando haces de mi un jefe mientras ti
(te consideras) un gobernante del Alto Egipto; parareclamar parati lo
robado, a causa de lo cual caeras (...)”

Naturamente, € uso de los términos w y @A en e pasge llamaron la atencién de los
especialistas. Harry y Alexandrina Smith sostienen que

“Apofis y Kamose utilizan la palabra HoA en relacion a si mismos,
considerandose como €l legitimo faradn, mientras que Apofis usa la
palabra wr para referirse a Kamose y Kamose la utiliza en relacion
tanto a Apofis como e gobernante de Kush. Es evidente entonces que
en ese momento HoA significaba ‘gobernante legitimo’, mientras que
wr era utilizado en relacion con los principes extranjeros y los
gobernantes subordinados”12.

Sin embargo, aunque la traduccién de HOA como “gobernante legitimo” es aceptable,
s se considera el valor semantico de |os clasificadores, latraduccion se vuelve més precisa ya
que las diferencias entre HOA y @A sevueven explicitas.

El otro titulo mencionado en estas lineas eswr (“jefe”, @, A19). Aparece dos veces en
la Segunda Estela, la primera, en la oracion ya mencionada y la otra en la linea 4, donde se
mencionaa Apofiscomowr n RTnw, “jefedel Rechenu”. El titulo también aparece en la
linea 3 de la Tablillal de Carnarvon en relacion con los dos jefes extranjeros que disputaban
el poder con Kamose:wr m @ut - Wart ky m KSj, “unjefequeestiden Avarisy € otro
en Kush”. Es factible que e término wr posea un sesgo despreciativo en los textos de
Kamose: su uso — ya mencionado en el pasgje comparativo de las lineas 1-2 de la Segunda
Estela — es claro en este sentido: Kamose rechaza € reclamo de Apofis, quien considera a
Kamose un “jefe” (wr) alavez que reclama parasi € legitimo control del Alto Egipto, como
@A.

perfectivo (femenino) de nm (“robar”, “despojar”, CD, 133; “poner las manos” Wh. 1I, 264) o un sustantivo
(“casa de masacres” CD, 132; “masacre”, “lugar de ejecucién”, Wh. |1, 264). Opté por la primera opcion dado
que considero annt como un participio de “robar” o “despojar”, alo que se suma que carece del clasificador o
para ser considerado como sustantivo.

12 Smith y Smith 1976, 68-9.

67



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

b) @A aparece nuevamente en la Segunda Estela en las lineas 19 a 21, una vez atribuido a
gobernante de Kush por Apofis y la otra a Kamose; mientras HoOA también aparece
mencionado dos veces, en relacion a HOA n KSj (“gobernante de Kush”) y a HoA n
@M - Wart (“gobernante de Avaris”). Este pasge refiere la intercepcion de un mensgje
enviado por Apofis a gobernante de Kush en la ruta de los oasis. Por cierto, agui no
discutiremos la existencia “real” del mensaje, dado que es imposible demostrar tal cuestion.
De todos modos, |o que interesa es lainclusion de esta situacion en el texto y las hipétesis que
permite construir en relacion con los vincul os establecidos entre los personagjes. En el pasaje,
Kamose declara que interceptd una carta escrita “por (la mano de)l gobernante (HoA) de
Avaris”, la cua contiene e siguiente mensgje dirigido al gobernante de Kush, cuyo nombre
jamés es mencionado:

“(...) Auserra, hijo de Ra, Apofis, saluda a mi hijo, el gobernante de
Kush. ¢Por qué te erigiste a ti mismo como gobernante del Alto
Egipto sin hacérmelo saber? ¢Has visto lo que Egipto hizo en mi
contra? El gobernante del Alto Egipto que estd ali, Kamose €
Victorioso, a quien es dada vida, me esta atacando en mi territorio

(...)”

Aqui aparece otro complejo pasagje del texto. En lugar de zA. ] HoA n KSj, “mi
hijo, el jefe de Kush”, Harry y Alexandrina Smith (1976, 66), Kim Ryholt (1997, 349) y
William Kelly Simpson (2003, 349) entre otros, traducen “el hijo del jefe de Kush” mientras
Labib Habachi (1972, 39), Hans Goedicke (1995, 79), y Donad Redford (1997, 14) optan por
la primera férmula mencionada. James P. Allen (1999, 68 n. 16) también se suma a esta
Ultima opcion, a sostener que €l trazo sobre €l signo zA 1o denota como un sustantivo
seguido por e sufijo posesivo para la primera persona del singular. Pero ademas, este pasgje

permite hacer otra observacion. Es posible que en € contexto del documento, la version

egipcia de la carta de Apofis adosara la expresion (LI Ay y € clasificador % (A14*)
“enemigo” en el nombre de Apofis13, € cual no esta inserto en la cartela a pesar de que ©
titulo zA Ra se mantenga. Parece poco posible que una referencia a Kamose como
gobernante victorioso, con su hombre inserto en la cartela hubiera sido escrita en € mensge
original enviado por Apofisl4.

Ademas, € titulo de @A utilizado para calificar el estatus de Kamose en € mensgje
de Apofis también pareciera significar una concesion a la ideologia egipcia, dado que no
parece probable que Apofis atribuyera a Kamose un titulo que reclamaba para si. De todos
modos, € elemento que resalta en el texto es que la disputa se centraba en €l control del Alto
Egipto y que los competidores desafiaban a gobernante local para lograr tal objetivo. Eso

13 Sobre | os clasificadores negativos cf. Goldwasser 2006, 30.
14 Cf, Smith y Smith 1976, 68, n. 51.

68



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

mismo revela la Estela de Antef (BM 1645), probablemente erigida por alguno de los reyes de
ladinastia XV que llevaban ese nombre. En su andlisis, Pascal Vernus (1996, 840) sostiene
gue un hecho esencial eraque e poder del gobernante egipcio se limitaba al Alto Egipto.

El uso del rollo de papiro == para clasificar la palabra HOA cuando se refiere a
gobernante de Kush y a de Avaris es sugestivo. De hecho, € clasificador se ubica en una
muy baja escala de informacion durante el Segundo Periodo Intermedio, brindando escasa
informacion semantica. Se transformo en un “clasificador por defecto” en el Reino Nuevo y
en e periodo Ramésidal®. Dado que € clasificador posee un significado relacionado con
“algo escrito en los papeles, pero no en la realidad16” y que la estela constituye la lectura
egipcia de los hechos, es factible sostener que e escriba explicitamente busco reforzar laidea
— a los ojos de los lectores — que aquellos “gobernantes” eran ocupantes ilegitimos del
territorio egipcio. El proceso por e cual los clasificadores habituales de una palabra (en este
caso Al, A40, G7) son sustituidos en razén de cuestiones pragméticas relativas a discurso
por un clasificador diferente es descripto por Goldwasser y Grinevald (2012, 25-26) como un
proceso de seguimiento por referencia (reference tracking). En continuidad con esta idea, es

probable que la expresion “gobernante de Kush” HOA n KSj, con € clasificador ==,
pueda considerarse también unaintervencién del escriba.

En sintesis, varios puntos de vista se entretejen en este famoso pasgje de la Segunda
Estela: se trataria de la versidn egipcia de una carta enviada por un gobernante a otro, ambos
“enemigos” del que interceptd € mensge. El motivo de la disputa era, evidentemente, el
control del Alto Egipto, latierradonde gerciael poder € Unico gobernante legitimo alos ojos
egipcios. Es factible entonces que la carta recibiera varios gustes para “adaptarla” a los
parametros ideol 6gicos de un monumento egipcio a ser expuesto en un templo local.

c) El titulo aparece mencionado nuevamente, dirigido a Kamose, en las lineas 30-31.:
30) (...) xy pA xnt nfr n pA (31 @(A) anx(.w) (w)DA(.w) s(nb.w
Xr nmBa.f r HAt.f (..)

“(...) qué feliz (es) navegar rio arriba para € gobernante del Alto Egipto (v.p.s.) con su
ejército delante de €l (...)”

15 Golwasser, pers. com., 31 dic 2011.

16 «“E] == “rollo de papiro”, que originalmente abarcaba la categoria “perteneciente al papiro” o “perteneciente
a la escritura” (Wiesmann Determinativo) adquiri6 un significado extendido como “lo que esta escrito en papiro”
0 “en palabras, no en la realidad”; lo que seria para la mente moderna una definicion de [“ABSTRACTO”] o
algo semejante”. Cf. Goldwasser 2006, 32.

69



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

En este pasaje, es Kamose el receptor del titulo “gobernante del Alto Egipto”, y a
pesar que se trata de una aclamacion triunfal, confirma que e gobierno estaba limitado,
precisamente, a ese territorio.

Naturalmente, e uso intencional de diferentes clasificadores para la palabra hega en el
texto lleva a preguntarse por los destinatarios del mensgje. Como ya sefiadlamos, las tres
estelas de Kamose estaban ubicadas en € templo de Amon en Karnak; y ello llevé a Goedicke
(1995, 95 y ss.) a sugerir que €l destinatario principal era el dios. Sin embargo, s se tiene en
cuenta la informacion proporcionada por los clasificadores, la distincién entre € significado
de HoA y j 0A estan clara que los lectores de la estela no podrian haberla pasado por alto.
De esta manera, es probable que e mensge contenido en la estela no estuviera dirigido
anicamente a dios, sino alos seguidores directos del gobernante local, € sacerdocio de Amon
y sus funcionarios més cercanos, para quienes no cabria duda acerca de quién era € legitimo
gobernante del Alto Egipto: Kamose, € gobernante tebano, y ningin otrol’. En términos
generales, la Segunda Estela — como las otras dos — constituye una expresion de las précticas
de legitimacién sostenidas por Kamose en lafase final del Segundo Periodo Intermedio.

Ademés, € uso del término hega — con diferentes clasificadores — durante el Segundo
Periodo Intermedio adquirié ribetes particulares que influenciaron su utilizacion durante
tiempos mas tardios. Basta recordar que la palabra “hicsos” proviene del titulo HOA xAswt
(“gobernante de las tierras extranjeras”), un titulo que era utilizado habitualmente en los
textos e inscripciones egipcias para designar a los jefes extranjeros, y que luego fue
incorporado a la titulatura de los gobernantes instalados en Avaris. Con lo cua es muy
factible que se hayan producido cambios en la ideologia real egipcia como consecuencia de
las vicisitudes del Segundo Periodo Intermedio. Ya en las primeras décadas del siglo XX,
Herbert Winlock (1924) sugirié que Kamose cambi6 su nombre de nacimiento por pA HoA
aA, “este gran gobernante”, mientras que, mas recientemente, Stephen Harvey (2007)
consider0 que Amosis podria haber realizado acciones en & mismo sentido. El inusual
nombre real hallado en los monumentos de Amosis en Abidos, | oAt Awy “el gobernante de
las Dos Tierras” aparece en la construccion j OAt Awy nry Wir “el gobernante de las
Dos Tierras, amado de Osiris”. La conclusiéon de Harvey (2007, 343 y ss) se sostiene en otra

evidencia que se inscribe en la misma linea: un escarabgjo, hoy en Turin, con la inscripcion

17 Sobre el concepto de “Tebas victoriosa”, y la relacion entre la ciudad y los gobernantes, cf. Spalinger 2008,
240-60.

70



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

zA Ra joAtAwy |aHrs, “d hijo de Ra, Hegatawy Amosis’ y otro en la coleccion
Grenfell con la inscripcion NopHt yra j oAt Awy, “Nebpehtyra Hegatawy”. Del mismo
modo, epitetos de otros reyes de la dinastia XVIII, como Tutmosis IIl, Amenofis Il y
Amenofis I1l, Tutanjamdn y Ay, entre otros, incluyen los de “gobernante de Helidpolis,”
“gobernante de Tebas” y “gobernante de Ma’at”18. De este modo, € uso de HoA en los
nombres y epitetos reales egipcios en € Reino Nuevo revela la importancia que € término

adquirio, probablemente en oposicién a su uso por los Hicsosl®.

Conclusiones

En sintesis, la Segunda Estela de Kamose es un texto que revela las disputas por el
control del Alto Egipto entre los gobernantes localizados en el Delta Oriental (los Hicsos), €l
area tebana (los egipcios) y Nubia. Naturalmente, contiene el punto de vista egipcio sobre los
acontecimientos relativos a la fase fina del Segundo Periodo Intermedio, y Si se tiene en
cuenta que la estela fue erigida en € templo de Amén en Karnak (junto con las otras dos
restantes), todo e conjunto podria considerarse como una expresion de las précticas de
legitimacion del gobernante tebano, Kamose. Una mirada mas cercana alos clasificadores que
acompafian d titulo hega, “gobernante”, claramente muestra este aspecto. Por un lado, los tres
gobernantes se disputaban € control del Alto Egipto reclamando para si € titulo de Hega
(“gobernante del Alto Egipto”); mientras que el control del Bajo Egipto no estaba en
discusion en ese momento. Por € otro, al otorgar a Kamose € titulo de Hega, € texto lo
legitimaaé como gobernante a mismo tiempo que deslegitima a los gobernantes de Avaris y
Kush — a estar clasificado € titulo con €l rollo de papiro cuando esta dirigido a estos Ultimos.
De esta manera y para finaizar, considero que la explicitacién del valor seméantico de los
clasificadores en la traduccion permite precisar la informacion provista por e texto
acrecentando la precision del mensgje transmitido.
Bibliografia

Allen, J. P. (1999). “Review: Seals and Kings”, con Daphna Ben-Tor y Susan J. Allen,
Bulletin of the American Schools of Oriental Research 315, 47-74.

CD= Faulkner, R. (1962). A Concise Dictionary of Middle Egyptian, Oxford.
Gabolde, L. (2005). “Une trosieme Stele de Kamosis?”, Khyphi 4, 35-42

Gardiner, A. H. (1926). “The Defeat of the Hyksos by Kamdse: The Carnarvon Tablet, No. 1,”
Journal of Egyptian Archaeology 3, 95-110.

Goedicke, H. (1995). Studies about Kamose and Ahmose. Baltimore.

18 Harvey 2007, 353 n. 5.
19 Harvey 2007, 345.

71



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Goldwasser, O. (2002). Prophets, Lovers and Giraffes:. Wor(l)d Classification in Ancient
Egypt, Wiesbaden.

Goldwasser, O. (2006). “A Comparison between Classifier Languages and Classifier Script:
The Case of Ancient Egyptian”, en Goldenberg, G. (ed.) A Festschrift for Hans Jakob
Polotsky, Jerusalem, 16-39.

Goldwasser, O. y Grinevald, C. (2012). “What are “Determinatives” good for?”, Lingua
Aegyptia-Studia Monographica 9, 17-53.

Habachi, L. (1972). The Second Sela of Kamose and his Struggle against the Hyksos Ruler
and his Capital, Abhandlungen des Deutschen Archdologischen Instituts Kairo.
Agyptologische Reihe; Bd. 8. Gliickstadt.

Harvey, S. (2007). “King Heqatawy: Notes on a Forgotten Eighteenth Dynasty Royal Name”,
en Hawass, Z. y Richards, J. (eds.), The Archaeology and Art of Ancient Egypt: Essays in
Honor of David B. O"Connor, Annales du Service des Antiquités de |"Egypte 36, Cairo, 343-
56.

Helck, W., (1983). Historisch-biographische Texte der 2. Zwischenzeit und Neue Texte der
18. Dynastie. Kleine Agyptische Texte, Wiesbaden.

Kaplony-Heckel, U. (1984). “Agyptische historische Texte”, en Kaiser, O. (ed.), Texte aus
der Umwelt des Alten Testaments, |. Rechts- und Wirtschaftsurkunden, Historisch-
chronologische Texte, Giitersioh.

Lacau, P. (1939). “Un stéle du roi ‘Kamosis’”, Annales du Service des antiquités de I Egypte
39, 245-71.

Loprieno, A. (1996). “The °‘King’s Novel’”, en Loprieno, A. (ed.), Ancient Egyptian
Literature. History & Forms, Leiden, 277-95.

Redford, D.B. (1997). “Textual Sources for the Hyksos Period”, en Oren, E. (ed.), The
Hyksos. New Historical and Archaeological Perspectives, Philadelphia, 1-44.

Ryholt, K. (1997). The Palitical Stuation in Egypt during the Second Intermediate Period,
€.1800-1550 B.C. Copenhagen.

Schneider, Th. (2011). “Three Histories of Translation: Translating in Egypt, Translating
Egypt, Translating Egyptian”, en McElduff, S. y Sciarrino, E. (eds.) Complicating the History
of Western Trandation: The Ancient Mediterranean in Perspective, Manchester, 176-88.

Simpson, W.K. (ed.) (2003). The Literature of Ancient Egypt. An Anthology of Sories,
Instructions, Selae, Autobiographies, and Poetry, 3% ed., New Haven & London.

Simpson, W.K., (1996). “Belles lettres and Propaganda” en Loprieno, A. (ed.), Ancient
Egyptian Literature. History & Forms, Leiden, 435-43.

Smith, H. & Smith, A. (1976). “A Reconsideration of the Kamose Texts”, Zeitschrift fur
agyptische Sprache und Altertumskunde 103, 48-76.

Spalinger, A. (2008). “Chauvinism in the First Intermediate Period”, en Vymazalova, H. y
Barta, M. (eds.) Chronology and Archaeology in Ancient Egypt (The Third Millennium BC),
Prague, 240-60.

Stadelmann, R. (1965). “Ein Beitrag zum Brief des Hyksos Apophis”, Mitteilungen des
Deutschen Archaologischen Instituts, Abteilung Kairo 20, 62-9.

Van Siclen 111, Ch.C. (2005). “Conservation of the Third Kamose Stela at Karnak (Phase 1)”,
Bulletin of the American Research Center in Egypt 188 (Fall), 21-3.

72



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Van Siclen |11, Ch.C. (2010). “The Third Stela of Kamose”, en Marée, M. (ed.), The Second
Intermediate Period (Thirteenth-Seventeenth Dynasties). Current Research, Future Prospects,
ed., Orientalia Lovaniensia Analecta 192, L euven, 355-65.

Vernus, P.(1996). “Réfections et adaptations de 1'idéologie monarchique a la Deuxiéme
Période Intermédiaire: La stéle d"Antef-le-victorieux”, en der Manudlian, P. y Freed, R.
(eds.), Sudiesin Honor of William Kelly Smpson, Bd 2, Boston, 829-42.

Wh.= Erman, A. y Grapow, H. (eds) (1926-61). Worterbuch der Aegyptischen Sprache,
Berlin.

Winlock, H. (1924). “The Tombs of the Kings of the Seventeenth Dynasty at Thebes”,
Journal of Egyptian Archaeology 10: 217-77.

73



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

La soberania popular, entre la democracia y la republica. De la Grecia antigua a la
moder nidad*

Julian Gallego
Universidad de Buenos Aires-=CONICET/PEFSCEA

Entre lademocraciay larepublica

En una nota de opinion publicada en un diario argentino araiz de los proyectos de ley
enviados por € poder gecutivo a poder legislativo para introducir reformas en e poder
judicial, e autor proponia esta notable recomendacion: “la republica es un limite a la
democracia” (Manilo, 2013).1 Planteada en estos términos tal vez pocos asumirian esta suerte
de consigna con reminiscencias aristotélicas, conforme a una de las traducciones habituales
del vocablo politeia que veremos aparecer en la Politica de Aristoteles en contraposicion con
un tipo determinado de democracia. Asi pues, €l contraste entre ambos elementos no es nuevo
y remite contemporaneamente a un extenso debate que arraiga en diferentes tradiciones de
pensamiento, aunque pocas veces se vaya a buscar ciertas raices en e pensamiento griego
antiguo.

Esta cuestion de los lazos muchas veces conflictivos entre democracia y republica es
abordada de modo maés sutil por €l historiador Luis Alberto Romero, quien ha publicado dos
notas de opinién ambas con el mismo titulo. En una de €ellas, haciendo ge en la democracia
conforme a la legitimidad politica asentada en e denominador comin de la voluntad del
pueblo, se ponderan las caracteristicas de la democracia institucional y la democracia
plebiscitaria. En relacion con la primera de estas formas, se asocia al liberalismo con la
introduccion de formas republicanas que otorgan preeminencia a la ley,2 la division de
poderes y la garantia de los derechos del individuo por sobre los de cualquier norma o Estado.
En la conclusion sefiala: “En la segunda mitad del siglo XX —apenas ayer—, se construyo en el
mundo occidental un consenso que combinaba la tradicion democrética pura y la

liberal/republicana. Para muchos, es ain hoy un estandar ideal. Combina €l principio de la

* Agradezco a Diego Tatian sus valiosas sugerencias sobre Spinoza'y Rousseall.

1 La conclusion que cierra su intervencion no deja dudas en cuanto al lugar que se asigna a la soberania del
pueblo como fuente de los poderes representativos: “Ningun legislador que se precie de republicano deberia
votar favorablemente estos tres proyectos, porque sin justicia independiente no hay republica, ni libertad, ni
derechos humanos. La republica es un limite a la democracia, puesto que, frente a las ambiciones de poder
absoluto de las mayorias de turno, la republica es el baluarte de la libertad” (Manilo, 2013).

2 Emanada del pueblo para limitar “las oscilaciones caprichosas de una opinién voluble”, que sin embargo es,
paraddjicamente, la opinion del propio pueblo, méas alla de como se lo entienda, a que se quiere preservar de la
volubilidad.

74



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

soberania del pueblo con €l de la soberaniade laley, ladivision de poderes, la representacion,
la pluralidad, el debate y la garantia de los derechos humanos” (Romero, 2012).

En cuanto a la democracia plebiscitaria, Romero indica: “Pero desde fines del siglo
XIX surgié otra variante, desplegada plenamente en la entreguerra y subsistente hoy en
muchas partes. Combina otras ideas, derivadas de los mismos principios. pueblo homogéneo,
lider, delegacion, legitimacion plebiscitaria —por elecciones o también mediante la presencia
«real» del «pueblox» en la plaza—, junto con una unidad de doctrinay un relato teleol égico que
hacen posible tanto la comunion del pueblo como la delegacion de su autoridad”.3 Es en este
punto donde la democracia se cruza con € nacionalismo: “Prolongando esta linea puede
llegarse al fascismo —dice Romero—, pero no solo a €. También a muchos populismos que
extreman el principio democrético de larazon del pueblo y consideran licito excluir o extirpar
alos enemigos del pueblo, discursiva o fisicamente” (Romero, 2012).

No vamos a pedir, ciertamente, que en una columna de opinién de poco mas de 8.000
caracteres publicada en un diario se nos esclarezca sobre estos y otros topicos que en €
articulo se enumeran. Pero la mencion a tradiciones de pensamiento politico y corrientes
filosoficas es una buena excusa para desarrollar algunos criterios que creemos pertinentes
tanto para discutir sobre la situacion actual cuanto para hacer jugar e ementos historicos en
esta discusion. Entre las apoyaturas que plantea Romero para sostener su argumento
destacamos la siguiente: “Dos interpretaciones, en suma: democracia institucional o
democracia plebiscitaria de lider. Tras estas dos interpretaciones hay tres nociones distintas de
lo que es «pueblo». En un caso, € pueblo deriva de la nocion de individuo, libre, racional y
esencialmente igual a los otros individuos, en razén y en derechos. En la metéfora de
Rousseau del contrato social, € conjunto de individuos realiza un contrato politico que
instituye la sociedad” (Romero, 2012). Dicho de otra manera, la democracia institucional
tendria como fundamento un pueblo integrado por individuos que preexisten a dicho pueblo,
el cual parece ser solo un efecto del contrato.

Esta nota de opinién, a la que volveremos, sintetiza para un publico cotidiano lo que
su autor ha expresado de modo més extenso en diversos textos. En un articulo reciente,

Romero alude a los limites de la democratizacion politica a partir de 1912 con la Ley Séenz

3 En la primera de las notas, cronoldgicamente hablando, decia: “La democracia peronista tiene desde su origen
algunos rasgos constantes. EI movimiento se presenta como la expresion Unica de un pueblo homogéneo en
intereses y doctrina e identificado con la nacion. Es un movimiento de jefatura, investida por € pueblo de una
autoridad tal que la coloca por encima de las normativas institucionales. Pocas veces € peronismo se apart6 de
esta version, que suele denominarse democracia plebiscitaria o de lider. Pero su singularidad reside en su
capacidad para adaptarse a realidades tan diferentes como la Argentina de 1945 y el pais de 2011 (Romero,
2011).

75



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Pefia, destacando como un factor relevante “la dificil coexistencia, en tiempos de normalidad
institucional, entre las préacticas democréticas por una parte, y las instituciones de la republica
y los principios del liberalismo politico, consagrados por la Constitucion, por otra” (Romero,
2010: 16). A lo largo de dicho articulo encontramos |os fundamentos del autor para explicar y
desplegar 10 que esta cita indica, resaltando la tension entre democracia ingtitucional y
democracia plebiscitaria (¢forma sutil de remitir a la republica como limite de la
democracia?). Las conclusiones del autor son muy gréficas respecto del campo en que se

plantea el asunto:

Una cuestion resume los problemas de la ingtitucionalidad
republicana: la efectiva vigencia de la normativa constitucional
acerca dela division y equilibrio de los poderes, 0 su concentracion y
uso arbitrario por e Poder Ejecutivo. En la primera mitad del siglo
XX, uno de los corolarios paradgjicos de la pretendida republica
verdadera fue una versién plebiscitaria del autoritarismo
presidencial .4 En las décadas posteriores a 1955, casi hadie extrafé
las perdidas practicas republicanas: ni los militares, ni las
corporaciones, ni los revolucionarios. Desde 1983, la
institucionalidad republicana se ubicé en € centro dela democracia a
construir, pero luego de los afios iniciales, y al ritmo de las crisis, se
impuso € estilo concentrado, autoritario y arbitrario, consentido por
los otros poderes. /...] Entre los que tienen opiniones definidas, hay
quienes piensan que las instituciones republicanas son un lastre y
quienes consideran que son indispensables. Para los primeros, son
una limitacion, un obstaculo para la accion de quienes han recibido
un mandato directo del pueblo. Relinen & argumento de la voluntad
popular unanime, transferida al jefe, con € de la democracia real,
siempre limitada por la formal. Este argumento, raigal en
peronismo, ha calado hondo en la cultura politica. Para los segundos,
la concentracion del poder es mala en si misma, cualquiera sea la
causa aducida, y la mejor forma de contrarrestarla es aplicando la
normativa constitucional de la division de poderes. [...] La
experiencia democratica argentina ha oscilado entre la variante
plebiscitaria y la institucional. Los reformistas de 1912 aspiraron a
construir esta segunda version, con sufragio transparente, partidos
organicos, representacion amplia y debate de ideas, pero finalmente,
con Yrigoyen y con Peron, se impuso la primera variante. Luego, €
debate fue por otros rumbos y la democracia dejo de ser una cuestion
relevante. En 1983 hubo un amplio acuerdo para construir una
democracia institucional, pluralista y consensual. El resultado ha sido

4La expresion “republica verdadera” es una formula de Juan B. Alberdi. Al respecto, es|lamativa—en lo que
concierne ala situacion actual— lareflexion de Romero (2010, 15): “Aunque la propuesta se harealizado [lade
laférmula de Alberdi y laLey Saenz Pefia], en cierto modo, no por ello ha perdido su cualidad ideal o utdpica:
muchos aspiran hoy a una democracia mejor y a una republica verdadera”.

76



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

un hibrido, y cada vez se ven aflorar mas los viegjos elementos
plebiscitarios (Romero, 2010: 95-96).

A nuestro entender, los principios entre los que oscilan estas situaciones no serian
otros gque los de la soberania del pueblo y la soberania de laley. La primacia del primero de
estos principios sin € adecuado limite de la republica implicaria una democracia plebiscitaria
que conlleva un liderazgo autoritario. En cambio, la primacia del segundo de dichos
principios se piensa como un adecuado equilibrio que combina a ambos, soberania del pueblo
y soberaniade laley, como ya hemos visto a partir de una de |as notas de opinién de Romero.
Desde su perspectiva, la democracia plebiscitaria supone desequilibrio entre los poderes y
primacia de uno de ellos mientras que la democracia institucional implica equilibrio y
combinacién adecuada de los poderes, siendo la democracia institucional la vara de control
republicano para si mismay parala democracia plebiscitaria. Lo que trataremos de mostrar en
lo que sigue es e modo en que estas cuestiones remiten no solo al pensamiento moderno sino
también al pensamiento griego antiguo —seguramente a partir de una interpretacion en la que
interviene el pensamiento moderno que nos atraviesa—, pues es necesario rastrear ciertas

distinciones planteadas ya en la Grecia antigua, muy olvidadas en nuestros debates politicos.

Soberania de la multitud, soberaniade laley

El surgimiento de la democracia ateniense supuso la ruptura de un sistema de tutela
aristocrética (cf. Gallego, 2010). Sin detenernos aqui en los aspectos inherentes al proceso, €
punto crucia radica en que la asamblea del pueblo se transformo en el ge de la politica. Pero,
seguin la vision de un pensador como Aristételes, esta situacion pondria en suspenso todas las
magistraturas y, en definitiva, la constitucién misma, puesto que los decretos estarian por
encima de las leyes, de modo que este tipo de democracia no seria una constituciéon. En
términos aristotélicos, este seria todo € problema que presentarian las magistraturas
indefinidas (adristoi arkhai) en una democracia (cf. Gallego, 2003: 163-93), dado que ningun
poder superior condicionaria el desempefio asambleario ni lo controlaria 0 someteria a
rendicion de cuentas:

Una forma de democracia es aquella en la que todos participan de las
magistraturas a condicién de ser ciudadano, pero bajo € mando
(arkhein) de la ley. Otra forma de democracia es similar a esta en
todos los aspectos, excepto que la multitud (pléthos) es soberana
(karion) y no la ley (meé ton nomon). Esto sucede cuando son
soberanos los decretos (ta psephismata kdria) y no la ley (me ho
nomos). Esto lo provocan |os demagogos, pues en donde gobierna una

77



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

democracia segun la ley no existe e demagogo, sino gque los mejores
(béltistoi) ciudadanos estan en la primera fila (en proedriai). Sin
embargo, alli donde las leyes no son soberanas, surgen los
demagogos: e pueblo llega a ser un monarca, una unidad compuesta
de muchos (stnthetos hei's ek polldn); pues los muchos son soberanos
no uno por uno sino en conjunto (oukh hos hékastos alla pantes). [...]
En efecto, tal pueblo, igual que s fuera un monarca, busca gercer €
poder solo (monarkhein) para no gobernar de acuerdo con laley, y se
vuelve despoético de tal modo que a los aduladores se les tiene en gran
estima. Una democracia de este género es analoga a ese tipo de
monarquia llamada tirania. Por ello también las costumbres que
imperan son las mismas. ambos regimenes gjercen un poder opresivo
sobre los mejores, los decretos tienen el mismo carécter que los
edictos en la tirania'y el demagogo y € adulador son la misma figura
y desemperian similar papel... Los demagogos son responsables de
gue sean soberanos |os decretos pero no las leyes, al presentar todos
los asuntos ante el pueblo (eis ton démon), pues sucede que €ellos se
hacen fuertes cuando el pueblo es soberano de todas las cosas (démon
panton einai karion), y ellos de la opinién del pueblo, porque la
multitud |es obedece. Ademas, |os que acusan a los magistrados dicen
que es necesario que e pueblo decida (ton démon krinein), y éste
acepta la invitacion complacido; asi, todas las magistraturas se
disuelven (kataltontai pasai hai arkhai) (Aristételes, Politica, 1292a
2-30).

Es evidente que la asamblea es &l poder soberano en una democracia como la que se
acaba de definir, dado que politica e institucionalmente el démos es siempre la ekklesia.® Es la
préctica asambleariala que convierte a pueblo en esa especie de monarca colectivo que posee
el poder no en forma individual sino en conjunto. Pero en esta tarea no actla solo. En un
contexto en el que todos los asuntos son resueltos por € pueblo, e demagogo resulta un lider
plebiscitario que opera de maneratal que su opinién, persuasion mediante, pueda ser tomada
por el pueblo como mandato a seguir (cf. Gallego, 2003: 118-28, 149-52). Es también en la
asamblea donde el pueblo tiene capacidad para establecer decretos que supuestamente no se
atienen a laley. En rigor, la contraposicion usualmente sefidlada entre pséphisma y némos,
decreto y ley, destaca la fuerza inusitada que adquiere el pueblo en tanto es capaz de hacer,
deshacer y rehacer las normas, situdndose por encima de las leyes vigentes, legislando sin

ataduras y haciendo que sus decretos sean edictos, 0 mejor alin, que sus decretos sean leyes.6

S Sobre d lazo entre ekklesia y démos, Hansen (1983, 139-60; 1987, 96-97, 102-7; 1991, 94-124). Paraotras
posturas, Ostwald (1986, 34-35 n. 131, 130-31); Sinclair (1999, 124-27); Ober (1996, 107-22); Placido (1997,
210).

6 Sancho Rocher (1997, 21-95) sefiala que la isonomia como reparto igualitario de poder se identifica con la
demokratia e implica la desaparicién de una autoridad impuesta, |o cual posibilita la capacidad de autogobierno

78



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

El proceso asambleario se manifestaba como decreto del conjunto de la comunidad,
que una vez concluido se escribia bagjo la rubrica del “nosotros” que se conserva en los
encabezados de las inscripciones. La préctica oral, soporte de la asamblea, abria paso a la
escritura de la ley, esto es, a su fijacion en un medio material en funcién de la exhibicion

publicay la conservacion. Esto sintetiza los dos momentos en que se puede dividir €l proceso

asambleario.” El decreto escrito era el resultado de la oralidad asamblearia, bgjo cuyas
condiciones concretas se podia crear, enmendar, revisar, transformar o anular lo escrito
previamente para dar lugar a una nueva escritura como efecto de un nuevo proceso colectivo.8

Durante e siglo V laidea de pséphisma se ligaba ala préacticadel pséphos o voto popular, que

era el modo de decision en las reuniones de la asamblea.9 A esto se debe que no hubiera una
distincién estricta entre pséphisma y ndmos, porgue pséphisma aludia al decreto asambleario
como proceso de decision colectiva, cuyo efecto era una nueva ley. Por ende, 10 que se
destaca es la concomitancia entre pséphisma y ndmos, en la medida en que la ley aparece
como efecto del procedimiento asambleario. La asamblea plebiscitaria era € operador
préctico de lademocracia 10

Como hemos visto, Aristételes condenaba esta situacion en la que todos los asuntos
estaban en manos del pueblo y los demagogos; a su entender, esto conducia indefectiblemente
ala peor politeia y, en el limite, impedia clasificar dicha situacién conforme a alguna de las
constituciones analizadas por € filésofo. El lugar que ocupa la ley implica adentrarse en la
constitucion de una comunidad y en la organizacion de sus magistraturas. koinonia, politeia,
nomos y arkhai son los diferentes aspectos de una pélis que Aristételes preferia ver
articulados en perfecta correlacion, siendo e ciudadano una figura definida por laley y, por

este motivo, un sujeto de laley. La continuacion del pasgje antes citado es esclarecedora:

Podria parecer razonable € que objetara que tal democracia no es
una constitucion (politeian); pues donde las leyes no gobiernan

y autonormativizacién del conjunto de los ciudadanos de la pélis. Basada en laisegoria, es decir, laigualdad de
palabraen el &gora, la practica asambleariaasignaa némos un sentido convencional y mutable.

7 Rhodes (1972, 49) proponia interpretar al término pséphisma como el proceso legislativo y a némos como un
elemento que ha pasado a formar parte del codigo. Aunque antes de 403 ambas pal abras designaran bésicamente
lo mismo, de todos modos, se trataria del asunto visto desde dos angulos distintos. Cf. Gallego (2003, 207-22).

8 Para un desarrollo detallado del tema de la oralidad asambleariay la escriturade laley ver Gallego (2001).

9 ver Hansen (1991, 161-62); Ruzé (1997, 441-43).

10 Finley (1986, 96 n. 4; 1977, 49-51 y n. 10) plantea no separar mecanicamente ley y decreto. Osborne (1999,
344) sefiala la falta de distincion entre decretos y leyes durante € siglo V, pero a diferencia de Finley ve un
cambio en € |V, cuando se produce una demarcacion mas precisa entre pséphisma y ndmos. No es gjeno a esto

€l reparto de funciones que separa lainiciativa de hacer propuestas de la decision sobre las mismas, restringiendo
los poderes asamblearios. Cf. Rhodes (1980); Hansen (1983, 161-206); Todd (1993, 18-19).

79



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

(arkhousin) no hay congtitucion. Es necesario que la ley gobierne
todas las cosas en general y los magistrados (tas arkhas) los casos
particulares, y que la constitucion decida (politeian krinein). De
suerte que s la democracia es una de las constituciones, es evidente
que una organizacion tal en la que todo se administra mediante
decretos (psephismasi) no es una democracia legitima (kurios), ya que
no es posible que ningun decreto tenga alcance general. (Aristételes,
Palitica, 1292a 31-37).

Insistamos con esta distincién: los decretos eran las decisiones del pueblo en la
asamblea, en una democracia directa, mediante el debate y € voto. ¢(Cudl es € motivo que
conduce a Aristételes a afirmar que aungue se trate de una demokratia no es una politeia,
quitédndole asi e rango de constitucion y, en consecuencia, desechadndola como uno de los
regimenes capacitados para €l gjercicio del gobierno? Este es e Unico tipo de democracia en
el que laley no tiene e poder efectivo, lo cua imposibilita la regulacion de las diferentes
partes que conforman la comunidad. La conclusion es clara: en una democracia en la que €
dispositivo asambleario opera sin restricciones superiores 0 exteriores a si mismo como
procedimiento de configuracion de la comunidad, ya no se trata de una ciudadania sujeta ala
ley —que Aristételes (Politica, 1261a 32-1261b 6) entiende como sucesion ordenada de los
ciudadanos en €l gjercicio de los cargos-, sino de un proceso de subjetivacion en el que laley
queda subsumida a la indeterminacion de base del espacio plebiscitario, que Aristoteles
percibe a andizar las adristoi arkhai. La supremacia de la asamblea hace que las leyes no
sean normas fijas e indiscutibles que regulen & funcionamiento pautado de las magistraturas.
El sentido del término democracia no se agota entonces en la idea de constitucién; solo
cuando se impone €l principio de la soberania de la ley la democracia se restringe a la
politeia. Pero si seinterrumpe el imperio de laley, la democracia ya no se identifica con, ni se
agota en, la legalidad de un régimen institucional, puesto que, como lo indica Aristételes, las
magistraturas se disuelven: son excedidas, transformadas, e incluso producidas como efectos
de la capacidad instituyente de la asamblea. Cuestion sobre la cual |a idea de kratos, cuando
queda atribuido a démos, viene a poner de relieve que se trata de la superioridad de una
fuerza cuya indefinicion no se dgja tomar por la rotacion ordenada de los magistrados segun
el principio de laarkhé.1!

Laley, entonces, se interroga y se funda en cada asamblea en la medida en que es un
efecto comunitario que requiere como condicion la actividad configurante de la préactica
asamblearia. Entre una asamblea y otra, la comunidad se somete a su ley pero no como una

11 Cf. Loraux (2008, 26, 51-54, 66-69, 81-82, 99, 251-72); Gallego (2003, 188-93; 2011).
80



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

preexistencia trascendente sino como una ley inmanente: una regla precaria, temporaria. Por
es0 son soberanos |os decretos y no las leyes: laley eslo que rige sobre la comunidad que la
ha dictado para si misma, al instituirse como un “nosotros”, hasta que decrete otra cosa, sin
cotas congtitucionales, a su libre arbitrio. La ley decidida en asamblea por € conjunto alli
configurado rige hasta que la colectividad, es decir, € démos ingtituido como término
fundante de su propia subjetividad, resuelva al respecto si sigue rigiendo o no y qué es lo que
rige. Cuando se reline la asamblea ateniense, cuando el démos se constituye en acto, no hay
ningun poder por sobre el suyo. Es en este sentido que Aristételes puede afirmar que no hay
constitucion, pues lo que hay es una préactica de la soberania. La asamblea puede decidir 1o
que le parezca, cuestion que € pensamiento sofistico habria captado magnificamente, s
confiamos en e enunciado: dokein einai poiein, que Platon (Teeteto, 167c) hacia decir a
Protégoras.

Cuando la soberania esta articulada en estos términos nada limita la capacidad
instituyente de una reunion asamblearia. Esto establece un modo de relacion con la ley muy
particular porque entre asamblea y asamblea rige la ley decretada, pero durante la asamblea
esta destituida. Este procedimiento asambleario destituye las figuras de cada uno que habla
para que hable & conjunto (oukh hos hékastos alla pantes, decia Aristoteles, Politica, 1292a
12-13), destituye la especificidad de los saberes técnicos particulares para que piense €
“nosotros” (nomizomen, krinomen, enthumoumetha, segun la oracion funebre de Pericles en
Tucidides, 2.40.2). Quien toma |la palabra (tis agoretein bouletai;) no lo hace como individuo
sino como término indistinto de la asamblea; el pensamiento en situacion cohesiona a la
comunidad, cuya traza precaria es la inscripcion de la decision como escritura 'y como ley
(édoxe toi démai).

A laluz de los debates actual es, las censuras del pensamiento aristotélico parecen estar
bastante cercanas a la dicotomia entre replblica y democracia, o entre democracia
institucional y democracia plebiscitaria de lider, aun cuando los procesos contemporaneos
conforme alos cuales se llegaria a estos sistemas guarden poca relacion con la Grecia antigua.
El problema, conceptual antes que historico, es que se privilegia una forma sobre la otra, una
forma contra la otra: la soberania de la ley como andamigje institucional versus la soberania
del pueblo plebiscitada en acto en momentos de presencia real del pueblo, en € sentido
politico preciso que tiene e égora como lugar publico y en e sentido a la vez raciona y
pasional que encierra este pueblo que se presenta sin mediaciones, aunque solo ocurra de a
momentos, en la escena de la politica

81



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Voluntad general, potencia de la multitud

Vayamos ahora hacia otro de los aspectos del texto de Luis Alberto Romero. Romero
realiza un breve recorrido por las vertientes intelectuales de estas formas de democracia 'y su
articulacion con otras tradiciones, tales como: el liberalismo, €l socialismo y e nacionalismo.
“Dejo de lado la cuestion del socialismo y de la igualdad social”, dice Romero (2012). Si bien
es cierto que laigualdad social ha sido una de las cuestiones que € socialismo ha puesto de
relieve, en relacion con la democracia el problema no se reduce a las ideas igualitarias que €l
socialismo pudo haber aportado, sino que también forma parte del pensamiento filosofico
moderno sobre el que se desarrollaron posteriormente las corrientes liberales.

Tal vez fuera por este abandono del problema de la igualdad en relacion con la
democracia en los debates recientes que e actua vicepresidente de Bolivia Alvaro Garcia
Linera (2005, 27) planteaba la existencia de una “interpretacion procedimental de la
democracia cuya principal preocupacién es e seguimiento de la formacion loca de
instituciones politicas de corte liberal representativo similares a las que existen en otros
Estados modernos”. Se trata de una concepcion lineal y teleoldgica que ve a la democracia
como un conjunto de instituciones y procedimientos y que “viv[e] € actua periodo de
turbulencia democrética de la sociedad como un tipo de «agujero negrox» donde las «leyes» de
lo democréticamente correcto han colapsado. Pero no solo eso. Esta mirada evolucionista
elude abordar dos elementos fundamentales para cualquier interpretacion sustantiva de la
democracia, a saber: la participacion de la sociedad en |os asuntos publicos y la produccion de
laigualdad que, desde la Grecia clasica hasta nuestros dias, es € nicleo fundante del hecho
democratico”.

Es precisamente desde esta perspectiva que hemos remitido al pensamiento griego y es
también desde la misma que podemos abordar algunos aspectos del pensamiento moderno,
como e de Jean-Jacques Rousseau en El contrato social [1762] y su relacion con la idea
liberal del conjunto de individuos libres que a través de un contrato instituye la sociedad.
Ciertamente, Rousseau formula el contrato en estos términos: “Encontrar una forma de
asociacion que defienda y proteja de toda fuerza coman a la persona y a los bienes de cada
asociado, y gracias ala cual cada uno, en unién de todos los demés, solamente se obedezca a
si mismo y quede tan libre como antes”. Ahora bien, el paso posterior que plantea Rousseau,
con consecuencias sobre como entender la democracia, es que s la definicion del pacto se

cifie a lo esencial, “cada uno de nosotros pone en comun su persona y todo su poder bajo la

82



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

suprema direccion de la voluntad general, recibiendo a cada miembro como parte indivisible
del todo”. Ya no se trata de una simple sumatoria de individuos, por mas que este sea el punto
partiday por més que, en caso de que el pacto sea violado, la libertad convencional se diluya
y sevuelvaalalibertad natural (Rousseau, 1762, lib. I, cap. 6: 27, 29-30 [1988: 14-15]).

Lo que principalmente interesa aqui es la suprema direccion de la voluntad general,
que evidentemente conforma junto a laidea de soberania un Unico concepto, puesto que, dice
Rousseau (1762, lib. 11, cap. 1: 48-50 [1988, 25-26]), “no siendo la soberania sino el ejercicio
de la voluntad general, no puede engjenarse nunca, y € soberano, que no es SN0 un ser
colectivo, no puede ser representado mas que por si mismo”. Esto ocurre porque la voluntad
general tiene por principio la igualdad, dado que s & pueblo prestara obediencia a una
autoridad, en ese mismo acto perderia su condicion de pueblo y se disolveria, porque si hay
un amo ya no hay soberano y asi € cuerpo politico queda destruido. De esta manera, la
soberania reside en laigualdad del cuerpo politico, es decir, en laimposibilidad de establecer
un orden jerarquico sobre él, salvo gque se agote su capacidad de gercer la voluntad general .12
Su singularidad como ser colectivo consiste en “representarse” a si mismo, en actuar por
cuenta propia sin apelar a encarnaciones externas del poder. Por ende, dice Rousseau (1762,
lib. 111, cap. 15: 214 [1988, 94]), “la soberania no puede ser representada por la misma razén
que no puede ser engjenada; consiste esencialmente en la voluntad general, y ésta no puede
ser representada: es ellamisma o es otra; no hay término medio”.

La condicidon necesaria para que no se agote esta productividad soberana de la
voluntad general es que siga vigente la capacidad del sujeto politico de no delegar ni hacerse
representar.13 Como argumenta Rousseau (1762, lib. 11, cap. 2: 51y n. * [1988: 26 y n. 1]):
“Por la misma razon que la soberania es inalienable, también es indivisible. Porque la
voluntad es general o no lo es; es la del cuerpo del pueblo o solamente la de una parte de élI”.
Y ante esto Ultimo, precisa: “Para que una voluntad sea general, no siempre es necesario que
Sea unanime, pero si es necesario que se cuenten todos los votos; cualquier exclusion formal
anula la generalidad”. Aclarado este punto, Rousseau sefiala finalmente que cuando la
voluntad es general, la declaracion de esa voluntad es un acto de soberania y tiene fuerza de
ley. Pero s no se trata de la voluntad general, entonces es solo una voluntad particular, un

acto de magistratura.

12 pgra un andlisis del concepto de voluntad general ver Held (1992, 96-102).
13 Badiou (1999, 371-75) lo denomina procedimiento genérico o auto-pertenencia del sujeto politico asi mismo.

83



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Desde esta perspectiva la idea de magistratura se asocia a una voluntad particular y se
opone a concepto de voluntad general, que claramente se liga a la existencia de un cuerpo
colectivo que puede 0 no ser unénime (y en genera no lo es) pero que para ser genérico no
puede excluir a nadie de la toma de decision. Toda magistratura se hala asi definida por €
caracter particular de la voluntad que encarna. A partir de Rousseau, se comprende por qué
magistratura y soberania popular se oponen: mientras que aquélla implica un procedimiento
de exclusion, ésta en cambio no puede excluir ningun voto. Pero no se trata de unanimidad,
sino de un cuerpo gue tiene en ladivision e mecanismo productor de su voluntad general .14

Ahora bien, en la medida en que € ¢gercicio de la voluntad general es un acto de
soberania que tiene fuerza de ley, aqui se abriria una contradiccion entre la soberania del
pueblo y la soberania de la ley. Como indica Alain Badiou (1999, 383), en Rousseau esto
implica la presencia activa de una dualidad, que es al mismo tiempo una division: “El
ciudadano designa en cada uno su participacion en la soberania de la voluntad genera, €
sujeto designa la sumision a las leyes del Estado” (cf. Rousseau, 1762, lib. 111, cap. 13: 207
[1988: 91]). El otro elemento fundamenta que Badiou destaca se refiere a caracter iguaitario
de la voluntad general. Pues la voluntad particular tiende a las preferencias particulares
mientras gque la voluntad genera tiende a la igualdad, que se expresa en la ley como su
resultado, pero que en su consecucion Rousseau (1762, lib. I, cap. 6: 76-77 [1988, 37])
plantea asi: “Cuando todo el pueblo decreta sobre si mismo, solo se consideraasi mismo, y si
se establece entonces una relacién es del objeto en su totalidad, considerado bajo un punto de
vista [pueblo], a objeto en su totalidad bajo otro punto de vista[ley], sin ningunadivisién del

todo. Por lo cua la materia objeto de decreto es general, al igual que la voluntad que decreta.

14 En esta linea, la asamblea democrética, gue Aristételes ve como una magistratura indeterminada, encarna o
mejor dicho es la voluntad general. Por ende, |a aplicacién a la ekklesia de la idea de magistratura resulta desde
esta éptica algo confuso, y de ali se deduce la necesidad de sefidar su indeterminacién con todas las
consecuencias que de ello se derivan. La asamblea democratica deviene entonces una “magistratura” singular,
puesto que lo que ella pone en préctica es la voluntad general, que no es un simple acto de magistratura o un
mero decreto sino un acto de soberania que tiene fuerza de ley. Hay aqui, ciertamente, una diferencia entre lo
gue indica Rousseau y las precisiones de Aristételes sobre 1os decretos del pueblo como contrarios a las leyes.
Para Rousseau es propio del gercicio de la soberania del pueblo establecer leyes, mientras que es un acto de
magistratura el dar decretos. Para Aristételes ocurre todo lo contrario, pues las magistraturas solo estén
capacitadas para legidar si estan claramente delimitadas en cuanto a sus funciones y rangos, mientras que €l
pueblo cuando es soberano establece decretos por encima de las leyes. En verdad, nos encontramos aqui con la
cuestion ya sefidlada de la indistincion entre pséphisma y némos, dado que en la préctica los atenienses del siglo
V no veian como algo necesario esta delimitacion que Aristétel es sefialaria en términos tedricos en funcién de su
critica de la democracia radical. Para la época moderna, la diferencia entre ley y decreto marcarg,
respectivamente, €l carécter general o circunstancial de la norma. Como argumenta Sancho Rocher (1991, 242)
hablando de la significacion de las nociones de isonomia y demokratia en la Atenas del siglo V: “No importa
solo ser igua ante la ley, sino a qué hay que tomar como referencia de esa igualdad, no a una ley emanada de
uno o unos pocos que g ercen de autoridad legisladora, sino ala comunidad entera, como Unica capaz de aprobar
normas de conducta para si misma”.

84



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

A este acto es a gue yo llamo una ley”. Muchos han creido ver en este y otros postulados de
Rousseau un caracter “totalitario” que convendria rapidamente dejar de lado para dar paso a
una version edulcorada de Rousseau como simple fuente del liberalismo. Cierto es que €
propio Rousseau se encarga de eliminar la indiscernibilidad igualitaria intrinseca de la
voluntad general, ligada a su caracter irrepresentable, indivisible e inalienable, a través de un
mecaniSmo que va a permitir representar la voluntad genera y, por tanto, alienarlay dividirla
(cf. Badiou, 1999: 381-91).

Sin embargo, en Rousseau (1762, lib. 111, cap. 17: 224-25 [1988, 98]) la accion
colectiva, colocada en el centro de la politica a partir del concepto de voluntad general, no
adquiere un tratamiento acabado, aun cuando indique que se puede pasar del acto legislativo
de lavoluntad general del pueblo a la designacion de un gobierno ejecutivo democratico: “La
dificultad consiste en comprender como se puede hablar de acto de gobierno antes de que €l
gobierno exista, y como € pueblo, que es soberano o0 sujeto, puede llegar a ser principe o
magistrado en ciertas circunstancias; se trata de una de esas asombrosas propiedades del
cuerpo politico que le permiten conciliar operaciones contradictorias en apariencia; y que dan
lugar a una conversion subita de la soberania en democracia, de modo que, sin ningln cambio
sensible y solamente por una nueva relacién de todos a todos, |os ciudadanos, convertidos en
magistrados, pasan de los actos generales a los particulares y de la ley a la ejecucion”.
Ademés del carécter casi magico de este proceso (asombrosa propiedad; operacidn
contradictoria en apariencia; conversion subita), la voluntad general da paso a los actos
particulares de una magistratura. Obsérvese que es en este plano donde, para Rousseau,
aparece la democracia, no en e de la voluntad general. Dicho de otra manera, la posibilidad
de ligar democracia ingtitucional y pueblo (sobre la base de la nocién de individuo, libre,
racional y esencialmente igual a los otros, en razén y en derechos, que se allnan como un
conjunto de individuos que realiza un contrato politico que instituye la sociedad) no se dasin
forzamientos, no solo porque en Rousseau se pasa casi magicamente de |a soberania de la
voluntad general a los actos particulares de los magistrados en una democracia, Sino porque
en su concepcién la democracia viene en segundo lugar respecto de la voluntad popular como
soberania que se gjercita sin delegacion.

Como han puesto de relieve avezados especiadistas, hay una relacién evidente entre €l
pensamiento de Rousseau y € de Baruch Spinoza, del cua aquél se nutre aun cuando lo
condene a silencio.1s Spinoza planteaen la Etica (111, 88 6-8 [1677, 102-103; 1843, 278-79;

15 ¢f. Dominguez (1979; 1992); Villaverde (2002).
85



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

19253, 146-47; 1958, 110-11]) & concepto de conatus, que consiste, dicho de una manera
elemental, en la potencia de un elemento cualquiera que se esfuerza por perseverar en su ser.16
Segun Sheldon Wolin (1996), Spinoza estaba especialmente interesado en relacionar dicho
concepto con su nocion de multitudo, que permite identificar a los muchos con una fuerza
elemental cierta. Esta potencia corporizada colectivamente por la multitud se encuentra, sin
embargo, limitada por su psicologia y por ende ligada a la imaginatio, es decir, la
supersticion, la religion, la fantasia, etc., que mantienen a la multitud en un estado de
ignorancia y sin posibilidad de ascenso a nivel de la razén, dgandola vulnerable a las
emociones intempestivas —que la conducen a conflicto, la violencia y otras formas de
desorden social- y haciéndola oscilar entre € miedo y la esperanza. Pero si la multitud
establece instituciones propias, concluye Wolin, puede adquirir una mentalidad que implique
un pensamiento racional.

Para Spinoza, la multitud est4 capacitada para desprenderse de la posicion de
obediencia a una autoridad a través de los poderes de la imaginacién. Para ello es necesario
un fortalecimiento del poder de los hombres asociados de modo que no tengan que renunciar
a su autodeterminacion. Esto es posible s la communis multitudo conserva e poder
collegialiter, que es lo que la democracia permite: en ella se desarrolla la méxima potencia
individual y colectiva, una potencia de toda la comunidad que se autogobierna sobre la base
de la igualdad.l” Como sefiala Spinoza en el Tratado teoldgico-politico (XVI, § 26 [1670,
179; 1846, 211; 1925b, 193; 1986a, 338]): “El derecho de dicha sociedad se llama
democracia; ésta se define, pues, la asociacion generd de los hombres, que posee
colegialmente el supremo derecho atodo lo que puede”. Este poder soberano no esta limitado
por ley alguna sino que todos los que se incluyen en é estédn obligados a obedecerle, sin que
por esto cada individuo se vea obligado a transferir a otro su propio derecho de un modo tan
definitivo que le impida ser consultado. En todo caso, lo cede ala comunidad entera de la que
forma parte, y por ello todos siguen siendo iguales.1® Toni Negri (1993, 191-202; cf. 2004, 9-
58, 101-12) plantea que este poder absoluto asimilado a la democracia no implica una
transferencia de derechos sino un desplazamiento de potencias; no hay destruccion sino una

complga trama de organizacion de los antagonismos. Podria argliirse que para Spinoza la

16 Al respecto, Deleuze (1996, 221-25; 1984, 128-37); Bodei (1995, 91-92, 188). Estos autores coinciden en el
carécter dindmico del concepto de conatus. Cf. asimismo Negri (1993, 246-65); Tatian (2009, 59-60).

17 Respecto de las posiciones politicas de Spinoza, sus definiciones de imaginacion, esperanza y miedo, su
vision de la multitud y la superacion alcanzada por medio de la accion conjunta la democracia, ver Bodel (1995,
94-97, 102-16, 174-95, 211-36). Cf. Kaminsky (1990, 61-64, 81-87, 101-10, 129-32).

18 Cf. Balibar (1985, 42-48); Tatian (2001, 25, 36, 110).

86



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

potencia de la democracia no radica en la anulacién de los conflictos en favor de un pacto
armonioso y consensual sino en que e acuerdo sea un emergente siempre provisorio de las
luchas.1®

Este hecho clave, planteado claramente por Etienne Balibar (1985, 78-90), permite
concluir que el cuerpo politico solo existe bagjo la amenaza latente de la guerra civil. Las
causas de la disolucion del cuerpo politico resultan asi enteramente inmanentes a la propia
congtitucién de dicho cuerpo y no expresan otra cosa que una cierta relacion contradictoria
entre las potencias que lo componen. En este dominio, dice Balibar, vemos aparecer la
potencia de la multitud, fuerza tanto de discordia como de concordia. Una multitud capaz de
gobernarse por si mismaimplicala democracia como modo de existencia ya equilibrado; pero
este equilibrio dista mucho de ser estético, es € resultado de una obra comun. Conforme a
esto, e “ama”’ del cuerpo politico no implica una representaciéon sino una préctica que
conllevala cuestion de ladecision. De lo que se habla, ciertamente, es del trabajo dinamico de
la divisién en el seno del pueblo y de la toma de decisiones. Y es aqui donde se hadla la
posibilidad de compatibilizar 1as nociones de voluntad general y potencia de la multitud:
ambas implican un gjercicio pleno de la soberania por parte del pueblo, sin que por ello quede
anulado € antagonismo. En el caso de lavoluntad general, porque incluye atodos, es genérica
pero no es undnime. En € caso de la potencia de la multitud, porque se constituye
colegiadamente a partir de no excluir, todo lo contrario, la resistencia activa de los
contrapoderes que luchan dentro del cuerpo politico.

Por consiguiente, en el pensamiento que se suele considerar como € punto de partida
de las posteriores elaboraciones liberales del individuo y la democracia, e poder de la
multitud o la voluntad general resultan configuraciones mucho més inmanentes que la
relacion de trascendencia jerarquica que se plantea bajo la idea de representacion de la
voluntad general, delegacion del poder en una magistratura, la ley como regulaciéon de los
estados de animo volubles del pueblo: dicho de otro modo, € atisbo plebiscitario, s podemos
[lamarlo asi en €l contexto de estos dos pensamientos, tiene tanta 0 més fuerza que € atisbo
institucional. En rigor, pues, tanto en Spinoza como en Rousseau puede distinguirse un
sentido plebiscitario fuerte, en la medida en que la ley no regula la soberania del pueblo sino

gue es su efecto, que e pueblo siempre puede reactualizar por su capacidad como cuerpo

19 B. Spinoza Tratado Teol6gico-Politico, XV, 88 1-67; XX, § 38 (1670, 175-86, 231; 1846, 206-20, 269,
1925h, 189-200, 245; 19863, 331-49, 417); Tratado Politico, VI, § 4; XI, 8 1 (1677, 292, 352; 1844, 75, 134;
1925h, 298, 358; 1986b, 124, 220). Cf. Tatian (2001, 20-21), que indica respecto de este punto que en Spinoza
toda sociedad es una mezcla variable de conflicto y comunidad.

87



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

politico. La combinacion del principio de la soberania del pueblo con el de la soberania de la
ley seguin latradicion democrética puray la liberal/republicana no se da sin forzamientos, aun

en aguellos pensadores que se toman como el punto de partida del liberalismo politico.

La primacia popular

El pueblo soberano, la ley soberana. La combinacion consensua entre ambos
términos, gue segin Romero se logra en la segunda mitad del siglo XX en & mundo
occidental, denota a nuestro entender que el consenso solo resulta posible s se instaura como
imperio de la ley, esto es, las instituciones de una republica, que subordina la soberania del
pueblo. Romero (2012) plantea este punto con una honesta toma de partido: “Todo gobierno
gue pueda mostrarse como la expresion de la voluntad popular tiene derecho a la legitimidad
democrética. La democracia contiene muchas variantes, algunas de ellas xenofobas,
autoritarias y otras cosas. La democracia institucional no es necesariamente mas democratica
0 més verdadera que la plebiscitaria. Solo hay una cuestién de valores, que son subjetivos. En
lo personal, la democracia ingtitucional es la que a mi me gusta, aguella por la que estoy
dispuesto a luchar”.

Sin embargo, hay una cuestion que nos parece importante no perder de vista: 1o central
es percibir que e pueblo se manifiesta como sujeto politico frente alo institucional alli donde
lo institucional es e modo de una carencia, que a no ser resuelta exacerba la dominacion. Se
dira que en esta version e problema radica en qué se entiende por pueblo, cuestién que
enseguida encararemos. Otra cuestion importante a no perder de vista es que las instituciones,
lo mismo que las leyes, no son neutras, son producciones histéricas que, apelando a la
inversion de la maxima de Clausewitz, implican segun Michel Foucault (2000: 53, 56) “el
principio de que la politica es la guerra continuada por otros medios”. Es por eso que aquello
que aparece como consenso recubre en verdad, dice Foucault, que “la ley no es pacificacion”
en la medida en que “la guerra es el motor de las instituciones y el orden”. Tal vez exista en lo
gue Romero denomina democracia plebiscitaria no un desapego por lo institucional sino €
reconocimiento, a veces implicito otras explicito, de esta guerra subyacente detras de todo
consenso ingtitucional, del mismo modo que en Rousseau la voluntad general implica la
division o que en Spinoza la potencia de la multitud implica la lucha, una y otra como
aspectos inherentes a la constitucion del cuerpo politico. La democracia institucional parece
dgjar de lado no solo el hecho de que |as instituciones son dindmicas, histéricas, modificables,

creadas o recreadas con otras formas y funciones, sino sobre todo los conflictos que subyacen,

88



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

muchos de ellos plasmados en diferentes aspectos del ordenamiento constitucional, pero otros
sin instrumentacion institucional durable, precisamente porque la politica es continuacién de
la guerra. El desfondamiento de nuestro Estado-nacion con la crisis del 2001-2002, conforme
alalectura de Ignacio Lewkowicz (2002; 2004), afectan en forma definitiva el modo en que
se concreta la presencia del pueblo en la plaza o en la calle asi como las interrelaciones entre
lo plebiscitario y lo institucional, incluyendo el mayusculo problema de qué es e Estado
actual.

Para concluir, plantearemos una cuestion que mereceria en si misma todo otro
desarrollo, pero que tal vez encierre una clave de esta contraposicion entre una democracia y
otra, 0 entre democracia y republica. Nos referimos a la ambigliedad del término pueblo,
comparable a la existente en la idea de démos y también en la de populus en la Antigliedad
clasica. ¢Qué pueblo es € que da legitimidad a la democracia institucional o ala democracia
plebiscitaria? ¢Cud es € que se apega a laley y cud e que se presenta con un lider? El
problema radica en que pueblo designatanto el conjunto de los ciudadanos como una parte de
esta totalidad. Este malentendido alrededor del vocablo pueblo, apelando a Jacques Ranciére
(1996), atestigua la dimensién politica del asunto, pues en este plano resulta claro que la
politica pasa a ser un atributo del pueblo. Ciertamente, tras el nombre pueblo circula una
indistincién entre la comunidad entera 'y la parte popular, entre la reunion en acto plebiscitaria
y laley instituida. Estas definiciones de pueblo son inmanentes a un mismo plano comun.
Siendo asi, resulta claro que € malentendido del que hablamos no implica una fata de
claridad conceptual sino la instancia misma de un conflicto irresoluble dentro del cuerpo
politico. Entonces, € pueblo implica una posicion de conflicto o de disputa; porque, en
definitiva, ¢queé es el pueblo? Es el nombre que recibe e desacople entre su definicion como
todo y como parte; es el punto de existencia evanescente entre una consistencia y otra que no
acoplan a la perfeccién. Hecho por € cua hay conflicto entre ambas, y por ende una
inconsistencia. Si €l pueblo es el nombre de este desacople, entonces su esencia nunca podra
quedar exhaustivamente definida. El modo de su existencia contingente es 1o que cuenta.
Dado gue no consiste sino que inconsiste, e pueblo insiste como nombre de una tension cuya
existencia se resuelve en acto.

En este sentido, podemos contraponer la idea aristotélica de que la democracia en que
el pueblo es soberano no es una constitucion con la propuesta del joven Marx (2002, 99) en
cuanto a que “la democracia es el enigma descifrado de todas las constituciones”. Si la

democracia adquiere esta dimension es porque previamente Marx ya ha introducido al “démos

89



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

total” como sujeto genérico, igualitario, cuya capacidad no puede ser otra que su fuerza
politica. Asi pues, la democracia esta en exceso respecto de la constitucion, no se confunde
con la republica, cuya organizacion institucional es siempre una produccion objetivada del
sujeto gque es el démos, que puede por ende reconfigurarla en cada acto soberano en que se

manifiesta.20

Bibliografia

Abensour, M. (1998). La democracia contra el Estado [1997], trad. E. Rinesi, Buenos Aires.
Abensour, M. (2012). “Democracia insurgente e Institucion”, Enrahonar. Quaderns de
Filosofia, 48, pp. 31-48.

Aristételes, Politica (ed.-trad. J. Mariasy M. Araujo), Madrid, 1970°,

Badiou, A. (1999). El ser y & acontecimiento [1988], trad. R.J. Cerdeiras, A.A. Cerletti y N.
Prados, Buenos Aires.

Balibar, E. (1985). Spinoza et la politique, Paris.

Bodel, R. (1995). Una geometria de las pasiones. Miedo, esperanza y felicidad: filosofia y
uso politico [1991], trad. J.R. Monreal, Barcelona.

Deleuze, G. (1984). Spinoza: filosofia practica [1970], trad. A. Escohotado, Barcelona
Deleuze, G. (1996). Spinoza y el problema de la expresion [1968], trad. H. Vogel, Barcelona.
Dominguez, A. (1979). “Libertad y democracia en la filosofia politica de Spinoza”, Revista de
Estudios Politicos, 11, pp. 131-156.

Dominguez, A. (1992). “Spinoza y el surgimiento de la democracia”, Fragmentos de
Filosofia, 2, pp. 87-105.

Foucault, M. (2000). Defender la sociedad. Curso en € Collége de France (1975-1976)
[1997], Méxcio.

Gallego, J. (2001). “Poder popular y escritura de la ley en la Atenas democratica”, Anales de
Historia Antigua, Medieval y Moderna, 34, pp. 7-33.

Gallego, J. (2003). La democracia en tiempos de tragedia. Asamblea ateniense y subjetividad
politica, Buenos Aires.

Gallego, J. (2010). “«Siempre es la pesadilla». Las reformas de Efialtes y el derrotero de la
democracia radical ateniense”, en C. Fornis, J. Gallego, P. Lopez Barja y M. Valdés (eds.),
Dialéctica histérica y compromiso social. Homenaje a Domingo Placido, Zaragoza, t. I, pp.
85-102.

Gallego, J. (2011). “Atenas, entre el kratos y la arkhé. El lenguge de la hegemonia y €
agotamiento de la democracia”, en J. M. Cortés Copete, E. Mufiiz Grijalvo y R. Gordillo
Hervas (eds.), Grecia ante losimperios. V Reunién de Historiadores, Sevilla, pp. 155-166.
Garcia Linera, A. (2005). “Los retos de la democracia en Bolivia”, en A. Garcia Linera, R.
Espaiia Cuéllar et alii, Democracia en Bolivia, La Paz, pp. 11-69.

20 Sobre la democracia en e joven Marx, ligada a un momento maquiaveliano-spinozista, Abensour (1998,
passim; 2012) resulta esclarecedor en cuanto a la oposicién que se disefia entre la accion politica del démosyy el
Estado como objetivacion y también limite de la capacidad subjetiva del pueblo. Cf. Tatian (2012, 176-78), que
insiste en el momento spinozista de Marx en estos escritos sobre la democracia. Ver asimismo Luc (1982).

90



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Hansen, M.H. (1983). The Athenian Ecclesia |I. A Collection of Articles 1976-83,
Copenhagen.

Hansen, M.H. (1987). The Athenian Assembly in the Age of Demosthenes, Oxford.

Hansen, M.H. (1991). The Athenian Democracy in the Age of Demosthenes. Structure,
Principles and Ideol ogy, Oxford.

Held, D. (1992). Modelos de democracia [1987], trad. T. Alberto, Madrid.

Kaminsky, G. (1990). Spinoza: la politica de las pasiones, Buenos Aires.

Lewkowicz, 1. (2002). Sucesos argentinos. Cacelorazo y subjetividad postestatal, Buenos
Aires.

Lewkowicz, I. (2004). Pensar sin Estado. La subjetividad en la era de la fluidez, Buenos
Aires.

Loraux, N. (2008). La ciudad dividida. El olvido en la memoria de Atenas [1997], trad. S.
Vassallo, Buenos Aires.

Luc, L.-P. (1982). “Le concept de démocratic dans la Critique du droit politique hégélien”,
Philosophiques, 9, pp. 119-134.

Manilo, P.L. (2013). “La republica es un limite a la democracia”, Tiempo Argentino, Afio 3,
N° 1062, jueves 25 de abril, p. 7 [publicado en linea:
http://tiempo.infonews.com/2013/04/25/editorial -100715-la-republica-es-un-limite-a-la-
democracia.php].

Marx, K. (2002). Critica de la Filosofia del Estado de Hegel [1843], ed.-trad. A. Prior y J.M.
Ripalda, Madrid.

Negri, A. (1993). La anomalia salvaje. Ensayo sobre poder y potencia en Baruch Spinoza
[1981], trad. G. de Pablo, Barcelona.

Negri, A. (2004). Subversive Spinoza. (Un)contemporary Variations [1992], ed. T.S. Murphy,
Manchester.

Ober, J. (1996). The Athenian Revolution. Essays on Ancient Greek Democracy and Political
Theory, Princeton.

Ostwald, M. (1986). From Popular Sovereignty to the Sovereignty of Law. Law, Society, and
Politics in Fifth-Century Athens, Berkeley.

Placido, D. (1997). La sociedad ateniense. La evolucion social en Atenas durante la guerra
del Peloponeso, Barcelona.

Ranciéere, J. (1996). El desacuerdo. Politica y filosofia [1995], trad. H. Pons, Buenos Aires.
Rhodes, P.J. (1972). The Athenian Boule, Oxford.

Rhodes, P.J. (1980). “Athenian Democracy after 403 B.C.”, Classical Journal, 75, pp. 305-
323.

Romero, L.A. (2010). “Democracia, republicay Estado: cien afios de experiencia politica en
la Argentina”, en R. Russell (ed.), Argentina 1910-2010. Balance del siglo, Buenos Aires, pp.
15-101.

Romero, L.A. (2011). “La democracia peronista. De Peron a Cristina Kirchner, una forma
propia de gjercer € poder”, La Nacién, Afio 142, N° 50.348, martes 15 de noviembre, p. 15
[publicado en linea: http://www.lanacion.com.ar/1423249-la-democraci a-peronista).

91


http://tiempo.infonews.com/2013/04/25/editorial-100715-la-republica-es-un-limite-a-la-democracia.php
http://tiempo.infonews.com/2013/04/25/editorial-100715-la-republica-es-un-limite-a-la-democracia.php
http://www.lanacion.com.ar/1423249-la-democracia-peronista

ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Romero, L.A. (2012). “La democracia peronista. El nacionalismo frente a las formas
republicanas de gobierno”, La Nacién, Afio 143, N° 50.517, viernes 4 de noviembre, p. 17
[http://www.lanacion.com. ar/1470200-Ia-democracia-peronista] .

Rousseau, J.-J. (1672). Du contract social, Amsterdam.

Rousseau, J.-J. (1988). El contrato social [1672], trad. M.J. Villaverde, Madrid.

Ruzé, F. (1997). Ddibération et pouvoir dans la cité grecque de Nestor a Socrate, Paris.
Sancho Rocher, L. (1991). “Isonomia kai demokratia”, Revue des Etudes Anciennes, 93, pp.
237-261.

Sancho Rocher, L. (1997). Un proyecto democratico. La politica en la Atenas del siglo V,
Zaragoza.

Sinclair, R.K. (1999). Democracia y participacién en Atenas [1988], trad. M.-M. Rubio
Esteban, Madrid.

Spinoza, B. (1670). Tractatus theol ogico-politicus, Hamburg.

Spinoza, B. (1677). Opera posthuma quorum series post pradationem exhibetur, Amsterdam.
Spinoza, B. (1843). Opera quae supersunt omnia. |. Principia philosophiae. Cogitata
metaphysica. Ethica, ed. C.H. Bruder, Leipzig.

Spinoza, B. (1844). Opera quae supersunt omnia. Il. De intellectus emendatione. Tractatus
politicus. Epistolae, ed. C.H. Bruder, Leipzig.

Spinoza, B. (1846). Opera quae supersunt omnia. Ill. Tractatus theologico-politucus.
Compendium grammatices linguae Hebraeae, ed. C.H. Bruder, Leipzig.

Spinoza, B. (1925a). Opera. 1. Tractatus de intellectus emendatione. Ethica, ed. C. Gebhardt,
Heidelberg.

Spinoza, B. (1925b). Opera. I1l. Tractatus theologico-politicus. Adnotationes ad Tractatum
theol ogico-politicum. Tractatus politicus, ed. C. Gebhardt, Heidelberg.

Spinoza, B. (1958). Etica demostrada segiin € orden geométrico [1677], trad. O. Cohan,
Meéxico.

Spinoza, B. (1986a). Tratado teol 6gico-politico [1670], trad. A. Dominguez, Madrid.

Spinoza, B. (1986b). Tratado politico [1677], trad. A. Dominguez, Madrid.

Tatian, D. (2001). La cautela del salvaje. Pasionesy politica en Spinoza, Buenos Aires.
Tatian, D. (2009). Sponza. Una introduccion, Buenos Aires.

Tatidn, D. (2012). Spinoza, el don de la filosofia, Buenos Aires.

Todd, S.C. (1993). The Shape of Athenian Law, Oxford.

Villaverde, M.J. (2002). “Spinoza, Rousseau: dos concepciones de democracia”, Revista de
Estudios Politicos, 116, pp. 85-106.

Wolin, S.S. (1996). “Transgression, Equality, and Voice”, en J. Ober y C. Hedrick (eds.),
Démokratia. A Conversation on Democracies, Ancient and Modern, Princeton, pp. 63-90.

92



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Sobrelarisa sardénica”

Fernando Garcia Romero
Universidad Complutense de Madrid

Cuando se habla sobre cualquier aspecto concerniente a larisa en la Grecia antigua es
casi una norma no escrita citar un célebre pasge de Aristoteles (Sobre las partes de los
animales 673a) en el cual el gran sabio afirma que el hombre es el Ginico animal que rie (10
uévov yeAdy tdv (dov dvopomog)l. Si un impulso a menudo irracional e incontrolado como
es la risa considera Aristételes que es exclusivo del ser humano, podemos imaginar hasta qué
punto serd todavia mds caracteristico, si cabe, del hombre el uso “racional” y controlado de
ese impulso que es larisa, es decir, € reirse cuando no hay motivo para reirse. Para designar
esa risa que no responde a un motivo alegre y que puede expresar una variada gama de
sentimientos e intenciones (malicia, amargura, ironia, sarcasmo, €tc.), los antiguos griegos
acufiaron la expresion “risa sardonica” (o, mas bien, “risa sardanica”), que luego adoptaron
los latinos y que todavia hoy seguimos utilizando nosotros en muchisimas lenguas, mas o
menos en € mismo sentido?. Efectivamente, Maria Moliner, en su monumental Diccionario
de uso del espafiol, define la “risa sardonia o sardonica” como “cualquier risa, maligna,
amarga, ironica o sarcastica, que no revela alegria o regocijo”. No obstante, debemos advertir
que en las lenguas modernas hemos heredado la expresion griega bajo la forma “risa
sardonica”; pero, como comentaremos mas adelante, la forma original griega es

probablemente “risa sarddnica” (capddviog YéAwg), que habria sido sustituida posteriormente

* Este trabajo se ha publicado previamente en |. Mamolar, (ed.), Saber reirse. El humor desde la Antigiiedad
hasta nuestros dias, Vitoria 2013. Este trabgjo esta vinculado al Grupo de Investigaciéon UCM 930235
“Fraseologia y Paremiologia” (PAREFRAS) y ha sido realizado en el marco del Proyecto de Investigacion
“Estrategias para aplicar las TIC al proceso de adquisicion de la competencia paremioldgica en el marco de la
ensefianza/aprendizaje de lenguas” (FF2011-24962, 2012-2014).

1 Véase al respecto J.L. Labarriére, «Comment et pourquoi la célebre formule d’Aristote: ‘Le rire est le propre
de ’homme’, se trouve-t-elle dans un traité de physiologie (Parties des Animaux, 111, 10, 673 a 8)?», en Desclos
(2000): 181-189.

214 expresion se recoge en los Adagia de Erasmo y, a partir de ahi, en infinidad de refraneros posteriores. En la
tradicion espafiola véanse, por ejemplo, los renacentistas Adagia Hispanica in Romanum sermonem conversa de
Juan Lorenzo Palmireno, en A. Gallego Barnés, Los “Refraneros”’de Juan Lorenzo Palmireno. Estudios de sus
fuentes paremiol6gicas, Madrid-Alcafiiz 2004, 228 n° 239; y JM. Caro y Cejudo, Refranes y modos de hablar
castellanos, con los latinos que les corresponden, Madrid 1792, 42: “sardonia es una yerba, que hace reir al que
la come, y con aquella risa se queda muerto”. La “risa sardonica” es, generalmente, una risa voluntaria, pero la
expresion es usada también en medicina (cf. ya, en la Grecia antigua, Paulo de Egina, Compendio de medicina
3.20.1), a partir de las explicaciones que sobre su origen daban ya los antiguos, para designar una risa
absolutamente forzada e involuntaria, indicando “la contraccion de los labios por los espasmos de los misculos
masticadores a causa de lainfeccion mortal del tétanos, o también la risa convulsa provocada por la ingestion de
sustancias toxicas” (Ribichini [2003]: 5).

93



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

por la forma capdovioc yélmg por las razones que luego expondremos. De hecho, con mucha
frecuencia la tradicion manuscrita de los textos griegos en los que se documenta la expresion
vacila entre leer capdavioc o copdoviogS.

Qué expresaba en la antigua Grecia la “risa sardonica” y por qué los griegos antiguos
[lamaron a la risa fingida “sardénica” (o, mas propiamente, “sardanica”), son los dos temas
gue me propongo desarrollar en esta exposicion.

Un primer dato llama poderosamente la atencion. La expresion “risa
sardanica/sardonica” es muy antigua, tan antigua que se encuentra ya documentada en la épica
homérica. Efectivamente, en el canto 20 de la Odisea Ulises, tras veinte afios de ausencia, se
encuentra de vuelta en su palacio de itaca, pero aln no se ha dado a conocer. Disfrazado de
mendigo, soporta las burlas y las afrentas de los pretendientes de su mujer Penéope,
esperando el momento propicio pararevelar su verdadera identidad y consumar su venganza.
Su hijo y complice Telémaco ofrece asiento y comida al fingido mendigo, en cumplimiento
de las leyes sagradas de la hospitalidad. En cambio, los malvados pretendientes hacen burla
de esas leyes. Uno de dllos, Ctesipo, toma la palabra y afirma burlonamente que é también

quiere dar de comer a mendigo; dice asi el poeta (vv.299-302):

¢ einav Epprye Poog TdHda xepl mayeln,

Keipevov €k kavéolo Aafmv: 0 &° dhevat’ Odvocelg
Ko TapaxAivog kepaAny, peidnce 8 Qoud

capdaviov pdra tolov: 6 8 edduntov Péie ToiyovA.

El adjetivo capdiviog (o capddoviog, como lee buena parte de la tradicion manuscrita)
define, pues, larisa fingida del héroe de la Odisea®. En mi opinién, esa “risa sardonica” de
Ulises, mas que amargura por € trato que esta recibiendo, 1o que expresa es la malicia o €l
sarcasmo de quien espera hacer pagar sus fechorias a unos enemigos que en esos momentos
ignoran por completo lo cerca que estdn de una muerte violenta (como diciendo “vosotros
reiros ahora, que ya veréis lo que os espera, vais a ver quién rie el ultimo y rie mejor”). Se

trata claramente de una risa “interior” de Ulises, como nos dice el poeta expresamente

3 Para simplificar, nosotros traduciremos siempre “risa sardonica” y ésa sera también la forma que utilicemos
regularmente en el curso de esta exposicion.

4 «Asi dijo, y arrojé una pierna de buey con su gruesa mano, cogiéndola de una cesta donde se encontraba. Pero
la esquivo Ulises agachando un poco la cabeza, y sonrid para si, con sonrisa muy sardonica; y la pierna golped el
bien construido muro”.

S A la “risa sardénica” de Ulises se refiere Dion Cris6stomo, Discursos, 80.11.3.
94



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

(ueidnoe 8& Boud), una risa fingida y maliciosa (Miralles® hace notar que la “risa sardonica”
aparece por vez primera no en los labios de un héroe franco, que ataca de frente, sino en los
labios de un héroe sinuoso y artero como Ulises), una risa que e poeta hace contrastar
claramente con la risa “exterior”, abierta y expansiva, que poco después suscita la diosa
Atenea en unos pretendientes que ignoran su destino y ni siquiera saben por qué se rien
(vv.345-347):

MG eAto Tnkéuo&xog' wnotipot 8¢ [TaAlac AOMvn

doPeotov YéAm mpoe, TapémiayEev 6& vOnua.

ol 8" {61 yvabuoict yehdov dAlotpiowcty...”

De maliciosa complicidad en el engafio es también, muchos siglos después, la “sonrisa
sardonica” del rey de Macedonia Filipo V, de acuerdo con el relato que hace Polibio (18.7.6)
de unos hechos ocurridos a comienzos del siglo 11 a.C. Filipo, en una maniobra para ganar
tiempo, en presenciadel consul romano Tito Flaminio solicita a sus enemigos los agueos y |os
etolios tiempo para estudiar las condiciones del tratado de paz, alegando que “estaba solo y no
tenia con quién consultar”; dice asi Polibio8: 6 8¢ Titoc ovk dmd@dg pév fixove Tod Didinmov
yhevalovtog un PovAdevog d¢ toig GAAOLG doKETV avieméokmye TOv ilmnov eindv obtwg
“gikotog” Eon “@lumme, povog & vOv© todg yap @ilovg TOVG TE KPATIGTA GOl
ocvppovievcovtag AmwAiecag Gmavtoc’. 6 0¢ Moakedwv  VTOUESIHCHS  GapdAvVIOV
dnecidmnoed.

Asi pues, en estos dos primeros textos, la “risa sardonica” expresa malicia, pudiendo

emplearse la expresion incluso en tono amenazador, como en un epigrama tardio anénimo

recogido en la Antologia Palatina (16.86), en €l cual una estatua de Priapo dice lo siguiente:

TOVUTPAGIN EVANKOG LOKPAV ATOTHAE OAAEAL.
10i0g OKO0ToV Opdc, O map’ &’ EpYOUEVE,

oVLKIVOG, OV Pivn TETOVNLEVOC, 00O GO WATOV,
GAL" amo motpevikig avtopabodg Eotdog. ..

aypelog yélaoov pe, o 6° EvkAeiovg me@vrao

6 Miralles (1987): 34.

T «Asi dijo Telémaco, y a los pretendientes Palas Atenea suscitd incontrolable risa, y les transtorné el juicio; y
yareian como s sus mandibulas no fueran suyas....”.

8 Cf. Wunderer (1898): 69.

9 “A Tito Flaminio no le desagradaba escuchar a Filipo burlarse asi. Pero como no queria dar a los demas esa
impresion, le siguié la broma a Filipo diciendo: ‘Con razén, Filipo, estas solo ahora; porque has matado a los
amigos que te hubieran dado los mejores consejos, a todos’. El rey de Macedonia sonri6 por lo bajo
sardonicamente y calld”.

95



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

otvesOat, pun kai capdaviov yehdonclo.

Otras veces la “risa sardonica” es mas bien expresion de ironia o sarcasmo, como
cuando en Republica | 337a Platon dice que Trasimaco, € contrincante de Socrates, tras
escuchar a éste, avekdyyacé te polo capdoviov kai eine” “® Hpdaxiel, abm "ketvn 1} elwOvio
gipoveion Toxpatovc”ll Se trata, pues, de la risa 0 sonrisa irénica o incluso sarcéstica de
quien mira a su rival con una despectiva condescendencia creyéndose superior a é (por 1o
general, errbneamente; en nuestro caso, en efecto, Trasimaco se cree muy listo, pero, como de
costumbre, € Socrates platonico demostrara que esta equivocado). En un contexto muy
similar volvemos a encontrar nuestra risa sardonica, mas de cinco siglos después de Platén, en
los escritos satiricos de Luciano de Samosata, en concreto en Zeus tragico (8 16), cuando
Luciano describe burlonamente la disputa filosofica que estaban manteniendo en el agora de
Atenas e estoico Timocles y € epicireo Damis y nos dice que a Timocles le fastidiaba
bastante la “risa sarddnica” de incredulidad que Damis estaba exhibiendo durante toda la
discusion: 6 Adpug 6¢ t0 capddviov EmtyeAdv ETt LAAAOV TOPOELVE TOV Ttumc?»éalz. Y un uso
muy similar se documenta, ya al fina de la Antigliedad, en €l larguismo poema épico de
Nonno de Panédpolis las Dionisiacas (20.309), cuando se relata el ya homérico mito de la
oposicion de Licurgo a los cultos de Dioniso; también Licurgo, incrédulo y creyéndose en

posesion de la verdad, se permite despreciar a diosy “reirse sardonicamente” de €l:

Kol Bedv apmerdevTa Topd TpobHPoIct doked®V,
oapOOVIOV YEAO®V, PIAOKEPTOUOV Toxe pmVY,
Boooapidmv latfipt yémv domovdov dmetiivi3.
Por supuesto, € dios hara que e muy equivocado Licurgo, por mucho que en ese momento se
ria sardonica y despectivamente, acabe recibiendo su merecido castigo. En fin, volviendo
atras en el tiempo, Plutarco emplea la expresion “reirse sardonicamente” con un valor similar
(es decir, expresando la sonrisa irénica de quien equivocadamente considera con desprecio 1o

gue esta viendo u escuchando) en su ensayo Sobre la supersticion (9), cuando se refiere a la

10 «gp el jardin manténte bien lejos del guardian. Tu que pasas junto a mi, tal cual me ves, hecho de madera de
higuera, sin haber sido trabajado con el escoplo ni por el minio, sino por la lima pastoril autodidacta... Riete de
mi inatilmente, pero cuidate de no danar las posesiones de Eucles, no sea que tu risa sea sardénica”.

11 «Solt6 una carcajada muy sardonica y dijo: ‘jHeracles! Esta es la famosa y acostumbrada ironia de
Socrates’. A la risa sardonica de Trasimaco se refiere el bizantino Miguel Pselo en Teologica 54.140. Véanse
también los escolios de Tzetzes aHes. Op. 56, y Nicéforo Gregoras, Historia Romana 2.957.

12 “Damis, con su risa sardonica, atin ponia mas excitado a Timocles”.

13 «y cuando vio al dios de las vides junto a sus puertas, se rid sardonicamente, y con animo injurioso le dirigié
a cuadillo de las Bacantes estas palabras llenas de amenazas sin tregua”.

96



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

“risa loca y sarddnica” (povikov koi copdoviov yéhmta) del ateo que asiste a una ceremonia
religiosa (es bien sabido que Plutarco era persona muy religiosa): évtadfa toivov ckoémel TOV

800V YEADVTO LEV HAVIKOV KOi GpdOVIoV YEAMTO TOIC Tolovpévorcl4.

Maliciosamente sarcastica es también la “risa sardonica” de los salteadores de caminos
gue en otro texto de Luciano (Lucio o El asno 24) capturan al asno en e gue esta convertido
el narrador y aladoncella que lleva subida sobre él, que estan intentando huir: £nel 8¢ fikopev
&vBa goyileto tputhii 1 686¢, ol moAépiol NUaG katarlapupdvovcty kol Toppwbev g0OLG TPOG
TNV GeEANVIV EYVOGaV TOVG SLGTVYELS aiynoA®TOVS Kol Tpoosdpapdvteg Aappdvovtal pov kol
AMéyovov: “@ koAn kdyadn ob mapbivog, mol Padilelg dmpig, ToAoinwpe; 0088 Td Saudvio
oédokag; GAAL Oedpo 101 mpdg Mudg, MUES o TOig oikelolg AmoddGoUEV”, capdaviov
yeAdveg Edeyovid.

Otras veces es “sardonica” no la sonrisa maliciosa de quien espera ejecutar su
venganza, como Ulises, o la sonrisa despectiva e irdnica de quien se cree superior (como
Trasimaco, Damis, Licurgo o € ateo de Plutarco), sino larisa amarga de quien sufre y rie por
no llorar. Larisa amarga que provocan, por g emplo, las desgracias de la vida: Plutarco, Sobre
la imposibilidad de vivir felices segin Epicuro 16: &AL’ €l tig éoti Kol yoyfic oapdoviog
YEA®C, &v ToVTOIG £6Ti TOlC TapaPlacpoic kol kKhovotyélootvl®; Oraculos Shilinos | 181-183:
00 KAaiet  dAALOIG GAOV, dmnvéeg, AALG YeAdte' / capdoviov peidnua yehdooote, Omndtay
fién / todto, Aéym, 10 B£0d PoPepdv koi émivtov Hdwpl’; la risa amarga de quien sufre las
penas del amor, en un epigrama del poeta del siglo | a.C. Meleagro de Gadara recogido en la
Antologia Palatina 5.179, en € cua € poeta amenaza en vano a Eros con la posibilidad de
que algin dia llegue a ser amarga su risa actual al ver las penas de amor del poetal8: ti parouo

YeEMIC Kol o1ud oeonpaxg / puydilels; téya mov capdaviov yerdoeigld; o, de nuevo en e poema

14 “pyes bien, mira entonces al ateo dirigiendo una risa loca y sardonica a quienes llevan a cabo esos ritos”.

15 «Al llegar al lugar en que se bifurcaba una encrucijada de tres caminos, los enemigos nos capturaron cuando
regresaban. Inmediatamente reconocieron alos desdichados prisioneros alaluz de lalunay, corriendo hacia mi,
me sujetaron y dijeron: ‘Hermosa y noble doncella, ¢a donde vas a deshora, desgraciada? ¢No tienes miedo de
los fantasmas? Ven aqui a nosotros, que vamos a ser nosotros quienes te devolvamos a tus parientes’ (y lo decian
riendo sardonicamente)”.

16 “Pero si existe también una risa sardénica del alma, consiste en esas acciones a gue nos vemos obligados y
esas risas mezcladas con lagrimas”.

17 «No 1loréis de un modo a uno y de otro modo a otro, hombres crueles, sino reid; reiréis con sonrisa sardonica
cuando llegue eso, es decir, la terrible y repentina agua de Dios” (habla Noé, anunciando el diluvio a los
hombres). Cf. Gregorio de Nacianzo, Carmina Moralia 670.10: kai yeho® popov aivov €vi omhiyyvolowv Epoiot,
/ capdaviov, kakdyoptov, Enel Kol tepmvog OAeBpoc.

18 sobre lainterpretacién del epigrama, véase Miralles (1987): 35-36, y von Prittwitz-Gaffron (1912): 30-31.

19 “Si, por Afrodita, voy, Eros, a prender fuego y a quemar todas tus cosas,

97



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

de Nonno (31.82), la risa amarga de la diosa Hera cuando contempla impotente las hazafias
bélicas de Dioniso, el hijo bastardo de su marido Zeus: capddviov yehdowoa Katneéa pri&ato
eovny / “obtm dplotevovst véol Pactifieg ‘OAvumov, / obtw dkovtilovot vobor Adg €k
Yeuéng 8¢ / Zevg €va moido Adyevoev, tva Eoumavtag oAéocon / Tvoovg petlryiovg kai
aueppéag. ..20

Amarga es también la “risa sardonica” que rien los enemigos del politico
revolucionario romano del siglo Il a.C. Cayo Sempronio Graco en un texto de Plutarco; nos
cuenta Plutarco (Vida de los Gracos 12.8) que Cayo Graco, cuando sus enemigos se reian de
su derrota politica, les respondié que la suya iba a ser una “risa sardonica” (o sea, amarga)
“porque no se daban cuenta de cuan grandes eran las tinieblas en las que los habian sumido
las medidas politicas que ¢l habia tomado” (...0¢ ocapdoviov yéhoto YeAdOoV, OV
YIyvookovteg 6cov adTolg oKOTOG €K TMV OOTOD TEPIKEYVTUL TOATELUAT®V). Y, si esta
anécdota responde a la verdad historica, € latino Cayo Sempronio Graco bien pudo haber
utilizado la expresion directamente en € original griego, porque la expresion “risa sardonica”
fue adoptada por los latinos, de los cuales la hemos heredado nosotros; y los latinos podian
decirla directamente en griego, como hace Cicerdn en una carta dirigida a su amigo Fadio
Galo, escrita en Agosto del afio 45 a.C. (Ad familiares 7.25.1): quod epistulam concissam
doles, noli laborare; salua est, domo petes cum libebit. Quod autem me mones, ualde gratum
est, idque ut semper facias rogo; uideris enim mihi uereri, ne, si istum <iratum> habuerimus,
rideamus yélwta capdaviov?l. En e pasgje ciceroniano la expresion significa igualmente
“risa amarga” y, por la alusion al sardo Tigelio, es evidente que Ciceron establece una

rel acion etimol bgica entre nuestra expresion y laisla de Cerdefia??.

tuarcoy € carcgj escita donde guardas tus flechas.
Losvoy aquemar, si. ¢Por qué te ries sin motivo y resoplas arrugando
tu nariz chata? Pronto tu risa sera sardonica
Pues, telo juro, voy a cortarte tus alas veloces que encaminan ala pasion
y aaprisionar tus pies con trabas de bronce.
Pero vamos a obtener una victoriapirricasi ati como habitante
de mi almavoy auncirte, lince en el aprisco.
Vete, entonces, duro vencedor; coge ademés tus ligeras sandalias
y despliega tus rapidas alas en pos de otros”.
20 “y gonriendo sardénicamente [es decir, amargamente] dijo palabras sombrias: ‘Tales son las hazafias de los
nuevos sefiores del Olimpo, de esta forma disparan sus dardos |os bastardos de Zeus. De Sémele Zeus engendré
a un nifio para que matara a todos los dulces e inofensivos indios’...”.
21 «“Te lamentas de que mi carta haya sido abierta; no te dé pena: el texto estd sano y salvo. No tendras més que
cogerla en mi casa cuando vengas. En cuanto a tus advertencias, te estoy muy agradecido y te ruego que actles
siempre igual. Me parece, pues, que tienes miedo de que, atrayéndonos laira de ese individuo [el sardo Tigelio]
corramos el riesgo de reir a la manera de Cerdeiia”.
22 Cf. también Juliano, Contra Heraclio el cinico 16, 222b: 6¢ 6 Gv un| tavty moin, yeAdoetor pév, iotm péviot
oapddviov YeEA®V Epnog v ael Tiig TdV 0edv yvooewg (“[Hay que entender el término en el sentido en que lo

98



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

En definitiva, los textos literarios que documentan la expresion proverbial “risa
sardonica” nos permiten asegurar que ya en griego antiguo designaba exactamente lo misSmo
gue designa en la gran cantidad de lenguas modernas que han heredado y conservado la
expresion, es decir, “una risa (o sonrisa o incluso carcajada?3 como la que suelta Trasimaco
en la Republica platénica) maligna, amarga, ironica o sarcastica, que no revela alegria o
regocijo”. La definicion que para la expresion proponian los eruditos antiguos no difiere
esencialmente de ésta que leemos en e diccionario de Maria Moliner; asi, en la coleccién de
proverbios Zenobius Athous 1.68 leemos: eipntan 6& 1 mapoio énil @V un €k kabapdc T
Sravoiog pmde yapovong yermvimv (cf. también Collectio Bodleiana 833)24.

Por € contrario, nuestras fuentes antiguas?® no presentan ni muchisimo menos la
misma unanimidad cuando se trata de discutir no ya el significado de la expresion proverbial,
sino su origen, por qué se llama “sardonica” (o “sarddnica") la risa que no surge “a
consecuencia de un pensamiento sano ni alegre”. La cuestion es discutida en diversos textos
eruditos antiguos que han llegado hasta nosotros (obras lexicogréficas, colecciones de
proverbios, escolios). Todos esos textos remontan a un mismo origen: derivan en Ultima
instancia de los estudios que llevaron a cabo los fildlogos de época helenistica y luego de
época imperia, siendo la fuente principal de todos ellos probablemente la exhaustiva
recopilacion y estudio de proverbios que llevé a cabo e gran fil6logo Aristéfanes de Bizancio
a findes dd siglo Il y comienzos del Il a.C.; y todos esos textos presentan también un
problema comun: lo que ha llegado hasta nosotros (sea a través de obras lexicogréficas,
colecciones de proverbios o escolios) no son sino resimenes de resimenes de resimenes del
comentario original, y en ese proceso de resimenes sucesivos se han ido perdiendo muchos
datos y se han ido confundiendo muchos datos, de manera que con frecuencia nos
encontramos con textos que solo se entienden a medias 0 nos proporcionan informaciones
parciales, confusas 0, aveces, directamente ininteligibles.

¢Qué nos dicen esos textos eruditos sobre por qué se llamo “sardonica” a la risa

fingida? Xapdoviog (la forma que termina imponiéndose sobre capddviog) podria ser el

entienden Platén, Plotino y Porfirio], y el que no lo haga de esa manera desde luego que reira, pero sepa que
reird una risa sardonica y estara privado siempre del conocimiento de los dioses”).

23 Cf. A. L6pez Eire, «A propos des mots grecs pour dire le rire», en Desclos (2000): 14.

24 Andlogas definiciones encontramos en otros muchos textos eruditos: Apollon. Soph. Lexicon Homericum
140.12 (copdoviog Aéyetotl yEAmG 6 kab™ VTOKPIoY YeEVOUEVOGS, Ard ToD ceonpéval Toig 0dodaot); Tim. Lexicon
Platonicum s.v. Zapddviog yélmg (con mencidn explicita de la relacion con la isla de Cerdefia); Schol. in Il. XV
101-103 y XXI 491b Erbse; Schol. in Hes. Op. 59 bis y Schol. in Luc. Asin. 24 y JTh 16 (procedentes de
Tzetzes); E. M. 273, 45-46; E. Gud. 496, 43-44; Hsch. 8 1651; Phot. & 548.

25 véase d apartado final en € que se recogen los textos.
99



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

adjetivo correspondiente al toponimo Xapd®, el nombre con el que designaban los griegos la
isla de Cerdefia, de manera que la interpretacion mas difundida en la Antigiiedad es que “risa
sardonia o sardonica” significa “risa de Cerdefia”. Este es, efectivamente, el punto de partida
buena parte de las explicaciones que propusieron los eruditos antiguos sobre el origen de
nuestra expresion proverbial. Nuestras fuentes, no obstante, testimonian también una
etimologia alternativa, segun la cual el adjetivo capddviog / capddviog estaria relacionado con
el verbo caipw “ensefiar los dientes, hacer una mueca ensefiando los dientes”26 (recuérdese el
texto del epigrama de Meleagro). Asi, en la coleccion de proverbios Zenobius Vulgatus 5.85
(véanse también los escolios a Platdn, el testimonio de los lexicografos, la glosa de Apolonio
Sofistaa Homero y € comentario de Eustacio a Odisea 1893, 735) leemos que §ALo12/ §& tov
Ko’ VmoKpiow yEAmTO Zopddviov karelcBor Aéyovoty, and tod ceonpévan 1oig ddodot. E
incluso a veces se unen las dos etimologias, como, de nuevo, en la explicacion de Zenobius
Vulgatus 5.85: Ziuwviong 8¢ onot [fr.568 Page] 1ov Tdhw mpd thig €ig Kpnmyv deitemg
oikfioat Vv Zopdd, Kol TOAAOVG TV &v tavtn dapbeipot oD¢ teAevTdVTOg Geonpéval, Kol
€K ToVTOL 0 Zapddviog yYéaws (informacion mas completa ofrecen los escolios a Platon y la
Suda). Algunos fil6logos modernos han defendido 1a etimologia que pone en relacion nuestra
expresion con el verbo caipw como “la menos inverosimil” (Chantraine), sobre todo si se
piensa que la forma original seria capdéviog yélwc28, y posteriormente se habria impuesto la
forma capdévioc yéhwc, a partir de una falsa relacion etimolégica con la isla de Cerdefia2.
Esta explicacion fue defendida ya de manera muy competente por Bechtel 30, quien sugiere la
existencia de un posible substantivo *copdmv que designaria la accién de mostrar los dientes
(una formacion semejante a oadmv “tirdn, espasmo”, de ondwm, 0 TVEEdDV “abrasamiento,

combustion”, de TVQ®); sobre ese substantivo se habria formado el adjetivo capddéviog.

26 cf., por g emplo, Aristofanes, Paz 620 y Avispas 901. Véase Arnould (1990): 224, donde se cita igualmente
un texto hipocratico en € que el verbo designa el rictus de un enfermo a las puertas de la demencia.

27Enla glosa original constaria el nombre de los eruditos que proponian esta teoria; en el proceso de resimenes
sucesivos estos datos precisos se pierden habitualmente y nos tenemos que conformar con expresiones generales:
“unos dicen que....y otros afirman que...”.

28 Chantraine (1968) : s.v. capdaviov): “Etymologie obscure. L’hypothése la moins invraisemblable rattache
capdavioc a cEonpo. ‘montrer les dents’. Cette explication remonte a Ap. S. 140, 12, et est reprise notamment
par Bechtel, Lexilogus 296, qui pose *capdav ‘fait de montrer les dents’, cf. onaddv, tveeddv, etc., dont
capdaviog serait un derive”.

29 Otros autores como C.O. Milller y, tras é, E. Paisy P. Kretschmer buscan el origen de la expresion en el dios
Sandan/Sardan, asimilado al rey Sardandpalo; las victimas que se le sacrificaban moririan con la sonrisa en los
labios.

30 Bechtel (1914): 296. Cf. ya Elio Herodiano, Sobre la declinacion de los nombres 3.2, 729.33, y Sobre la
prosodia 3.1.25.

100



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Una vez establecida esta relacion ficticia entre larisafingida y la isla de Cerdefia, los
eruditos antiguos se vieron en la obligacion de explicar por qué la isla de Cerdefia y sus
habitantes habrian dado nombre a unarisa que no es verdadera risa. Al respecto corrian en la
Antigledad varias teorias, que podemos dividir en dos grandes grupos.

A) Paraunos, € origen de la expresion habria que buscarlo en una peculiar planta que
crecia en Cerdena, descrita por nuestras fuentes como cerive mapanincio (“semejante al apio
[0, segin otros, al perejil]”: Zenobius Athous 1.68, escolios a Platon, Suda y Focio,
Pausanias); esta planta causaba la muerte a que la probaba, la cual que se producia entre
espasmos que degjaban en el rostro del muerto una mueca que asemejaba una risa 0 sonrisa,
segun coinciden todas nuestras fuentes (Zenobius Vulgatus 5.85: qvetar yép Tig Potdvn
gvtodBo, ¢ ol yevobpevol petd omocpod kol YéAwtog dmodvickovoty; Zenobius Athous
1.68: fijv ol mpoceveykdpevol 60KodoL pev yeAdv omacpud kol dmofviokovot; también los
escolios, los |éxicos de Hesiquio, Zonaras, Focio y Suda, etc., que indican que la fuente de la
informacion es e libro IV de una obra Sobre Sracusa compuesta por € erudito del siglo 111
a.C. Sileno de Caleacte, 175 fr.9 Jacoby). La existencia de esta planta mortifera es comentada
por otros muchos autores antiguos (véase € apartado nimero 8 de la seccion final donde se
recogen los textos). Nos hablan sobre ella y sus efectos escritos de historia natura (Plinio,
Historia Natural XX 45, 116; Dioscorides, Materia médica Il 175,1 Wellmann3L; Solino,
Coleccion de hechos memorables 4.432; cf. también Paulo de Egina, Compendio de medicina
5.51 y 5.30); poetas (Virgilio, Bucdlicas 7.41, con los escolios; un epigrama funerario
anonimo recogido en Antologia Palatina 7.621); oradores (Didn de Prusa, Discursos XX XI|
99); gedgrafos e historiadores (Pausanias 10.17.13; Procopio de Cesarea, Guerra Gotica
4.24.38; cf. Estrabdn 3.4.18, a proposito de los iberos); eruditos (Servio, comentario a
Bucdlicas 7.41; Isidoro de Sevilla, Etimologias 14.6.4033), etc. A partir de los datos de las
fuentes antiguas, los entendidos han propuesto identificar esta “planta de Cerdefia” con una
variedad del Ranunculus acris, del Ranunculus sceleratus o del Ranunculus languinosus,

aungue se citan también otras candidatas34.

31 cf. también Contra los venenos 14.

32 La fuente de Solino es Salustio (Maurenbrecher recoge herba Sardonia, nervos contrahit e intereant facie
ridentium como parte del fr. 11 10 de las Historias de Salustio).

33 |_a fuente de Isidoro es, como para Solinoy Servio, las Historias de Salustio (Maurenbrecher identifica como
partedel fr. Il 10 apiastro.....interimit).

34 Sobre la “hierba de Cerdefia”, véanse Cadoni (1992), Paulis (1993), Ribichini (2003): 19 ss.
101



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

B) En segundo lugar, la “risa sardonica” se ponia en relacion con la presencia de los
fenicios en la isla de Cerdefia y sus (en opinion de los griegos) béarbaras costumbres. Los
primeros asentamientos fenicios documentados en Cerdefia se datan en la segunda mitad del
siglo VIII aC. y la presencia fenicia se intensifica notablemente a partir del siglo VI a.C.,
época en la que también los griegos fundan algun asentamiento comercial, como Olbia en la
costa nororiental.

Segun los eruditos antiguos, la expresion “risa de Cerdena” se habria creado a partir de
los sacrificios humanos practicados por los cartagineses de Cerdefia, unas préacticas que, por
cierto, los escandalizados eruditos griegos insisten en afirmar que estan muy algjadas de lo
que es habitual en e mundo griego (cf. Escolios a Odisea 20.302). Hay, no obstante,
discrepancias cuando se trata de precisar en qué consisten concretamente esos sacrificios de
los que habria nacido la expresion “risa sardonica”.

a) La coleccion de proverbios Zenobius Vulgatus 5.85 nos comenta en primer lugar
que un tal Esquilo33, en una obra titulada Sobre proverbios, decia que “los que habitaban
Cerdefia, que eran colonos de los cartagineses, ofrecian en sacrificio a su Crono, mientras se
reian y abrazaban los unos a los otros, a los que habian superado los 70 afios. Porque
consideraban vergonzoso llorar y entonar lamentos funebres. Por eso se llam6 ‘sardénica’ a la
risa fingida”.

b) En cambio, € historiador siciliano de los siglos IV-111 aC. Timeo de Tauromenio
(566 fr.64 Jacoby) afirmaba por lo visto (Zenobius Vulgatus, escolios a Platdn)36 que quienes
reian fingidamente no eran los matadores, sino los matados: “Estos, después de colocar en pie
a sus padres ante los hoyos en los que van a ser arrojados, 10os golpean con palos y los tiran
abajo. Y ellos, mientras reciben lamuerte, rien a causa del injusto trato que les dan sus hijos y
la gloria de morir de manera feliz y hermosa”. Esta ultima frase se entiende quizé mejor en la
version de los escolios a la Odisea, que, a igua que Suda y Focio, citan como fuente a
historiador ateniense Demon3? (327 fr.18 Jacoby), contemporaneo de Timeo, cuya

explicacion del origen del proverbio pudo aceptar; en esas fuentes leemos que los

35 podria ser un erudito desconocido de época helenistica. Pero cabe también la posibilidad de que, como ocurre
en otras ocasiones en el corpus de proverbios griegos, €l texto que ha llegado hasta nosotros sea € resultado de
un mal resumen de una glosa més larga, en la que se diria que la expresion proverbia estaba documentada en €l
poeta tragico Esquilo y que algin erudito la comentaba en una obra titulada Sobre proverbios (luego se habria
resumido mal y el nombre de Esquilo habria quedado unido al tratado Sobre proverbios). Radt recoge el pasaje
como fragmentum dubium 455 de Esquilo €l trégico.

36 Lamisma explicacién se recoge igualmente en los escolios de Tzetzes a Hes. Op. 59 his.
37 Demon fue autor de un muy extenso tratado Sobre proverbios, habitualmente censurado por los eruditos
antiguos por su faltaderigor critico. Cf. Marifio & Garcia Romero (1999): 19 nota 22, con bibliografia.

102



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

septuagenarios fingen reir porque “mientras son sacrificados, les parece que es vergonzoso y
cobarde llorar y que, en cambio, abrazarse y reir es cosa viril y hermosa”. Ribichini38
considera que Demo6n pudo haber combinado sin mucho rigor critico las noticias que habria
leido en Clitarco y en Timeo sobre, por un lado, la inmolacion de victimas humanas a dios
punico y, por otro, la costumbre sarda de |a muerte de los ancianos39, y asi habriallegado ala
conclusion de que la “risa sardonica” habria tenido su origen en los sacrificios de ancianos al
Crono punico. De los mismos escolios a la Odisea, de Suda y de Focio parece deducirse que
Demon ofrecia una explicacion alternativa: los sacrificados no serian ancianos, sino “los mas
hermosos de los prisioneros de guerra”. Al respecto de ello, Winfred Biihler ha hecho notar
gue la expresion que encontramos en estas fuentes eruditas que citan a Demon esidénticaala
gue utiliza Diodoro de Sicilia (20.65.1) cuando describe la ofrenda de prisioneros de guerra
que hicieron a sus dioses los cartagineses como accion de gracias por su victoria sobre €
tirano de Siracusa Agatocles en 307 a.C.. t@®v...Koapyndoviov petd v viknv Tovg
KaAAMOTOUG TV aiyHLoAdTOV Buoviev yoplotypla Voktog toig Oeoic. Biihler piensa que la
fuente de Diodoro fue probablemente |a Historia de Agatocles de Duris de Samos, una fuente
gue pudo haber inspirado también a su contemporaneo Demén; concretamente sugiere Buhler
(en lo que a nosotros nos interesa en concreto) que Demon generalizd este caso aislado y
excepciona de sacrificio de prisioneros que habia leido en Duris y lo elevé a la categoria de
costumbre habitua de los cartagineses (y, en consecuencia, de los descendientes de
cartagineses afincados en Cerdefia) y de ella hizo derivar €l origen de la expresion proverbial
“risa sardonica”. Desde luego, tal proceder encajaria bien con la manera de actuar mas bien
poco escrupul osa que las fuentes antiguas atribuyen a Demén.

¢) En tercer lugar, la coleccion de proverbios Zenobius Athous 1.68 atribuye a un
erudito llamado Filoxeno otra explicacion, segun la cua los que parecen reir no serian
ancianos septuagenarios, sino recién nacidos sacrificados a una divinidad fenicia identificada
con el Crono griego: “Filéxeno afirma que algunos cuentan40 que en la ida de Cerdefia hay
una imagen de madera de Crono con los brazos extendidos hacia delante, sobre la cual sus
habitantes depositan a los recién nacidos en los brazos de laimagen, y se echan areir y luego

mueren”. Los escolios a Platon, la Suda y Focio precisan que la fuente de esta informacion es

38 Ribichini (2003): 68-69.
39 Ribichini sostiene gue probablemente debamos remontar esa costumbre a |los pueblos indigenas de Cerdefia y
conceder poca credibilidad ala noticia que la atribuye alos colonos cartagineses.

40 Opsérvese la absoluta falta de precision en laformade citar.
103



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

el historiador de finales del siglo IV aC. Clitarco#! (137 fr.9 Jacoby) y nos ofrecen una
informacion mas detallada sobre estos ritos. Dado que nuestras fuentes antiguas presentan a
Clitarco como un autor demasiado inclinado hacia lo fantéstico, o escabroso y lo truculento
(Cicerdn, Bruto 11.42, lo considera mas un novelista que un historiador digno de confianza, y
Quintiliano 10.1.74, afirma que destaca por su habilidad narrativa méas que por su apego ala
verdad historica), es posible que su obra fuera € inicio de esta truculenta tradicion que ligaba
la risa sardonica a esos supuestos sacrificios de nifios, unatradicién que, como comentaremos,
ha tenido un larguisimo éxito hasta llegar a nuestros dias. Esa historia pudo muy bien haber
tenido su origen en una tradicién anterior, documentada ya en el poeta de los siglos VI-V a.C.
Siménides de Ceos (cf. Zenobius Vulgatus 5.85, escolios a Platon, Suda), segun la cud la
“risa sardonica” habria tenido su origen en el gigante de bronce Talo, “que a los sardos que no
querian cruzar € mar hacia la tierra de Minos los mataba (dejandolos con la boca abierta)
saltando al fuego con ellos pegados a su pecho, puesto que era de bronce” (Suda). El mitico
autdmata de bronce a servicio de Minos habria sido reemplazado por laimagen de un salvaje
dios fenicio que exigia la inmolacion de nifios dentro de su pecho de bronce; una buena
historia para |lectores amigos de truculencias?2.

Vemos, pues, que todas estas tradiciones que buscan el origen de la risa sardénica en
laisla de Cerdefia tienen como nota comun la consideracion de laisla como un lugar regido
por “costumbres muy diferentes a las griegas”, un lugar, por tanto, extrafio e incluso salvaje e
incivilizado y peligroso, segin la vision de griegos y romanos. Asi, las fuentes que buscan €l
origen de la expresion en la famosa “hierba de Cerdena” insisten en que esa planta es
“semejante al apio”, es decir, que conlleva el peligro de ser una planta salvaje y venenosa
muy parecida a otra civilizada y comestible muy usada en la cocina griega antigua. E incluso
el historiador bizantino del siglo VI Juan de Lidia (Sobre los meses IV 24 Niebuhr) recoge
una tradicion segun la cua la hierba habria sido utilizada de manera cruel por uno de los
prototipos del salvajismo en e mundo antiguo, Tarquinio &l Soberbio, el ultimo rey de Roma
(534-510 a.C.): 6mwg & U HOAGTTOTO TOIG OUKIGHOIG TAOV TIL®POVUEV®YV, BOTAVNV aOTOIG
€nedidov 1| yélmta €vemoiel mapd 6KOTOV TOIg AoV YiveTal 08 Kai VOV €l Zapdodg g

viicov 1} totawTn Botdvn, 60ev kol Tapdoviov yélmté goctvA3. Por lo demés, la muerte de

41 v éase al respecto Prandi (1996).
42 cf. Ribichini (2003): 30 ss.

43 “Para no verse afectado por los insultos de quienes eran sometidos a los castigos que imponia, les daba una
hierba que infundia risa a los que estaban sufriendo contra su voluntad; alin hoy dia crece en laisla de Cerdefia

999

tal hierba, de donde dicen que proviene la ‘risa sardénica’”.

104



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

ancianos al llegar a cierta edad es una practica bien documentada en pueblos de muy diversos
lugares?®#. A la existencia de esta costumbre entre |os habitantes de Cerdefia se refiere también
Claudio Eliano en sus Miscelaneas histéricas 4.1, aunque no la pone en relacion con la risa
sardonica (en todo caso, la fuente de la noticia puede ser iguamente ¢l propio Timeo): vopog
€0TL ZapdMOG, TOVG 01 YEYNPUKOTAS TV TATEP®VY Ol TOAdES POTALOIG TOTTOVIEG AVI)POLV Kol
£€0amtov, aioypov Myoduevol TOv Mav vrepynpov dvta (v €T, O¢ TOALX AUAPTAVOVTOC TOD
chpatoc Tod d1e 10 Yijpog memovnkdtoct®. Eliano (ibidem 3.37) y Estrabon (10.5.6) citan
también una costumbre similar en la isla de Ceos, donde se supone que quienes llegaban a
muy vigjos (a los 60 afios precisa Estrabon) simulaban que se invitaban unos a otros a una
fiesta y ali bebian la cicuta, para no obligar a la ciudad a mantener a personas que ya no
podian ser Gtiles a la comunidad. Y Estrabon (11.11.8) afiade un caso més entre los derbices
de Persia, que daban muerte a quienes sobrepasaban los setenta afios, cuya carne era
consumida por los parientes méas cercanos, y ya Herddoto cita précticas semejantes entre los
némadas masagetas (1.216) y padeos de laIndia (3.99).

También se conocen numerosos testimonios de la risa ritual ante la muerte?6, que
facilita a quienes van a morir €l transito a una vida nueva supuestamente mas feliz; asi por
giemplo, Herédoto (5.4.1-2) comenta lo siguiente a proposito de los trausos, un pueblo de
Tracia (se trata, en todo caso, de pueblos no griegos): “Con ocasion del nacimiento y de la
muerte de uno de los suyos, obran como sigue. En e primer caso los parientes del recién
nacido toman asiento a su arededor y se lamentan ante |la serie de males que, por e hecho de
haber nacido, deberd sufrir la criatura, enumerando todas las desventuras propias de la vida
humana; en cambio, a que fallece le dan sepultura entre bromas y manifestaciones de alegria,
alegando que, libre ya de tan gran nimero de males, goza de una completa felicidad” (una
practica muy similar atribuye Estrabén 11.11.8 a pueblos del Céucaso). Y € historiador del
siglo 1V a.C. Teopompo de Quios describia en sus Filipicas (115 fr.75c Jacoby, transmitido

por Eliano, Historias variadas 3.18) una tierra fabulosa al otro lado del Océano, “la ciudad de

44 cf. Biihler (2003): 193 ss., quien remite a Coty (1934), y a Paudler (1936).

45 “Era una costumbre de Cerdefia que a los padres que habian llegado ya a la vejez sus hijos |os golpearan con
palos, los mataran y les rindieran honras funebres, porque pensaban que era vergonzoso que continuara viviendo
quien era en exceso viejo, por tener su cuerpo muchos fallos al sufrir los achaques de la vejez”.

46 Miralles (1987): 42: “Les morts, les victims deviennent une sorte de odappaxov: des victims propitiatoires
dont le sourire ou rire sardonique -une grimace forcée, faire semblant de rire- signifie la connivance avec le
bourreau, avec la société qui les offre en sacrifice ou en accepte le sacrifice; dans le cas des enfants, embrasés
dans les bras du dieu (les hommes s’en lavent les mains) le feu obtient le sourire de la victime par un procédé qui
est I’image des liens indisolubles de la douleur et du rire”. Cf. también Arnould (1990): 226-227, que se basa
para su exposicion en las consideraciones de S. Reinach sobre la “risa ritual”.

105



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

los hombres piadosos”, a propdsito de la cual dice lo siguiente: “Habia dos ciudades
especiamente grandes, pero que no tenian ningun parecido entre si; la una tenia el nombre de
Guerreray laotrael de Piadosa. Los habitantes de la Piadosa pasan la vida en medio de la paz
y entre grandes riquezas, y toman los frutos de la tierra sin arados ni bueyes, y uno no tiene
gue ocuparse de las labores del campo ni de sembrar. Pasan la vida sanos y sin enfermedades,
y la terminan con mucha risa y alegria”4”.

Por lo que respecta a los supuestos sacrificios de nifios por parte de fenicios y
cartagineses, Clitarco es la fuente escrita mas antigua que nos habla de esta costumbre, que,
por supuesto, la larga serie de autores griegos y latinos que hace alusion a ella (Diodoro de
Sicilia, Plutarco?8, Filon de Biblos, Ennio, Cicerdn, Tertuliano, etc.; también 2 Reyes 23.10 y
Jeremias 7.31) califica sempre de barbara y salvaje, y de hecho los autores antiguos la
emplearon a menudo como propaganda anticartaginesa. Estos sacrificios de nifios se han
puesto en relacién con los lugares sagrados fenicios y punicos llamados tofets, en los cuales
aparecen urnas que contienen huesos quemados de nifios, a veces mezclados con huesos de
animales, y que con frecuencia se han considerado la prueba arqueol dgica de las afirmaciones
de los autores griegos y romanos sobre |os sacrificios de nifios a Baal y Tanit (son, por cierto,
frecuentes en Cerdena: Sant’ Antioco, Tharros, Nora, Cagliari, Monte Sirai, etc.). Actualmente
se considera muy dudoso que esos restos sean |os de nifios sacrificados y se piensa més bien
en enterramientos de nifios muertos por causas naturales (generalmente entre el nacimiento y
los seis meses), que guedaban consagrados a los dioses protectores en cumplimiento de un
voto o para solicitar la proteccion divina para el resto de los hijos 0 nueva descendencia?®.
Pero lo cierto es que estas noticias truculentas gue hemos visto en nuestros textos griegos y
latinos antiguos han tenido un enorme éxito en nuestra tradicion cultural >0, donde con gran

frecuencia la imagen predominante de los cartagineses es precisamente la de bérbaros

47 Miralles (1987): 39, precisa que “mouraient joyeux et riants parce qu’ils savaient, vraisemblablement, que
leur vie alait recommencer dans ’autre sens”.

48 spbre la supersticion 13 (sacrificios de los cartagineses a Baal): sidotec kai yryvdokoveg odtol o abtdv
Tékva KoBiEpevov, ol & dtekvol mapd TOV TEVTOV MVOLUEVOL Tandia Kabdmep dpvag 1 veooc00e, mapEIoTKEL
& 1N ump Grteyktog kal dotévaktog €l 8¢ otevateley 1 dakpuoeiey, £0et Thg Tufg otépecbat, 0 8¢ modiov
0VSEV NTTOV £00ETO" KPHTOV TE KATETIUTANTO TAVTA TPO TOD GYUAHOTOS ETAVAODVIOV Kol TOUTOVILOVTOV Eveka
o0 un yevésbon tiv PBonowv éEakovotov (“Ellos, con plena consciencia y conocimiento, sacrificaban a sus
propios hijos, y quienes no tenian hijos los compraban a los pobres como si fueran corderos o polluelos. Sus
madres estaban a su lado en pie, sin llorar ni lamentarse; y s se lamentaban o derramaban lagrimas, debian
perder el dineroy no por €ello los nifios dejaban en absoluto de ser sacrificados. Y todo se llenaba completamente
del ruido producido por quienes, delante de laimagen, tocaban laflautay golpeaban los tambores, para que no se
escucharan los gritos”).

49 Garnand, Moscati (1990) y (1991), Ribichini (1987), (1990) y (2003): 41 ss.
30 cf. Ribichini (2003): 59 ss.; paralas versiones cinematogréaficas, Solomon (2002).

106



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

sacrificadores de nifios a dios Moloch. Es laimagen que aparece ya asentada en la influyente
obradel gran erudito aleman Athanasius Kircher, Oedipus Aegyptiacus (Roma 1652, | 334), y
la imagen que poco antes (1629) John Milton habia reproducido en los vv.177-182 de su
poema On the morning of Christ’s Nativity: And sullen Moloch fled, / Hath left in shadows
dred, / His burning Idol all of blackest hue, / In vain with Cymbalsring, / They call the grisly
king, In dismall dance about the furnace blue); varias décadas después (1667), € propio
Milton volveria a presentar en €l Paraiso perdido (I 392-396) una imagen terrible de Moloch
como uno de los jefes de los angeles caidos, cubierto con la sangre de sacrificios humanos:
First Moloch, horrid king besmear’d with blood | Of human sacrifice, and parents tears, /
Though, for the noyse of drumbs and timbrels loud, / Their children’s cries unheard that
passed through fire/ To hisgrimidol.

[lustracion de William Blake (1809) para el poema de John Milton On the morning of Christ’s Nativity.

En época contemporanea esta vision negativa de los cartagineses y sus sacrificios de
nifios se popularizo sobre todo a partir de laterrible e impactante escena que describe Gustave

Flaubert en su novela Salambd (1862)°1, que estd ambientada en la Cartago del afio 241 a.C.

S1 Es una novela de accion, sangre y violencia, protagonizada por Salambd, hija de Amilcar Barca. Ha sido
llevadaa cineen 1914 y, en versién que mas valdria olvidar, en 1959.

107



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

y parte de la narracion de Polibio 1.65 ss. Durante la segunda mitad del XIX y primera mitad
del XX son bastantes las obras literarias y cinematograficas que retratan escalofriantes
escenas de cartagineses sacrificando nifios. Asi ocurre en la novela de aventuras Cartago en
[lamas de Emilio Salgari (1908, también llevada a cine en 1960). Asi ocurre también en la
pelicula Cabiria, dirigida en 1914 por Giovanni Pastrone, sobre un guion de D’Annunzio,
Salgari y e propio Pastrone; esta primera gran superproduccién del cine europeo narra la
historia de una joven siciliana que llega a Cartago como esclava, y fue una pelicula muy
popular y ademas muy influyente en esas primeras etapas de la historia del cine, y una de sus
escenas mas recordadas (aparece incluso en el cartel anunciador) es precisamente la de los
sacrificios humanos en e templo de Moloch>2. Esta escena es sin duda el modelo en € que se
basa otra gran superproduccion del cine mudo europeo, Metropolis de Fritz Lang (1926), que
estd ambientada en una inhumana megalépolis del siglo XXI, en la cua un robot lidera la
revolucion de los trabajadores contra los dictadores, y ali aparece Moloch en forma de una
monstruosa maguina que quema y devora a los obreros (de hecho Freder, hijo del tirano de
Metropolis, aude explicitamente a Moloch en la escena). Y un cuarto de siglo mas tarde en
uno de los textos embleméticos de la generacién beat (el poema Howl, de Allen Ginsberg,
1956, en concreto en su parte segunda) volvemos a encontrar al dios fenicio exigiendo
victimas humanas, esta vez como simbolo del capitalismo y la sociedad industrial que devora
alos hombres®3 (en sus anotaciones a poema Ginsberg reconoce explicitamente la influencia

del film de Lang en su obra).

52 E| visitante del Museo del Cine de Turin puede contemplar alin en la gran sala central laimagen de Moloch
utilizada en el rodaje de esta superproduccion italiana.

53 Moloch! Solitude! Filth! Ugliness! Ashcans and unobtainable dollars! Children screaming under the

stairways! Boys sobbing in armies! Old men weeping in the parks!

Moloch! Moloch! Nightmare of Moloch! Moloch the loveless! Mental Moloch! Moloch the heavy judger of men!
Moloch the incomprehensible prison! Moloch the crossbhone soulless jailhouse and Congress of sorrows!
Moloch whose buildings are judgment! Moloch the vast stone of war! Moloch the stunned gover nments!
Moloch whose mind is pure machinery! Moloch whose blood is running money! Moloch whose fingers are ten

armies! Moloch whose breast is a cannibal dynamo! Moloch whose ear is a smoking tomb!

Moloch whose eyes are a thousand blind windows! Moloch whose skyscrapers stand in the long streets like
endless Jehovahs! Moloch whose factories dream and croak in the fog! Moloch whose smoke-stacks and
antennae crown the cities!

Moloch whose love is endless il and stone! Moloch whose soul is electricity and banks! Moloch whose poverty
isthe specter of genius! Moloch whose fate is a cloud of sexless hydrogen! Moloch whose name is the Mind!

Moloch in whom | sit lonely! Moloch in whom | dream angels! Crazy in Moloch! Cocksucker in Moloch!
Lacklove and manlessin Moloch!

Moloch! Moloch! Robot apartments! invisable suburbs! skeleton treasuries! blind capitals! demonic industries!
spectral nations! invincible madhouses! granite cocks! monstrous bombs!

En la pagina http://www.youtube.com/watch?v=Nonab6djMAA puede verse un video ilustrativo del poema muy

a propdsito para nuestro tema.

108


http://www.youtube.com/watch?v=Nonab6djMAA

ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

GABRIELE D ANNUNZIO

CABIRIA

Cartel anunciador de lapelicula Cabiria

Vemos cuan lejos ha llegado la “risa sardonica” desde la Odisea homéricay desde que
los eruditos e historiadores griegos la relacionaran con la isla de Cerdefia. En todo caso,
nuestra expresion “risa sardonica” dificilmente pudo tener su origen en esas ‘“barbaras”
costumbres de los fenicios de Cerdefia a las que se refieren nuestras fuentes y que tan larga
tradicion han tenido. En primer lugar, no se explica bien por qué habrian sido precisamente
los fenicios de Cerdefia 'y no los de la propia Fenicia o los de Cartago los que habrian dado
origen alaexpresion. Y ademés, como antes apuntamos, 10s griegos entraron en contacto con
los fenicios de Cerdena en el siglo VI a.C. y la expresion “risa sardonica” se documenta ya en
la Odisea, cuya composicion podemos situar (simplificando enormemente un tema tan
complego) en una época en la que probablemente los fenicios no habrian iniciado siquiera la
colonizacion de Cerdefia, cuya existencia quiza €l poeta de la Odisea no conocia (por mas que
tradiciones posteriores situaran el pais de los lestrigones en el norte de la isla, en Capo d’Orso
concretamente). Nos parece, pues, que |0 mas probable es que la “risa sardanica” fuera
aquella en la que € riente contra su voluntad hace, ensefiando los dientes, una mueca que
parece una risa (caipw). Posteriormente, a partir al menos de los siglos VI-V a.C., se habria

establecido unafalsarelacion etimoldgica entre el adjetivo “sardanico” y la isla de Cerdefia y

109



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

a partir de entonces se fueron multiplicando las explicaciones sobre por qué laisla de Cerdefia

dio su nombre alarisafingida, recurriéndose alabotanicay al ritua religioso.

Bibliografia

D. Arnould (1985): «Mourir de rire dans 1’Odysée: les rapports avec le rire sardonique et le
rire dément», Bulletin de [’Association Guillaume Budé, 177-186.

D. Arnould (1990): Le rire et les larmes dans la littérature grecque d’Homeére a Platon, Paris
(sobre todo pags. 223-227).

F. Barreca (1986): La civilta fenicio-punica in Sardegna, Sassari.

F. Bechtel (1914): Lexilogus zu Homer, Halle.

G. Broccia (2001): «Riso sardanio e riso sardonio da Omero a Nonno. Una storia di destini
incrociati», Annali della Facolta di Lettere e Filosofia dell Universita di Macerata 34,
9-54.

W. Buhler (2003): «Drei Paroemiographica», Eikasmos 14, 185-196.

E. Cadoni (1992): «Il Sarddnios ghélos: da Omero a Giovanni Francesco Fara», en € vol. col.
Sardinia antiqua. Sudi in onore di P. Meloni, Cagliari, 223-238.

P. Chantraine (1968) : Dictionnaire éymologique de la langue grecque. Histoire des mots,
Paris.

J. Coty (1934): Die Behandlung der Alten und Kranken bel den Naturvolkern, Stuttgart.

M.L. Desclos (ed.) (2000): Lerire des Grecs. Anthropologie du rire en Grece ancienne, Paris.

I. Didu (2003): | greci ela Sardegna. Il mito ela storia, Cagliari.

G. Garbini (1994): La religione dei fenici in Occidente, Roma.

B.K. Garnand: «From infant sacrifice to the ABC’s: ancient phoenicians and modern

identities», en pag. web http://www.queendido.org/ABC.pdf
W. Huss (1985): Geschichte der Karthager, Munich.
P. Kretschmer (1955): «Das Sardonische Lachen», Glotta 34, 1-9.
D. Lateiner (1995): Sardonic smile. Nonverbal behaviour in Homeric epic, Ann Arbor.
E. Leli (ed.) (2006): | proverbi greci. Le raccolte di Zenobio e Diogeniano, Soveria
Mannelli.

R. M? Marifio & F. Garcia Romero (1999): Proverbios griegos. Menandro: Sentencias,
Madrid.

C. Miralles (1987): «Le rire sardonique», Metis 2, 31-43.

S. Moscati (1990): «L’olocausto dei fanciulli», en el vol. col. Riti funerari e di olocausto
nella Sardegna fenicia e punica, Cagliari, 7-12.

S. Moscati (1991): Gli adoratori di Moloch. Indagine su un celebrerito cartaginese, Milan.

F. Paudler (1936): «Alten- und Kranken-tétung als Sitte bei indogermanischen Voélkern»,
Worter und Sachen 17, 1-57.

G. Paulis (1993): «Le ‘ghiande marine’ e I’erba del riso sardonico negli autori greco-romani e
nellatradizione dialettale sarda», Quaderni di Semantica 14, 23-50.
M. Perra (1993): La Sardegna nelle fonti classiche dal 1V secolo a.C. al VI d.C., Oristano.
L. Prandi (1996): Fortuna e realta dell opera di Clitarco, Stuttgart.
S. Ribichini (1987): 1l tofet e il sacrificio dei fanciulli, Sassari.
S. Ribichini (1990): «ll sacrificio di fanciulli nel mondo punico: testimonianze e problema»,
en € vol. col. Riti funerari e di olocausto nella Sardegna fenicia e punica, Cagliari,
45-66.

S. Ribichini (2003): Il riso sardonico. Storia di un proverbio antico, Sassari.

S. Ribichini & P. Xella(1994): Lareligione fenicia e punicain Italia, Roma.

110


http://www.queendido.org/ABC.pdf

ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

J. Solomon (2002): Peplum. El mundo antiguo en el cine, Madrid.

M. Trédé & Ph. Hoffmann (eds.) (1999): Lerire des anciens, Paris.

E. Von Prittwitz-Gaffron (1912): Die Sorichwort im griechischen Epigramm, Giessen.

C. Wunderer (1898): Polybios-Forschungen. Sprichworter und sprichwortliche Redensarten
bei Polybios, Leipzig (reimpr. Aalen 1969).

TEXTOS

1) Aristoteles, Sobre las partes de los animales 673a: 100 6¢ yapyolileoBar povov dvbpwmov
aitiov 1] 1€ AemtOTNG TOD OEPUATOS KOl TO UOVOV YEALY TV {DV GvOpmOTOC O d& YopYaAIGUOG
TEA®G 80Tl 010 <KIVNOEWMC> TOWTNG TOD HOopiov ToD TTEPL TV LOGYIANV.

Y la causa de que Unicamente el hombre sienta cosquillas es la finura de su piel y €
hecho de que el hombre sea el Unico animal que rie; porque las cosquillas son unarisa que se
produce por un <movimiento> semejante a que afecta a la parte del cuerpo en torno a las
axilas.

2) Coleccién de proverbios Zenobius Vulgatus 5.85 (informacion semejante en Hesiquio o
204): Xopdoviog yélwe. Aioydrog [fr. dubium 455 Radt] év toic Iepil mapoyuidv nepi 10010
enoiv obtewg "ol v Zopdd katowodvteg, Kapyndoviov Ovieg dmoucot, toLS VmEP TA
éRoounkovta &tn yeyovotag 1@ Kpove €0vov yeddvteg Kai domaldpevor GAAMAOVG aicypov
yap fyodvro Sacpvety koi Opnveiv. TOV obv Tpocmointov yélmto Zapddviov kAndfvor".

Tinoog 8¢ gnowv [566 fr.64 Jacoby] avtovg iotévtag Tovg Yovelg &v oilg péAdovst
BarrecOar foBporg, maiey oyilong kol Katakpnuvilev: @Osipopévous 6& adTovg YeEAGY o1 TV
Ao TV TEKVOV AdtKiav Kol 06&av ToD pakaping Kol KaA®dg TEAELTAV.

TvEc 88 amd Tapdovog tiig vioov. gueton Yap Tic Botévn évtadda, Tig ol yevohpevor
LETO oac LoD Kol YEAMTOS AmoBviioKovoty.

dAlot 8¢ TOV kaB vmokplow YéAwTA Xoapdoviov kaieloBor Aéyovotwv, AmO TOD
ceomnpéval Toig 0doDat.

Zpoviong 8¢ pnot [fr.568 Page] tov Taiw mpod tig €ig Kpnmyv doi&ewg oikfjcot v
2apd®, Kol TOALOVG T@V €v Tadty OneBeipat o TeAeLTAVTOS GEoTPEVaL, Kol €K TOVTOV O
2apodviog YEAMC.

Risa sardonica. Esquilo [fr. dubium 455 Radt] en su Sobre proverbios afirma acerca
de éste lo siguiente: “Los que habitaban Cerdefia, que eran colonos de los cartagineses,
ofrecian en sacrificio a Crono, mientras se reian y abrazaban los unos a los otros, a los que
habian superado los 70 afios. Porque consideraban vergonzoso llorar y entonar lamentos
finebres. Por eso se llam¢ ‘sardonica’ a la risa fingida”.

Timeo [566 fr.64 Jacoby], por su parte, afirma que éstos, después de colocar en pie a
sus padres ante los hoyos en los que van a ser arrojados, los golpean con palos y los tiran
abajo. Y ellos, mientras reciben la muerte, rien a causa del injusto trato que les dan sus hijos y
la gloriade morir de manerafeliz y hermosa.

Algunos sostienen que el origen esta en laisla de Cerdefia porque crece ali una planta,
y quienes la prueban mueren entre espasmos 'y risas.

Otros dicen que la risa fingida se llama sardénica por € hecho de hacer una mueca
ensefiando los dientes (sairo).

Y Siménides [fr.568 Page] afirma que Talo, antes de su llegada a Creta, habitaba en
Cerdefia y dio muerte a muchos de los de dli; éstos, a morir, hacian una mueca ensefiando
los dientes, y de ahi larisa sardonica.

3) Collectio Bodleiana 833: Xapddviog yEA®E. £mi TV UR €K YopoVong d1avoing YELDVTOV.

111



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Risa sardonia. A propdsito de quienes no rien a consecuencia de un pensamiento
alegre.

4) Coleccion de proverbios Zenobius Athous 1.68: Xopdoviog yEAmG. pEpvNTOl TOOTNG
‘Ounpog [Odisea 20.301-302] kai ITAGtmv [Repablica 337a]. eipnton 8¢ 1 mopoia €mi TV
un €k kabapdg TN dtavoiag unde yopovonsg YeAOVTOV. AEYouot 0 OtL &v Zapdovn yiyvetat
Botavn oelive mapamAncio, v ol mpoceveykdpevol 00koDolL HEV YEAAV OMAGUD Koi
amofvinokovct. DAdEevog 0€ enoty éviovg iotopelv Ot &v Zapdol tf) viio® Edavov €oTt ToD
Kpévov mpotsivov tiig yelpac, €9  ob todg oikodvrag émtdévor to Ppéon taic yepoi tod
Eodvov, kol Gmoyehdv eito dmofviokety. kol Sl 1O YA TodTo KekAfoOar TOV EmbaviTiov
vélmTO.

Risa sardonia. Lo citan Homero y Platon, y se dice a propdsito de quienes no rien a
consecuencia de un pensamiento sano ni aegre. Dicen que en Cerdefia hay una planta
semejante a apio y quienes la prueban parecen reir con espasmos y mueren. Pero Fildxeno
afirma que algunos cuentan que en la isla de Cerdefia hay una imagen de madera de Crono
con los brazos extendidos hacia delante, sobre la cual sus habitantes depositan a los recién
nacidos en los brazos de laimagen, y se echan a reir y luego mueren; y por reirse la llaman
“risa de muerte”.

5) Escolios a Odisea 20.302. oi v Zdpdova katotkodvieg amd Kapyndoviov dvieg ypdvron
vOu® Tvi fapfopikd kol moAd TV EAAVIKOY dmAraypéve: 1@ yap Kpdve Bvovoty nuépaig
TIGL TETAYUEVOLS OV HOVOV TV OiYUOADT®OV TOVS KOAMGTOVS, GAAL Kol T®V TpesPutépmv
ToUg VmEp EPdounkovra Etn yeyevnuévoug. tovTolg 6& Buopévolg O pEV dakpVEWY aicypov
elvan Sokel kai Sethdv, 10 82 domalecOan kai yeAdv dvdp®dOEC Te Kkai KoAGV: B0ev @aci Kol TOV
€Ml KOK® TpoomoinTov yeAdto kKANOfivor Zapdoviov. 1| 8¢ iotopia mapd Aquowvt [327 fr.18
Jacoby].

Los habitantes de Cerdefia, que proceden de Cartago, se Sirven de una cierta
costumbre barbara'y muy diferente de las griegas. Porque sacrifican a Crono en determinados
dias no sdlo a los més hermosos de sus prisioneros de guerra, sino también a aquellos
ancianos que han superado los 70 afios. Y mientras son sacrificados, les parece que es
vergonzoso y cobarde llorar y que, en cambio, abrazarse y reir es cosa viril y hermosa. De ahi
dicen que larisafingida con ocasién de algo malo se llamé sardonica. La historia se encuentra
en Demon [327 fr.18 Jacoby].

6) Escolios a Platén, Republica 337a mapouia £l tdv én” OAEOP® cPOV aOTAV YEADVTOV. 01
Yop TNV Zapd®d KoTotkodvies, ¢ enot Tipotog, Enelddv avtoig Amoynpicmaoty ol Yovelg Kol
vopicwotv ikavov PePfrokévar xpovov, dyovsty adtodg mi tov Tomov, &v @ pélovot Odya,
KAKeT AAKKOVG OpOEAVTES €M AKPAV XEWADY TOVG HéALOvTOG dmobviiokey kabilovoy, Ensita
EK0oTOC aT®V oyilav &xmv TOTTEL TOV £00TOD TATEPO KOl €IG TOVG AAKKOVG TEPL®OET TOVG O
pecPitag yaipovtag €mi TOV Bdvatov mopayivesOor mg gvdaipovag kol petd yélmtog Kol
gvBupiog amoAvcOat. mel odv YeAdv p&v cvvéPatvey, o mavy 88 O YEAmG &m’ dyadd Tvi
gytveto, mapa 1ol "EAAnow mv wpokeyévny pnobijvor mapoiav. Kieitapyog 6¢ onot [137
fr.9 Jacoby] tov¢ Doivikag, kai paiota Kapyndoviovg, tov Kpdvov tiudvtag, €mav Tivog
HEYOAOL KOTOTUYETY omevLdwoty, ebyecBar ko’ &vog tdv maidwv, &l mepryévovio TdV
EmbvunBéviov, Kabayelv avtov 1@ 0ed. 10D 8¢ Kpodvov yodkod map’ avtolc £6TATOC TG
YEWPOG VITTIOG EKTETAKOTOG VTEP KPPAVOL YohikoD, TOVTOV EkKaiey TO modiov. TG 6& PAOYOG
oD EKKEWEVOL TPOG TO odUO. 6eonpOc Qaivesbar Toig yeAdol mopamincimg, Emg av
ovonocOv gic TOV kpifavov moporicOn. OV ovv ceonpdta YéAmTA capdiviov dviedfev
AéyecOan, €mel yeAVTEG Amobviiokovoty: Gaipey 0 €0TL TO OEAKEV TO GTOUN KOi YOIVELY.

112



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Zipoviong 6¢ and Tdlo tod yoikod, 6v "Heaiotog £dnpiovpynce Mivep @Oloka Thg vijoov
momoachat, Epyoyov v, Tovug TeEAAlovTds enot Katakaiov avipel 60ev and Tod ceonpéval
oL TV eAdya TOV Gapddvidv enot Aegxdfjvor yélmta. Opoiwg Kol Zo@okAfic &v Aaiddim
[fr.160 Radt]. fikovca 8¢, pnoiv 6 Tappaiog, Eyympiov Aeyoviov 8Tl &v Zapddvi yiyvorto
Botavn oeMve mopamAfclog, T oi yevolpevol Sokodot HEV YEA®TL, OTMOCUD OF
dmodviickovoty: obtm 8¢ Tapdoviog dv Aéyorto, kai o0 Tapddviog. pHmote obv 1O Ounpikov,
60ev kal 1 Tapouia iocwg Eppoum, “ueidnce 8¢ Boud / capddaviov pdia Toiov”: TOV A’ aTAV
TOV YENE®V YEAWTO Kol HEYPL TOD GeaNPEVAL YIVOLEVOV CTUOIVEL.

Proverbio a proposito de quienes rien para ruina de ellos mismos. Porque los
habitantes de Cerdefia, segun afirma Timeo, una vez que sus progenitores han llegado a la
velez y consideran que han vivido suficiente tiempo, los llevan a lugar en e que van a
sepultarlos, y ali cavan fosas e instalan en lo alto de los bordes a quienes van a morir; luego,
cada uno de ellos coge un palo y golpea a su propio padre y o empuja dentro de las fosas; y
los ancianos se presentan ante la muerte alegres, como si fueran felices, y mueren con risas 'y
buen &nimo. Por eso, cuando sucedia que alguien se reia, pero la risa no era en absoluto por
algo bueno, entre los griegos se dijo el proverbio antes mencionado. Por su parte Clitarco
[137 fr.9 Jacoby] afirma que los fenicios, y especialmente |os cartagineses, rindiendo honores
a Crono, cada vez que tienen interés en obtener algo importante, en sus plegarias prometen
que, S tienen éxito en lo que ansian, consagraran al dios a uno de sus hijos. Y, dado que el
Crono de bronce a que rinden culto esta en pie con las manos extendidas hacia arriba, encima
de un horno de bronce, éste hace arder a nifio, y cuando la llama se precipita sobre €l cuerpo
del yaciente, sus miembros se contraen y € cuerpo parece hacer una mueca que recuerda a
quienes se rien, hasta que, encogido, se desliza dentro del horno. Entonces, a la risa que
consiste en una mueca se la llama por eso “sardénica”, porque mueren riendo (“hacer una
mueca” [sairo] es distender y abrir laboca). Y Siménides lo hace derivar de Tao, lafigurade
bronce que Hefesto le fabricd a Minos para hacerlo guardian de su isla; afirma que era un ser
animado y mataba a quienes se acercaban abrasandolos. De ahi que afirme que se dijo “risa
sardanica” porque hacian muecas a causa de las llamas. De manera semejante también
Sofocles en su obra Dédalo [fr.160 Radt]. Y he oido - afirma Lucilo de Tarres - decir a los
lugarefios que en Cerdefia nace una planta semejante a apio, y quienes la prueban parece que
rien, pero mueren con espasmos. Y asi deberia decirse “sardonica” y no ‘“sardanica”. Quiza,

entonces, el pasaje de Homero (de donde precisamente tal vez procede el proverbio) “y sonri6
para si, con sonrisa muy sardanica”, se refiere a la risa que brota de los propios labios y llega a convertirse en
una mueca.

7) Suda ¢ 123y 124 (cf. también Focio, s. v.).

20apdiviog YEAM®G' O TPoomoinToc. KaAeiohat 8¢ adTov amd 10D ceonpéval Toig 050Dt
Qoociv.

2apddviog YEA®S mapotpia €l TV € OAEOP® T GOV OOTAOV YEADVT®OV' TV AUV
pev owoobfvar, 8t ol Zapdova KOTOIKODVIES OUYUOADT®V TE TOVG KOAAMGTOLG Ko
npeoPutépovg vmep o’ &t T® Kpdve E0vov, yeldvrtag, €veko tod TO €davopov Eueiivol
(tovtéotv avopeiov). Tiparog 68, Tovg ikavov PePrwkdtag ypdvov v Zapdol cuvwbovpuévoug
oyiloug Ho TV VIAV gic OV EueAlov BdmtecOar BOOpov yeAdv. ol dE, amd ToD ceonpEvVaLl LETH
aviag. kai eacwy diiot e Kol Kieitapyog, &v Kapynoovt €v taig peydiong svyaig moido toig
yepoi 1o Kpovov émredévrac (1dputon 8¢ yaAkode, mpoPePinuévac &xmv tac yelpog 0o @
kpifavog), Emerta VmoKaiew: TOV 0& GUVEAKOUEVOV VTIO TOD TLPOG SOKETV YEATV. ZImVvidng O
Taiwv 10v Hoeoiototevktov Zapdwviovg o0 PovAopévoug tepaidoat Tpog Mivma, gig Top
kaBaAldpevov, mg av yaAkodv, TpooTepVILOLEVOV Avalpelv EmtydoKovTac. ZInvog O &v &’
v mept Tvpoxovoog [175 fr.9 Jacoby] Adyavov eivar mapd Zapdmviove 180, ceAive
BUPEPECT 0D TODC YEVGOUEVOUG TAG TE GLAYOVAC KO TAC GAPKOG E0TMY AmoSAKVELY.

113



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Risa sardanica. Lafingida. Y dicen que se llama asi por e hecho de hacer una mueca
ensefiando |os dientes.

Risa sardanica. Proverbio a propdsito de quienes rien para ruina de ellos mismos. A
propésito de ella Demén ha transmitido que los habitantes de Cerdefia sacrificaban a Crono a
los mas hermosos de sus prisioneros de guerra y a los ancianos que habian superado los 70
anos, mientras se reian, para parecer de aspecto viril (es decir, varoniles). Pero Timeo dice
que, a quienes habian vivido suficiente tiempo, en Cerdefa sus propios hijos los empujan
juntos con palos hacia el hoyo en que van a ser sepultados y rien. Otros, en cambio, dicen que
deriva del hecho de hacer una mueca ensefiando |os dientes con pena. Y afirman otros, y en
concreto Clitarco, que en Cartago con ocasion de las grandes suplicas colocan un nifio en los
brazos de Crono (esté construido de bronce, con los brazos extendidos hacia delante, y debajo
de é hay un horno) y luego lo gueman; y cuando se contrae por accion del fuego parece que
rie. Y Simonides cuenta a propésito de Talo, la obra de Hefesto, que a los sardos que no
querian cruzar € mar hacia la tierra de Minos los mataba (dejandolos con la boca abierta)
saltando a fuego con ellos pegados a su pecho, puesto que era de bronce. Y Sileno [175 fr.9
Jacoby], en € libro cuarto de su obra Sobre Sracusa, dice que hay un vegetal dulce en
Cerdeiia, parecido al apio, y aquienes|o prueban se les corroen las meillasy las carnes.

8) Fuentes sobre la “planta de Cerdefia” y sus efectos.

Plinio, Historia Natural XX 45, 116: Apiastrum Hyginus quidem melissophylum
appellat, sed in confessa damnatione est venenatum in Sardinia.

Higino, en efecto, llama apiastro a melisofilo, pero € de Cerdefia es condenado
gener amente como venenoso.

Dioscorides (Materia médica Il 175,1 Wellmann) describe con pormenor las
caracteristicas y efectos de la planta que denomina Batpdylov o céAvov dyprov (raniinculo o
apio silvestre) y menciona una variante que abunda en Cerdefia.

Solino, Coleccion de hechos memorables 4.4: huic incommodo accedit et herba
Sardonia, quae in defluviis fontaneis provenit...; ea si edulio fuerit noscientibus, nervos
contrahit, diducit rictu ora, ut qui mortem oppetunt intereant facie ridentium.

A esta desgracia se suma ademas la planta sardonica, que crece en los derrames de las
fuentes...Esta planta, cuando sirve de alimento a alguien que no la conoce, contrae los
nervios, desencaja € rostro por las comisuras de la boca, de manera que quienes afrontan la
muerte perecen con una mueca de risa.

Antologia Palatina 7.621: év0ad’ éyw Xo@okAflg otuyepov dopov "Aidog Eopnv /
KAPHOPOG, €100TL Zapdd® GeEAIVOl0 YeEAdoK®V. / OC PEV €YV, ETtepotl & BAA®G TAVTEC O T€
TOVTOC.

Aqui yo, Sofocles, he entrado en la aborrecible mansion de Hades, desdichado de mi,
pues he comido apio y rio a la manera de Cerdefia. De este modo me ha ocurrido ami y a
otros de otra manera; atodos nos ocurre de todos modos.

Dion de Prusa, Discursos XXXII 99: v yobv Potévnv dxnkdote v copdoviov
KaAOLUEVTV, | YEAMTO UEV TOLET, YOAETOV 08 TOVTOV Kol €T OAEOPW.

En todo caso, habéis oido hablar de la planta |lamada sardénica, la cual produce risa,
pero amargay quellevaalaruina.

Pausanias 10.17.13: wAnv 6¢ 1j fotavng pidg kabapevet kol amd Qapudk®v 1) vilGov,
gpyaletar Odvatov. 1 o 0& 1) OAEOPLOC GEAIVED HEV E0TIV EUPEPNC, TOTG PAYODGL € YEADGCLY
gntytveoBon v teAevTv Aéyovotv. kai tovT® 8¢ Ounpodg te kai ol Enctta dvOpwmot Tov €ni
00devi Vylel Zapdaviov yérmto Ovoudlovot. @veTal 0& paAota 1 Too TEPL TAG TNYHS, OV
pévrot petadidmot ye kKai 1@ Hoatt Tod iod.

Yapowviov V Phral

114



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Con excepcion de una planta, la isla esta también limpia de venenos que provoquen la
muerte. Esta hierba mortal es parecida al apio, y dicen que los que la comen mueren riendo.
Esta es la razén por la que Homero y los que vinieron después llaman a la risa que es muy
insana “risa sardonica”. La hierba crece sobre todo alrededor de las fuentes, pero el veneno no
pasaa agua.

Procopio de Cesarea, Guerra Gética 4.24.38: dvtadda ¢vecOon Evppaiver moav fic oM
AmoyeLOpUEVOLS AVOPOTOLG aTIKO 6TTAGHOG Bovaotog Entyivetal, ol o1 TEAEVTAGLY 00 TOAAD
votepov, YeEADTH YEAGV GmO TOD OmOoUoD JOKOUVTEG Tva, OvIep OUOVOU®MS T YOPY
Zapd®VIOV KOAODGLY.

Alli [en Cerdefia sucede que crece una hierba que provoca un espasmo mortal a
quienes la prueban, nada més hacerlo, y mueren no mucho después, dando la impresion, a
consecuencia del espasmo, de que estan riendo; por eso llaman a esa risa “sarddnica”, dandole
el mismo nombre que € pais.

Servio, comentario a Bucdlicas 7.41: “immo ego Sardoniis videar tibi amargor

herbis...”: in Sardinia enim nascitur quaedam herba, ut Sallustius dicit, apiastri similis. Haec
comesa ora hominum rictus dolore contrahit et quasi ridens interimit.
“Bien, pues yo, asi te parezca mas amargo que las plantas sardas...”: En Cerdefia, en

efecto, nace una cierta planta, como dice Salustio, semejante a apiastro. Cuando se come, un
espasmo de dolor hace que se contraiga la boca de un hombre y provoca que muera como si
estuvierariendo.

Isidoro de Sevilla, Etimologias 14.6.40: venenum quogue ibi non nascitur, nisi herba
per scriptores plurimus et poetas memorata, apiastro similis, quae hominibus rictus contrahit
et quasi ridentes interimit.

Tampoco nace ali [en Cerdefial veneno aguno, s exceptuamos una hierba
mencionada por NUMerosos escritores y poetas y semejante a apio, que contrae € rictus de las
personas y las mata, con un gesto como si estuvieran riendo.

Cf. Estrabon 3.4.18 (sobre los iberos): Es ibérica también la costumbre de llevar
encima un veneno, que obtienen de una planta parecida a apio, indoloro, para tenerlo a su
disposicion en situaciones indeseables.

115



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

El tirano, su culto funerario, sus historiadores

Analriarte
Universidad del Pais Vasco

En noviembre de 2012, intervine en la Reunion sobre La pdlis en crisis organizada por

la Universidad Autonoma de Barcelona, tratando € tema de las fuentes implicadas en €

célebre didlogo que, hacia el 360 a.C.1, Jenofonte consagré a Hierén2. Es decir, a la figura,
perfectamente historica a priori, de un destacado miembro de los Dinoménidas, estirpe
reinante en laSiciliade sigloV a.C.

En aquel encuentro, abordé la elaboracion griega de la figura del tirannos con el
objetivo preciso de sefidar algun nuevo aspecto de la «intertextualidad correctiva» que puede
detectarse entre textos griegos clasificados como poéticos y los considerados propiamente
"historicos" (incluso por la historiografia contemporanea). Concretamente, relacioné la lirica
(en especial la de Pindaro) consagrada a halagar al tirano Hierdn en su propio siglo, € V a.C.
con los pasgj es dedicados por Herddoto alos Dinoménidas.

Por poner un gemplo concreto de ello, apuntaba la necesidad de reconocer que la

sentencia de la Pitica Primera segin la cual mas le vale a un gobernante inspirar a sus

ciudadanos «envidia que compasién»3, contrastada con la afirmacion de la Pitica Tercera
seguin la cual Hierdn gobierna sin phthénos para con los agathois (sin «sentir envidia» de los
«los ciudadanos g emplares»), influye en € hecho de que, unos afios més tarde, Herédoto
designe (defina, incluso) a Periandro (figura por excelencia de la nefasta tirania) como aguel

gue se deshace de los ciudadanos més capacitados 0 «superiores» (tous huperokhous téon

astéon)?. Y Jenofonte, en e siglo IV aC., no pierde e rastro de esta intertextuaidad que

sefialo. Asi, sumandose alavoz de laHistorie afirma:

*La presente intervencidn se enmarca, en la actualidad, en el Proyecto «Discurso y politica en la Atenas clasica:
la construccién del demos en la democracia griega antigua» (HAR2011-26191), pueden encontrarse desarrollos
precedentes del tema de las representaciones griegas del despotismo en titulos como De amazonas a ciudadanos.
Pretexto ginecocrético y patriarcado en la Grecia antigua, Madrid, 2002.

1 Para las opciones que permitirian precisar mejor la fecha de composicion de esta obra de Jenofonte, véase la
Introduccion de Orlando Guntifias Tufion, para Biblioteca Clésica Gredos, Madrid, 2006, en especial, p. 12.

2 A Iriarte, «El registro trégico de la teoria politica de Jenofonte. A propésito de Tépwv 7j Topavviécy, en Borja
Antelay otros (eds.), La polisen crisis, (en prensa)

3 Pindaro, Pitica, |, 164

4 Me refiero a célebre pasaje dedicado a Periandro y Trasibulo, iconos de la tirania en € siglo V ateniense:
Herddoto, V, 92, 20. Pasgje recientemente retomado en Ana Iriarte, «Despotisme et voies de communication:
entre tragédie et Histoires», en J. Alaux (éd), Hérodote. Formes de pensée, figures du récit, PUR, 2013, pp. 95-
116.

116



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

[Los tiranos] conocen tan bien como los particulares quién es
valeroso, inteligente o bueno, pero a éstos, en lugar de admirarles, les
temen. A los valientes, no vayan a emprender algo en defensa de la
libertad; a los inteligentes, no sea que maquinen algo y a los justos,
no vaya a ser que apetezca el pueblo ser gobernado por ellos. Y una
vez gue, por temor, han quitado a éstos de en medio, ¢qué otros les
guedan de que puedan servirse sino los malos, los viciosos o los

serviles?9

En definitiva, Herddoto concibe claves esenciales de su discurso sobre Hierén como
respuesta explicita a lirico Pindaro, compositor acogido en Sicilia por €l propio tirano. En
cuanto a Jenofonte, consciente de la intertextualidad que vibra en estas fuentes que le
preceden, intenta objetivar la figura de Hierdn, sometiéndola a interrogatorio directo del
sabio Simonides.

Desatentos a estas huellas del «soterrado debate» entre los propios poetas e
historiadores griegos, |os helenistas modernos subrayan lo mucho que el Hieron de Jenofonte
debe a libro IX de la Republica, consagrado por Platdon a «examinar a hombre tiranico
mismo (ho turannikos aner), como se transforma a partir del democratico, y, una vez nacido,
cdmo es 'y de qué modo vive, desdichado o dichoso (makérios)».

En efecto, la influencia de este enunciado de la Republica en e Hieron es
incontestable, pero constatarlo no impide que se consideren huellas como las que he apuntado
y, muy especialmente, la deuda del historiador Jenofonte para con la imagen «enérgicamente
decadente» —si puede decirse— que los trégicos &ticos proporcionan de la tdrannis griega.
Concretamente, presenté como remarcable la similitud entre los finales del Hieron y de la
tragedia Edipo Rey. En ambas obras, la envidia que puede suscitar la vida del tirano al

presentarse como el mas poderoso entre |os ciudadanos es la mayor enemiga de su felicidad:

i Oh habitantes de mi patria, Tebas, mirad (concluye el célebre
corifeo del Edipo Rey): he aqui a Edipo, [...] el que fue hombre
poderosisimo (kréatistos anéer); aquel al que los ciudadanos miraban
con envidia (z8los) por su destino! jEn qué cumulo de terribles
desgracias ha venido a parar! De modo que ningun mortal puede
considerar feliz (albizo) a nadie con la mira puesta en e ultimo dia,
hasta que llegue al término de su vida sin haber sufrido nada

doloroso®.

5 Jenofonte, Hierén, V, 1. En latraduccion, que adecuamos en algin detalle, de Manuel Fernandez Galiano para
d Ingtituto de Estudios Politicos, 1954.

6 En traduccion de Assela Alamillo para Biblioteca clésica Gredos, 1981.
117



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Tal es el poético juicio con € que, en & 420 a.C. Sofocles habia despedido a su Edipo

tirannos, ciego ante la sabiduria del profeta Tiresias’/. Un juicio coreado con fidelidad por
Jenofonte cuando pone punto final a su Hierdn afirmando que € bien méas venturoso para un
mortal consiste en «ser feliz sin ser envidiado (eudaimonon... ou phthonethése)».

Legos de ser casual, esta similitud a la que nos referimos evidencia la importancia del
referente poético en el discurso de los primeros historiadores griegos.

Pues bien, e objetivo de la nueva etapa investigadora que hoy les propongo, se
inscribe en esta misma linea, digamos, «detectivesca»; consistente en localizar la «huella
tragica» —determinante, decia yo en mi libro Democracia y tragedia8 — en las figuras de
tiranos moldeadas en clave historica, 0, si se prefiere, refrendadas desde el orden discursivo

delosrealia.

Tirano arrepentido, mortal &aphos o € Ultimo Edipo de Sofocles como contragjemplo de
tirania

Con tal proposito, empezaré por referirme a la Ultima pieza de Séfocles. Edipo en
Colono, escrita en € 401. Recordemos que, en dicha pieza, € antiguo tirano de Tebas, tras
sufrir afos de miserable destierro, llega al lugar en e que sus restos van a poder reposar para
siempre; a saber, € territorio consagrado a las Erinias en € demo ético de Colono®. Edipo
saluda a estas deidades como € final de su infortunio —de su vida—, en los siguientes
términos:

i Oh Soberanas de terriblerostro! Ya que ahora doblé la rodilla

sobre esta sede vuestra, primeras en la tierra,

no os volvais insensibles con Febo y conmigo,

quien, cuando me predecia aquellos muchos males,

me habl 6 de este descanso tras un largo tiempo,

cuando llegara a un pais extremo donde encontraria

un asiento y un hospedaje de parte de las diosas venerabl es.

Que alli doblaria mi desdichada vida,

siendo un provecho, por haber morado yo alli para los que me
[recibieran.

7 Juicio que puede implicar una respuesta a las evocaciones de la «envidia» en Piticas | y 11l. Pero no nos
detendremos aqui en las alusiones trégicas al género poético precedente, lalirica

8 En este sentido, €l gercicio que ahora realizo es inverso y complementario con el que Elsa Rodriguez Cidre
presenta en este mismo volumen al subrayar [o que de historico puede tener latragedia &tica.

9 En la primera nota de «Edipo entre dos ciudades», Mythe et tragédie, Paris, Maspero, 1986, Pierre Vidal-
Naquet hace constar 10s ensayos que marcaron las pautas de esta linea de interpretacion hasta 1986. Para una
lectura de la obra de Séfocles muy atenta «a los vinculos metaféricos» entre los ambitos de la naturaleza, las
construcciones civicas y los dioses, Ch. Segal, Sophocles Tragic World. Divinity, Nature, Society, Harvard
College, 1995.

118



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

pero calamidad para los que me enviaron, para quienes me
[ expulsaron.

Y me transmitié que de estas cosas llegarian sefiales,

0 un sefismo, 0 un trueno o un rayo de Zeus!O.

Estos versos encierran las principales claves de la pieza. Como se ira precisando a lo
largo de la misma, € parricida Edipo no podria ser enterrado en Tebas!!, sin seguir siendo
causa de «fatal discordia», de «division» (éris), parala ciudadl2. Por € contrario, € cadaver
del mas impuro de los hombres, del parricida e incestuoso Edipo, puede garantizar la
prosperidad que reina en Colono, «el mejor sitio de la tierra», segun los ancianos que

componen € coro de la obra de Séfocles13. Ante su corifeo, Edipo asegura:

Vengo para ofrecerte el don (déron) de mi misero cuerpo,
no muy digno para la vista; pero € provecho (kérdos)
que de é obtendras es mayor que un bello aspectol4.

Muchos son los especialistas que se han detenido en esta coordenada del pensamiento

griegold segin la cual, tratada adecuadamente, «ritualizada», la mancilla o impureza,
desaparece para convertirse en su contrario, en fuente de pureza y prosperidad6. Asi, en €
caso que nos ocupa, € cuerpo contaminado de Edipo convertirda a suelo que lo acoja, a
Atenas, en «unatierra libre de penas (alupon)»17. Ahora bien, este efecto apotropaico solo se
dard con una condicion: € cuerpo de Edipo debe permanecer athaphos, sin tumba o sefial
alguna que denuncie su presencia, que permita recordar/evocar a gobernante cuya impureza

originé laescision civica en Tebas.

10 Edipo en Colono, 84-95. Usamos, también en adelante, |a traduccion de Maria Inés Crespo para Losada, 2008.
11 Edipo en Colono, 406-407.

12 Edipo en Colono, 422. Las decisivas ideas sobre la éris familiar y su relacion con la stasis desarrolladas por
Nicole Loraux quedaron recogidas, sobre todo, en su libro La cité divisée. L'oubli dans la mémoire d'Athénes,
Paris,1997.

13 El coro aporta abundantes imégenes liricas de dicha Colono en 670 ss.

14 Edipo en Colono, 575.

15 Empezando por L. Moulinier, Le pur et I'impur dans la pensée et |a sensibilité des Grecs jusqu'a lafin du | Ve
siecle avant J.-C., Paris, Klincksleck, 1952. Esta es la obra en la que se apoya, contestatariamente, €l célebre
estudio de J.-P. Vernant, «Le pur et I'impure», Mythe et société en grece ancienne, Paris, Maspero, 1974, pp.
121-140.

16 Y es f&cil encontrar paralelos dentro del ambito de la logica del género trégico. El primero de ellos, las
horripilantes Erinias, encarnaciones divinas de la venganza y de la stasis, deviniendo Euménides, las
Bondadosas de Atenas, cuando, a final de la Orestia, Ateneales acoge en un lugar subterraneo de la urbe.

17 Edipo en Colono, 1764. Unatierra preservada, para empezar, de futuras derrotas ante sus bélicos vecinos, los
tebanos: «... mi caddver en reposo, enterrado, bebera, ya frio, la caliente sangre de ellos... y nunca tendras que
decir que recibiste en Edipo a un inttil habitante de estos lugares...», afirma el héroe, en 615 ss.

119



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

El sema, € rayo con € que Zeus sefidla e sitio en € que €l cuerpo del antiguo tirano
se fundira con la tierra étical8, sustituye a séma —o timbos— con € que los griegos
marcaban e lugar preciso de la inhumacion de sus muertos. Solo Teseo, héroe garante de la
demokratia en la Atenas del siglo de oro (detentor del krétos sostenido por la fuerza pero
también por el logos —dice @ textol®), serd el depositario del secreto, tal y como é mismo
explica a Antigona e Ismena, hijas del incestuoso, tanto mas acongojadas cuanto que no
podran rendirle a éste |os honores funebres:

Hijas, fue é quien me prohibio

que mortal alguno se acercara

a esos lugares, y que nadie invocase

la sagrada sepultura que habita.

Y medijo que si cumplia rectamente estas cosas,
tendria un pais siempre libre de penas (&lupon)20.

Al programar para si una tumba ilocalizable, Edipo corta definitivamente los lazos
que, através ddl culto podria mantener con lafamilia de los Labdéacidas, 10 que le supone, ala
vez, dedligarse del destino politico de Tebas. Observada desde esta perspectiva, Edipo en
Colono representa el contragiemplo de Los persas de Esquilo, pieza que, mediante €l rito
funebre de Atosa, devuelve a Dario a la escena politica persa, cadtica tras la derrota en
Salamina?l. Asimismo, de forma més visible todavia, Edipo en Colono representa e contra-
gemplo de Coéforas (0 Coéforos), la tragedia centrada en la venganza que reclaman y
consiguen los hijos de Agamendn evocando a éste soberano mediante la realizacion del culto
funebre ante su sepulcro.

Todas estas obras, forman parte de la amplisima documentaci én sobre los poderes que,
desde la perspectiva del pueblo griego, concentraba el lugar preciso de latumba. Tal y como
nos ensefiaron, ante todo, los maestros Gustave Glotz y, mas tarde, Louis Gernet22.
Latumbadél tirano

En d pais de los griegos, la tumba del tirano resulta inquietante, como s € gobierno

gue habia sido nefasto para la ciudad pudiera seguir generando escisiones civiles mientras su

18 Como hemos visto en Edipo en Colono, 94.

19 Edipo en Colono, 68.

20 Edipo en Colono, 1760-1765.

21 En la propia tragedia, véase también Persas 625 ss. Sobre este caso: A. Iriarte, «Soberania, sacerdocio y
pacifismo en el Oriente de Esquilo», en L. Hernandez y J. Alvar, eds., Jerarquias religiosas y control social en
el Mundo antiguo, Prensa universitaria de Valladolid, 2004, pp. 205-214

22 Glotz, G., La solidarité de la famille dans le droit criminel en Gréce, Paris, 1904. Gernet, L., Droit et predroit
en Grece ancienne, 1951, reed. en Anthropologie de la Gréce ancienne, Paris, 1976 (19681), pp. 173-329. Obras
gue utilizo ampliamente, por ejemplo, en «Siempreviva vendetta», Entre Ares y Afrodita, sobre todo, pp. 207-
228.

120



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

responsable reciba honores funebres. Pero la tumba del tirano inquieta también por la
importancia que los propios déspotas otorgan a sus honores privados. Prueba arqueol 6gica de
ello en el agora de Atenas, fue que los Pisistratidas privatizaran parte de este espacio, comin
por excelencia, para construir su palacio y una tumba exclusivamente familiar23. En
cuanto a los textos, son muchos los que sefiaan el peligro implicito en e monumento funebre
relacionado con latirania

En tono jocoso, Herédoto narra la historia de la despética y malévola Nitocris de
BabiloniaZ4, quien se hizo construir latumbaen lo ato de uno de los dinteles de la puerta més

transitada de la ciudad con la siguiente inscripcion:

S algun rey de Babilonia posterior a mi anda escaso de dinero, que
abra mi tumbay tome el dinero que quiera: ahora bien, si en realidad
Nno se ve en la escasez, que no la abra bajo ninglin concepto, pues

no le reportara beneficio.

Evidentemente, para castigar € exceso de curiosidad que la propia inscripcién
suscitaba, la tumba no contenia sino € cadaver de Nitocris y un segundo mensaje, pensado

para quien cayera en latentacién de abrirla:

S no fueras codicioso y mezquino con el dinero, no abririas|os
sepulcros de los muertos.

Desde la conciencia de la estrecha relacién entre e gobierno despético y e
monumento funebre que tiende ainmortalizarlo, es también de considerar €l uso abusivo para
la colectividad civica que Herddoto asocia a Periandro de Corinto2°. Me refiero alanoticiade
gue este sujeto (encarnacion prototipica de tirania desenfrenada) ofrecid una pira en la que
ardieron los mejores vestidos de las mujeres de Corinto con € fin de satisfacer a su fallecida

esposa, Méelisa, quien se le quegjaba de frio através de suefios.

23 Como comento en «Atenas o e arte de lo politico», Bitarte, 17, 2010, pp. 29-41. Paralalocalizacion de dicha
tumba, véase Salvatore Settis, dir., | Greci. Soria Cultura Societa, 2.1, Turin, 1996, 435-470, quién sostiene, en
p. 459: «A pesar del efecto de las leyes solonianas, la imagen de Atenas que emerge de la evidencia funeraria
contindia siendo la de una ciudad en la que los grupos gentilicios tienen todavia un papel central, y las diferencias
econdmicas son bastante marcadas. Se ve bien en la notable variedad funeraria que hallamos en un enterramiento
del Agora, e més grande complejo de tumbas arcaicas excavado, datable entre el 560 y el 500 a.C., que nos ha
devuelto incluso un gran sarc6fago de marmol cicladico. Dada la excepcionaidad de su posicién, en un
momento en el que ya no se hacian enterramientos en el interior de la ciudad, se ha propuesto ver ahi latumbade
los Pisistrétidas».

24 Herodoto, |, 87. En la magnifica traduccion, que adecuamos minimamente, de Carlos Schrader para Editorial
Gredos, 1979.

25 Herodoto, V, 93.

121



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Como decia, la referencia sofoclea a la invisibilidad que debe preservar |os restos de
Edipo —tirano que quiso degjar de serlo— nos induce a captar las noticias sobre el ansia de
honores que, desde |a perspectiva de los antiguos griegos, hierve en €l seno de latirania

Para visibilizar por Ultima vez esta idea, volveré a persongje y a autor con € que
iniciamos € recorrido: a Hieron de Jenofonte, tirano a que los tiranicidas parecen asustar

menos que el reconocimiento publico, € honor, que éstos pueden llegar a conseguir:

...las ciudades honran grandemente al que ha matado a un tirano —
exclama Hieron— y en vez de excluirle de los lugares sacros, como
a los asesinos de personas privadas, en vez de eso |las ciudades
[legan incluso a erigir en los templos estatuas de los que han hecho
algo de esta indole25.

El colmo de un tirano no es tanto que puedan asesinarle, cuanto que su asesino
obtengan lo que é desea mas que nada; a saber, honores que lo inmortalicen antes como
sujeto extraordinario que como ciudadano de una comunidad. Honores que el sujeto despético
se apresta méas que otros a recibir, proyectando e incluso g ecutando en vida un monumento
sepulcral destinado a recibirlos. (S6lo entre paréntesis recordaré, en esta tierra argentina, que,
en e ambito espafiol, €l Vale de los Caidos proporciona un gemplo paradigmaético de esta
programaci én pues acoge la tumba monumental que Franco se hizo construir sometiendo alos
primeros prisioneros republicanos a trabgjos forzados durante décadas. El ansia de
permanecer en la memoria colectiva como «patriarca aportador de paz» tras la guerracivil, le
supuso a dictador descansar eternamente junto a cadaveres de ambos bandos que mando
reunir en e monumento de forma totalmente cadtica desde e punto de vista forense. Hoy en
dia, este monumento permanece como simbolo de la desastrosa gestion de la memoria
histérica que Espana lleva arrastrando desde el propio final de la guerra).

Frente a la doctrina isondmica ateniense, que promueve, ya desde sus bases en las
célebres reformas solonianas, una mayor uniformidad en las exequias de los miembros de la
comunidad??, la tumba del tirano se evoca en las fuentes escritas griegas como permanente

germen de conflicto. Humanos "subdesarrollados’, a fin y a cabo, los supersticiosos

26 Jenofonte, Hierén, 1V, 5.

27 |_a citada obra de Settis, recoge mucho de lo que se ha escrito sobre la tendencia progresista a "igualar" las
necropolisy d rito funebre (en especial a proposito de las reformas de Sol6n o del democrético demdsion séma
en la Ateneas clasica) y la tendencia de los tiranos y aristécratas a ensalzar andmaamente sus tumbas.
Recordemos aqui, a modo de gjemplo, € articulo de Garland, R., «The Well-Ordered Corpse: An Investigation
into the Motives behind Greek Funerary Legidation», Bulletin of the Institute of Classical Sudies, 36, 1989, pp.
1-15.

122



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

ancianos del coro de Edipo en Colono se niegan, en un primer momento, a acoger |os restos
del suplicante?8: «...vete rapidamente fuera de mi pais, no sea que afladas a mi ciudad una
carga mas» —|e exhortan a Edipo en un principio.

No osaremos poner aqui en entredicho la version oficial sobre la imposibilidad de
identificar el cadaver de Hitler: e sistematico pueblo aleman vivia, sin duda, e momento méas
cruel de su existencia. Simplemente apuntaremos, a la luz del tratamiento del cuerpo tiranico
antiguo, lo ventajoso que aguel lapsus le pudo resultar.

En todo caso, |0 que deberia resultarnos més sorprendente es que, en nuestro
evolucionado planeta del siglo XXI, e nuevo Imperio abanderado de la demokratia, decidiera
hacer desaparecer en las anénimas profundidades del Océano indico e cuerpo de Osama Bin
Laden (producto, quizés, del mediatico imaginario estadounidense tan efectivo como Edipo lo
fue para el imaginario ateniense). Siguiendo fuentes de la propia Casa Blanca, los periodicos
mas rigurosos se hicieron eco sin ambages de afirmaciones como: «El gobierno de EEUU
opto por lanzar a mar € cadaver de Osama Bin Laden. La accion pretendia a la vez respetar
la tradicién musulmana, que aconseja enterrar a los difuntos en un corto plazo de tiempo y
evitar que la tumba de Bin Laden se convirtiera en lugar de peregrinacion del yihadismo
internacional 29.

Convirtiendo a Bin Laden en un athaphos, en un insepulto como Edipo, los lideres del
actual imperio democratico, de forma consciente o inconsciente, reprodujeron € maéas
apotropaico de los ritos, sorprendentemente temerosos de la apocaliptica escision planetaria

que podria generarse en el lugar fisico y preciso de una tumba con «poderes extraordinarios».

28 Edipo en Colono, 232-235.
29 v éase, por jemplo, EI Mundo. Internacional, 02/05/2011.

123



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV
Politicay religion en los origenes del cisma donatista

Carlos Garcia Mac Gaw
Universidad Nacional de La Plata— Universidad de Buenos Aires

En el afio 311 un diacono de la Iglesia de Cartago llamado Felix, fue perseguido por
haber escrito una carta en contra del emperador Maencio. Se acusaba ali a emperador por
las masacres realizadas en el Africa después del levantamiento del vicario de Africa, Domicio
Algjandro. El diacono Felix se refugié con su obispo Mensurio, quien se negd a entregarlo a
las autoridades africanas. El emperador Majencio se enterd de esto y convoco a la corte a
obispo cartaginés quien terminG por excusarse frente a emperador. Durante su regreso al
Africa, o poco antes, Mensurio muri6. El didcono Ceciliano fue elegido obispo en su lugar,
pero sin ser aceptado por parte de la feligresia cartaginesa que fue apoyada por otros sectores
de la Iglesia africana, especidmente el primado de Numidia. En un nuevo concilio fue
depuesto Ceciliano y elegido como obispo Magorinus. Este fue & comienzo del cisma
donatista. Poco tiempo después Constantino terminaria por controlar €l imperio romano de
occidente luego de derrotar a Maencio. En e marco de ese conflicto politico, la provincia del
Africa ocup6 un lugar central que conviene analizar.

Remontémonos a 1° de mayo del afio 305 cuando Diocleciano abdicd del poder frente
aunareunion de jefes militares y de tropas que le habian sido leales. En su lugar y €l del co-

Augusto Maximiano Herculeo, fueron nombrados como Augustos |os sucesores naturales que

ya eran Césares, Galerio y Constanciol. Pero sorpresivamente, por presién de Galerio, en
lugar de Constantino, hijo de Constancio, y de Majencio, hijo de Maximiano Herculeo, fueron
elegidos como nuevos Césares Maximino Daia y Flavio Vaerio Severo. El primero era

sobrino de Galerio, y el segundo se destacaba por los servicios militares debidos a este
Gltimo2. De esta forma se conformd la segunda tetrarquia. A raiz de estos acontecimientos

Constantino huy6 de la corte de Galerio y se refugié con su padre en Britania3. Constancio
murié a afo siguiente y su entorno militar y su gército proclamaron Augusto a su hijo
Constantino en su lugar. Gaerio lo reconocié a reganadientes, pero lo rebao a César
nombrando como Augusto a Severo. Estos sucesos movieron asu vez aMagencio alevantarse

reclamando € trono imperial como sucesor directo de Maximiano, y convocando a su padre

1 Galerio estaba casado con la hija de Diocleciano y Constancio con la hija de Maximiano, Theodora.
2 |_actancio, Sobre la muerte de los perseguidores, 18.
3 Cf. Lenski (2006, 60-1).

124



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

para retomar el poder4. Galerio no reconocié a Majencio y envié a Severo para que lo
enfrentara, pero éste fue derrotado y gecutado poco después. Galerio mismo se movilizo a
Roma a mediados del afio 307, pero la empresa de sitiar la ciudad estaba por encima de sus

posibilidades y temeroso de correr la misma suerte que Severo, termind retirandose hacia el

ested.

Segun Jones (1964, 78-9) Majencio vio en Constantino un aliado potencial cuando se
levanto, y por eso Maximiano Herculeo |e prometié a Constantino lamano de su hija Faustay

el titulo de Augusto®. Poco después, Maximiano se enfrenté con su hijo e intenté deponerlo,

pero como no lo consiguié, huyd y buscé la ayuda de su yerno Constantino (a. 308) /. En este
momento estall6 otra rebelion en el oeste cuando €l vicario de Africa, Domicio Alegjandro, fue
proclamado Augusto por sus tropas. Galerio convoco entonces a la conferencia de Carnuntum
invitando a los dos Augustos retirados, Diocleciano y Maximiano. Trat6 de presionar a
Diocleciano para que reasumiera el trono por la creciente anarquia, pero Diocleciano se nego
y convencié a Maximiano de que abdicara nuevamente. Galerio entonces eligié como
segundo Augusto a Licinio, mientras que Maximino Daia y Constantino fueron reconocidos
como Césares. Mgencio y Domicio Algandro fueron denunciados como rebeldes. Ni
Maximino Daia ni Constantino se contentaron con su posicion de inferiores y Galerio se vio
obligado a reconocerlos como colegas iguales, elevandose asi e nimero total de Augustos en
el Imperio Romano a seis. En e afio 310 Maximiano, que se encontraba en la corte de

Constantino, intentd nuevamente tomar €l trono en ausencia de este pero fracaso y, segun la
version oficial, terminé suicidandoseB. Constantino entonces desconocié su relacion con la

casa de Maximiano Herclileo y se declaré heredero de Claudio Gético (Pan. Lat. 6.2-3)9. A la
muerte de Galerio ocurrida en & 311, Maximino Daiay Licinio se apuraron para ocupar las
provincias vacantes, aunque sin enfrentarse abiertamente. Constantino y Licinio conformaron
una alianza por medio del casamiento de la hermana de Constantino con Licinio. En
consecuencia, Maencio y Maximino Daiatambién se aiaron. En e 311 Majencio reconquisto
Africa y probablemente este hecho haya llevado a Constantino a pensar en la necesidad de

buscar un rapido enfrentamiento antes de que su rival en e oeste se fortaleciera demasiado.

4 76simo 2.9.2-3; Lactancio, Sobre la muerte de los perseguidores, 26.
S Lactancio, Sobre la muerte de los perseguidores, 27; Lenski (2006, 63).
6 Z6simo 2.10.6.
7 Lactancio, Sobre la muerte de los perseguidores, 28. Véase Lenski (2006, 64), con detalles sobre esta relacion.
8 Sobre estos sucesos véase Barnes (1981, 30-5).
9 Lenski (2006, 65-6).
125



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

De esta manera, Constantino avanzo6 hacia Roma en el afno 312 derrotando definitivamente a

Majencio en la batalla del Puente Milvio y logrando asumir € poder como Unico emperador

en e oeste del Imperiol0.
Analicemos més en detale ahora la evolucion de los sucesos en las provincias

africanas. Z6simo (2.12.1-3), la fuente que nos brinda méas detallesl1, dice que después de la
muerte de Maximiano, a ser descubierto su complot contra Constantino, Majencio creyd
disponer de manera més firme el poder y envié hacia Africay Cartago mensajeros encargados

de portar sus iméagenes12. Los soldados de la region, quienes guardaban buenos recuerdos del

paso de Maximiano por e Africa, se opusieronl3. Estos ejércitos, temiendo una invasion de

Majencio, se replegaron hacia Algjandria donde encontraron fuerzas mas poderosas por lo que

finalmente retornaron hacia Cartagol4. Majencio no se decidié inmediatamente a invadir
Africa porque los auspicios no le eran favorables y con € objetivo de prevenir la oposicion
del vicario africano, Domicio Algandro, le pidid que enviase a su hijo como rehén hacia la
corte de Italia. Domicio se negd y Mgencio tratd de eliminarlo por medio de un complot que
resultdo fallido. En ese momento los egjércitos africanos aclamaron a Domicio como

emperador. Larevuelta africana fue amplia, comenzando en el Africa Proconsular y Bizacena,

se extendi6 alas dos Numidias, Mauretania Sitifense y alcanzé alaisla de Cerdefial.

10 v éase la descri pcion de la campaiia en Lenski (2006, 68-70).

11 Aurelio Victor, Libro de los Cesares, 40.17-19; Epitome, 40; también trata la cuestion, aunque de manera
sucinta.

12 se trataba del acto formal por el cual se esperaba el reconocimiento por parte de los africanos del poder que
ostentaba Majencio sobre dichas provincias.

13 z6simo (2.12.1) en realidad dice que las tropas africanas se declararon leales a Galerio Maximiano pero los
historiadores en general entienden que se trata de un error. El traductor de su obra, Paschoud (1971, 199), sefida
que €l conflicto era entre Majencio y su padre Maximiano Herclleo y que Z6simo confunde a Galerio con
Maximiano. Maurice (1900, 5) sigue a Seek (Geschichte d. Untergangs d. Antiken Welt, p. 97 y 485, cit.
Maurice) para argumentar que €l pasgje de Zésimo donde se indica que Majencio envid a Libia y Cartago
hombres para portar solemnemente su imagen estd interpolado. Segiin Maurice debe ser leido “Hércules” en
lugar de “Galerio”.

14 Segtin Romanelli (1959, 535), quien se basaen Albertini (1935-7), el fragmento de Z6simo sobre el intento de
las tropas africanas de llegar a Egipto dgja muchas dudas. El autor también explica estos movimientos a partir de
la ruptura entre Maximiano Herculeo y su hijo Majencio, destacando que este Ultimo habia perdido €l favor no
solo de las tropas sino de parte de la poblacion.

15 Aiello (1989, 180). Romanelli (1959, 537) rastrea |as inscripciones con el nombre de Domicio Alejandro para
confirmar las provincias que lo habrian apoyado en su levantamiento. La proveniencia de las mismas es de
Bizacena, Africa Proconsular y Numidia. Cf. Mastino (1985, 66-7) sobre el papel de Cerdefia en €
levantamiento de Domicio atestiguado a través de un miliario (ILSard. 1.372). Es interesante destacar el papel
decisivo que debe de haber cumplido el gobernador sardo L. Papius Pacatianus en el levantamiento de laislade
Cerdefia a favor de Domicio Algjandro. Como indica Mastino (1985, 67), este persongje fue luego premiado por
Constantino quien lo nombré prefecto del pretorio en € 332, cargo que ocupo hasta el 337. Sobre Pacatianus
véase ahora PLRE (I, 656).

126



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Majencio envié entonces una pequefia fuerza a mando del prefecto del pretorio Rufio

Volusiano que derroté en un primer combate a Domicio. El africano se refugié en la ciudad

de Cirta, que fue luego arrasada por |os invasores, donde finalmente encontrd la muertel®.

Las relaciones de Majencio con e Africa habian sido cambiantes desde el comienzo de su
vida politica. Después que Majencio fue aclamado como princeps invictus por las milicias de
Romaen el afo 306, aparecen algunos miliarios (CIL 8.22346) y monedas suyas de la ceca de
Cartago con el nombre de nob(ilissimus) Caes(ar). Una vez que Maximiano Herculeo retomé
laparpura, €l y Magjencio se beneficiaron con la presencia de hombres y provisiones provistos
por las provincias africanas para la guerra entablada contra Galerio y Severo, por lo que
habria que entender que dichas provincias habian reconocido la aclamacion de Mgencio. Este
apoyo se habria mantenido hasta que las relaciones entre padre e hijo desembocaron en franca
hostilidad. Es probable que los africanos estuvieran mas bien ligados no con Majencio, sino
con Maximiano Herculeo por € recuerdo de las campafias del 297-8 que este habia llevado
adelante contra los quincuagentanos en & Africa, y también es probable que Domicio

Algjandro se encontrara como vicario de Africa desde antes del levantamiento de Majencio,

tal vez desde la época de Maximiano Herctleol?.

Por otra parte, las fuentes africanas atestiguan un temprano reconocimiento de la
region a las pretensiones de Constantino a la purpura imperia. Existe un miliario de Cuicul
con & nombre de los principes de la asi Ilamada tercera tetrarquia, Galerio y Flavio Severo
Augustos, y Maximino Daia y Constantino Césares. Otro miliario de la via Thamugadi-
Lambesi también lleva el nombre de Flavio Severo con € titulo de Augusto (CIL 8.10229).
Ambos son posteriores a 25 de julio del 306, fecha de la muerte de Constancio Cloro, y
prueban —junto con otras inscripciones relativamente numerosas que llevan e nombre de

Constantino César— que Africa, por [o menos en un primer momento, reconocio al sucesor de

Constanciol8. Uno de los miliarios (CIL 8.22183) que llevael nombre de Domicio Alejandro,
de la via que une Sicca Veneria con Cirta, liga bgjo € titulo de Augusto a Domicio con

Constantino™. Pierre Salama (1976, 365, n. 2) ha sefialado que esto es para é la evidencia de

16 76simo 2.14.2-3.

17 Barnes (1981, 33, 37) lo dapor cierto, sin embargo la afirmacién depende de suponer que Domicio Alejandro
es € mismo vicarius que aparece nombrado como Val(erius) Alexander, en una inscripcion del 303 (AE
1942/3.81). En e mismo sentido apunta la interpretacion que hace Aiello (1989, 183-4) sobre Zosimo,
confirmada de acuerdo con € autor también por Aurelio Victor, Libro de los Césares, 40.17; Epitome, 40, 20.
Aiello destaca por otra parte la edad avanzada de Domicio y un idéntico origen panonio con Maximiano
indicado por Aurelio Victor (Libro de los Césares, 40.17), reforzando la hip6tesis de una relacion previa entre
ambos (pp. 184-5).

18 Romanelli (1959, 533).

19 CIL 8.22183: IMPP/ DDNN / L DOMI/TIO ALEXA/NDRO ET / FL. CONST/ANTINO / AUGG.
127



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

una alianza entre ambos que se habria llevado a cabo en € otofio del 310. Romanelli (1959,
537), por su parte, ve dli una prueba de la ruptura entre Constantino y Majencio, y plantea
que esa ruptura deberia de haber ocurrido después de la muerte de Maximiano.

La numismaética es otra fuente de informacion privilegiada para esta cuestion. Las monedas
africanas registran en la emision monetaria posterior a latoma de Roma del 28 de octubre del
306 por Majencio, hasta el 308, fecha del levantamiento de Algandro en Africa, el nombre de
Hércules, y luego los de Maencio y Constantino, 1os tres momentaneamente aliados. Maurice
(1900, 3) dice que a partir del 20 de abril del 308 desaparece en las cecas de Romay Aquilea
la acufiacion de las monedas de Maximiano Hercileo y Constantino, mientras continta
solamente la de Majencio, 1o que es un signo de que éste no reconocia ya a su padre como
Augusto. Si e Africa hubiese estado bajo la autoridad de Majencio, habria cesado la emision
de monedas de Maximiano y Constantino, sin embargo en Cartago continué la emisién de
estas en las mismas series que las correspondientes a Majencio. Quiere decir entonces que €l

poder de Majencio sobre Africa no se prolongd luego de que alli se conociese la ruptura con

su padre y Constantino ocurrida en abril del 30820. Maurice estima que la eleccion de
Algjandro se habria readlizado en junio del 308 ya que a partir de entonces disponemos de
monedas propias emitidas en |la ceca de Cartago. De acuerdo con las emisiones monetarias de
Ostia, Roma y Cartago, este autor estima la muerte de Maximiano Hércules antes del 25 de
julio del 310, acontecimiento que precedié a enfrentamiento en Africa con las tropas de
Algandro. Eusebio (Historia de la Iglesia, 8.13) y Lactancio (Sobre la muerte de los
perseguidores, 30) dicen que Constantino creia que era necesaria la muerte de Maximiano y
gue hizo martillar sus inscripciones, destruir sus imagenes y abatir sus estatuas.
Contrariamente Majencio, que habia estado en conflicto con su padre, comenzé a utilizar la

imagen de este en sus emisiones monetarias junto con lainscripcion Divus Maximianus Pater,

tratando de recordarles a todos su descendencia de Maximiano21. Maurice (1900, 14-22) fija
en e 311 e momento en que se produce la conquista de Africa por parte de Majencio, hacia
la época en que se produjo la muerte de Galerio, en la primavera de ese afio. Romanelli (1959,
538-9) en cambio, y también a partir de informacion numismética, considera que estos
sucesos ocurrieron antes, entre fines del 309 y comienzos del 310.

La victoria de Majencio sobre Algjandro tuvo como consecuencia la destruccion de
Cartago, la persecucion de los miembros mas ricos de la sociedad y la confiscacion de sus
bienes por causa de su apoyo al usurpador. De esta forma, Majencio habria logrado reunir

20 |_actancio, Sobre la muerte de los perseguidores, 28.1.
21 Maurice (1900, 13).
128



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

medios y hombres para organizar su campafia contra Constantino22. La prueba del rencor de
los africanos contra e tirano se manifiesta por € hecho de que cuando Majencio cayo en la

batalla del Puente Milvio, Constantino envié su cabeza a Africa porque evidentemente la

provincia se complaceria de su muerte23,
A pesar de estas evidencias y de las sugestivas derivaciones que de ellas pueden

sacarse, agunos historiadores han puesto en duda la alianza entre Domicio Algandro y

Constantino24. La razén de ello es que no resultaria tan claro el beneficio para Constantino,
mientras que Algandro, situado en una posicién de debilidad frente a Mgencio,
probablemente buscara obtener apoyos e incluso hiciera alarde de los mismos de manera
relativamente auténoma, parareforzar a través de la propaganda politica sus aspiraciones. Sin
embargo, como bien sefidla Aiello (1989, 187), era més l6gico para Domicio Algandro
alardear de una alianza con Galerio o Maximino Daia, o finalmente Licinio. La muy probable
relacion existente entre Maximiano Hercileo y Domicio Algandro, ya indicada arriba,
explicaria las fluctuaciones que hemos seguido a través de las inscripciones y las emisiones
monetarias, a margen de la manifiestaimposibilidad de gjustar adecuadamente la cronologia.
L as inscripciones méas antiguas indican un reconocimiento de la segunda tetrarquia en Africa,
donde Constantino aparece como César. Se puede observar luego la aceptacion de Maencio
como César, seguramente a instancias de su padre Maximiano, y € apoyo con hombres para
las campafias en contra de Severo y Galerio. Si Domicio Algandro ya era entonces vicario de
Africa, lo que no puede afirmarse, esto explicaria su posterior blsgueda de respaldo en los
Unicos emperadores a quienes no se habia enfrentado. La primera adianza de Maximiano
Herculeo con Majencio habia incluido a Constantino, de acuerdo a la politica matrimonia ya
indicada y a las monedas en donde ambos aparecen juntos. Pero la desaparicion de éstas en
las cecas de Roma y Aquilea en e 308 se condice con la ruptura entre padre e hijo y €
repliegue de Maximiano en la corte de Constantino. Estas mismas monedas se encuentran
también después en Cartago, |0 que explica que Domicio Algandro se mantenia fid a
Maximiano Herculeo y se oponia ahora a Mgencio. Esto se confirma por la aparicion de las
acuiiaciones de Domicio Algandro en la ceca de Cartago, lo que indica ya el enfrentamiento
abierto de éste con Maencio. Las fuentes también sefidlan la existencia de hambrunas en

22 765imo 2.14.2, indicala presencia de cuarenta mil cartagineses entre las tropas de Majencio antes del choque
con Constantino.
23 Romanelli (1959, 540).

24 \/éase ahora Aidllo (1989, 181, n. 4).
129



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Roma por € cese del flujo de granos desde AfricaZ®. La muerte de Maximiano después de su
traicion a Constantino alteré rgpidamente la situacion politica. Domicio quedd en una
situacion incierta, y es probable que buscara € apoyo explicito de Constantino con el

argumento de que tenia € control del abastecimiento de granos hacia Roma, 1o que seria un

recurso invalorable para aquél en un previsible enfrentamiento con MajencioZ6. Esta misma
causa seguramente impulsd a Magencio a mover sus piezas y a intentar la recuperaciéon de
Africa antes de enfrentarse con su rival en occidente. En realidad solo podemos especular cudl
fue la posicion de Constantino en relacion con Domicio luego de la muerte de Maximiano a
partir de la informacion que las fuentes nos brindan. La cuestion de la cronologia jugaria un
papel central en el caso de que pudiéramos precisarla. Si la muerte de Maximiano se acercara
temporalmente a la represion de Majencio sobre e Africa es probable que Constantino no
hubiera estado en condiciones materiales de dar un apoyo concreto. En €l caso contrario,
Constantino voluntariamente habria ignorado la situacién de Domicio. Vale la pena destacar
que Constantino renegd de la alianza anterior con su suegro y que su relacién con Domicio
provenia del conocimiento que este tenia con Maximiano. De todas maneras, €l interés
politico del control sobre e Africa probablemente deberia haber sido sopesado en estas
decisiones por parte de Constantino.

Vincenzo Aiello (1989, 190 ss.) ha redlizado una sugerente lectura sobre € silencio
que existe en los textos pro-constantinianos respecto de la cuestion africana en e conflicto
con Majencio. Eusebio es el méas sospechado por callar en su vita Constantini  toda referencia
al levantamiento de Domicio Algandro, como otras fuentes antiguas, pero lo mas extrafio es
que no exista en su obra ninguna alusién a la reconstruccion readlizada en Cirta por €
triunfante emperador que rebautizé a la ciudad como Constantina, hecho sefidlado por

Aurelio Victor (Libro de los Césares, 40.28)27. Aiello nos recuerda e articulo de Kotula
(1962), donde € historiador polaco avanzaba la hipétesis de que los datos sobre el
levantamiento de Domicio Algjandro presentes en Aurelio Victor y en Zésimo, se remiten a
una fuente comun anti-constantiniana hoy perdida, cuyo autor seria Onasimos de Chipre. Ta
vez, sugiere Aidllo, € silencio de las fuentes ligadas a Constantino se explicaria por una
caculada inaccion de éste en e enfrentamiento entre Domicio y Maencio, lo que
posteriormente habria necesitado de gestos propensos a una reconstitucion de las relaciones

25 Chronica Minora, 1.148.
26 Egta situacion se potenciaba porque Cerdefia reconocia también a Domicio Algjandro y por lo tanto
desaparecia como una alternativa para la provision de granos para Roma, Aiello (1989, 188).

27 Aurelio Victor (40.28) indica también que se habia otorgado el privilegio de los sacerdocios alos miembros
delagens Flaviaen Africaen honor a Constantino (tum per Africam sacerdotium decretum Flaviae genti).
130



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

con los africanos. Asi se explicarian por un lado la reconstruccion de Cirtay e envio de la

cabeza del tirano a Africa, por € otro la voluntad de dejar en € olvido los hechos que

comprometian a Constantino con la derrota de DomicioZ28,

Optato de Milevis (1.18.1) dice que € envio de un edicto de tolerancia de Mgjencio a

Africa significo e fin de la persecucion de Diocleciano29. De acuerdo con el decurso
cronoldgico de la obra de Optato, ese envio se sitUa inmediatamente después de la muerte de
Mensurio y poco antes de la eleccion de Ceciliano. La muerte del obispo se produjo hacia
fines del afo 311 o comienzos del siguiente, puesto que durante el 312 se desarrollaron los

sucesos gue dieron origen al cisma donatista después del concilio que orden6 a Ceciliano

como sucesor30. Debemos tener en cuenta que tiene que haber pasado un tiempo prudencial
entre e fin de la campafia de Majencio en Africay la muerte de Mensurio. En ese intervalo
sucede la represion de los partidarios de Domicio Algjandro, la circulacién del panfleto de
Felix, la convocatoria de Maencio, la negativa de Mensurio a entregar a su diacono, la
convocatoria del obispo ala corte, su proceso y absolucion alli, su muerte, la circulacion dela

noticia hasta Cartago, y finamente las derivaciones de ese hecho en la iglesia Africana que

derivaron en la eleccion de Ceciliano31. Es factible entonces colocar tales acontecimientos
durante e afio 311.

Si, como hemos sefidado hasta aqui, existié un pacto entre Constantino y Domicio
Algandro, ¢se puede pensar que la accion del obispo Mensurio y de su diacono Felix fuera
una simple reaccion privada y totalmente gjena del contexto politico? Dicho de manera méas
clara, ¢tenia Constantino contactos con la iglesia africana desde e momento en que habia

establecido una alianza con Domicio Algandro?

28 En este marco adquiere sentido la afirmacién del Epitome de Caesaribus, 40.6: Alexander a Constantini
exercitu iugulatur, considerada normal mente como un error.

29 | ainformacion sobre el edicto aparece en Agustin, Breviculus Collationis cum donatistis 3.18.34; y Ad
Donatistas post Collationem 13.17. Esta accion de Majencio se corresponde con las iniciativas que habian
tomado Constantino, poco después de su acceso ala plrpura en el 306, cuando declaro finalizada la persecucion
en las provincias bajo su control (Lactancio, Sobre la muerte de los perseguidores, 24.9; Ingtituciones divinas,
1.1.13) y Galerio en abril del 311 en Sérdica, poco antes de su muerte (Lactancio, Sobre la muerte de los
perseguidores, 34; Eusebio, Historia dela lglesia, 8.17.3-10).

30 véase Frend (1952, 16), pero especialmente Monceaux (1912, 1V, 327) donde se trata de establecer la fecha
aproximada del concilio convocado por € primado de Numidia inmediatamente después de la eleccion de
Ceciliano.

31 Segun indica Paoli-Lafaye (2002, 237), el vige entre Ostia y Cartago podia realizarse en algunos dias con
vientos favorables, pero los vientos contrarios podian retrasarlo. Cinco dias parece un tiempo adecuado, pero tal
vez habria que alargar ese tiempo a doble para establecer un promedio con los dias no navegables. Existia
también un periodo en el cual las comunicaciones estaban normalmente interrumpidas (mare clausum) por las
malas condiciones meteorol 6gicas habituales durante €l invierno, aunque en casos criticos los barcos igua mente
se arriesgaban ala mar. Berenguer-Badel (2002, 227) fija la época del mare clausum en un periodo corto, entre
€l 11 de noviembrey €l 11 de marzo, o en uno mas largo —probablemente considerado mas seguro—, entre 14 de
septiembre y el comienzo de abril.

131



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

La comunidad cristiana africana era muy numerosa y la circulacion de propaganda
politica en su interior tenia seguramente una importante difusion. Muy probablemente por eso
es que €l emperador Majencio se molestd en pedir la comparecencia del panfletista en su
corte. Conviene recordar que este emperador ya habia intervenido poco antes en |os asuntos

delalglesiaal expulsar a obispo rigorista Marcelo de Roma por los conflictos generados con

los lapsi32. Marcelo murié en el exilio en el 308, y poco después fue elegido obispo de la
ciudad el moderado Eusebio que propugnaba el reingreso de los apostatas, pero la comunidad
estaba todavia dividida y Heraclio se opuso a las politicas del obispo, 1o que llevé a
enfrentamientos. El resultado fue una nueva intervencion del emperador exiliando a los
caudillos de ambas facciones. Esta silla episcopal permanecié vacante hasta que fue elegido
Milciades en el 311. Ta vez e emperador buscaba asi congraciarse con |os cristianos poco

antes de su enfrentamiento con Constantino. Ofrecié entonces a obispo recientemente elegido

la devolucién de los bienes de la Iglesia expropiados durante las persecuciones33. La
inhabilidad de Majencio en su trato con los cristianos contrasta con la politica abierta por
Constantino desde su acceso al poder en laGalia.

Ninguna de estas evidencias responde la pregunta formulada anteriormente. La
intencion de este trabajo solamente ha sido la de poner de relieve ciertos vinculos y destacar
algunos hechos que, vistos en conjunto adquieren una perspectiva peculiar. Es probable, y
s6lo podemos decir “probable”, que cuando Constantino le escribié a proconsul Anullino
para que este devolviera los bienes expropiados durante la gran persecucion a Ceciliano y no
a Mgorino, no siguiera ciegamente los consgos de Osio de Cordoba, sino que su

conocimiento sobre algunos de los personges centrales que intervinieron en e origen del

cisma donatista fuera de primera mano34.

Bibliografia

Aiello, V. (1989). “Costantino, Lucio Domizio Alessandro e Cirta: Un caso di rielaborazione
storiografica”, en Mastino, A. (ed.), L Africa Romana: Atti del VI convegno di studio Sassari,
16-18 dicembre 1988, Sassari, 179-96.

Albertini (1935-7). “Les troupes d'Afrique et leur pretendu mouvement vers I'Egypte en 308”,
Méanges Maspero, Il, fasc. 2, 251 ss.

Barnes, T. (1981). Constantine and Eusebius, Harvard Univ. Press, Cambridge-London.

32 Barnes (1981, 38).

33 Eusebio, Historia dela Iglesia, 9.9.1, lo describe como “el mas impio tirano” junto con Maximino.

34 Eusebio, Historia de la Iglesia, 10.5 ss., transcribe las cartas de Constantino a Anullino, datadas entre el
invierno del 312y el 313 donde se reconoce a Ceciliano como obispo de Cartago y se le envia dinero y €l apoyo

del vicario de ladiécesisy del gobernador de la provincia pararesolver € cisma.
132



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Berenguer-Badel, A. (2002). “La circulation de I’information d’apres la correspondance de
Pline le Jeune avec Trajan”, en Andreau, J. et Virlouvet, C., L information et la mer dans le
monde Antique, Coll. De I’Ecole Frangaise de Rome 297, Rome, 219-31.

Frend, W. H. C. (1952). The Donatist Church, Oxford.

Kotula, T. (1962). “En marge de l'usurpation africaine de L. Domicio Alejandro”, Klio 40,
159-77.

Lenski, N. (2006). “The Reign of Constantine”, en Id. (Ed.), The Cambridge Companion to
the Age of Constantine, CUP, N. Y ork, 59-90.

Mastino, A. (1985). “Le relazioni tra Africa e Sardegna in eta romana inventario
preliminare”, en Id. (Ed.), L Africa romana: atti del 2. Convegno di studio, Sassari, 14-16
dicembre 1984, Sassari, 27-91.

Maurice, J. (1900). “Mémoire sur la révolte d'Alexandre en Afrique”, Bulletin et Mémoires de
la Société Nationale des Antiquaires de France, t. 61, 1-22.

Monceaux, P. (1912). Histoire littéraire de I’ Afrique chrétienne, vol. IV, Paris.

Paoli-Lafaye, E. (2002). “Messagers et messages. La diffusion des nouvelles de I’Afrique
d’Augustin vers les régions d’au-dela des mers”, en Andreau, J. et Virlouvet, C.,
L’information..., op. Cit., 233-59.

Paschoud, F. (Trad.) (1971). “Introduction et notes”, en Zosimus, Historia nova, Belles
Lettres, Val. 1, Paris.

PLRE: Jones, A.H.M., Martindale, J.R. & Morris, J. (1971). The Prosopography of the Later
Roman Empire, 2 Vols., Cambridge.

Romanélli, P. (1959). Soria delle province romane dell' Africa, Roma.

Salama P. (1976). “Recherches numismatiques sur l'usurpateur africain L. Domicio
Alejandro”, Actes du 8e congrés international de numismatique (New York-Washington,
septembre 1973), Paris, 365-9.

133



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Um Imperador e dois documentos textuais. o governo de Marco Aurélio e sua
representacdo nas obras de Herodiano e Dion Cassio

AnaTeresa Margques Gongalves
Universidade Federa de Goias - Brasil

Georges Duby (1993, 99), num livro traduzido para o portugués em 1993 e intitulado
A Histéria Continua, no qual mescla o relato de sua experiéncia académica com pressupostos

metodol 6gicos e tedricos que balizaram suas pesquisas, afirma com certaironia:

Até entdo eu esperava dos documentos que me ensinassem a verdade
dos fatos, cuja lembranca tinham por missdo preservar. Logo
verifiquel que esta verdade € inacessivel e que o historiador s6 tem
oportunidade de aproximar-se dela em nivel intermediario, na altura
de testemunha, questionando-se ndo sobre os fatos que relata, mas
sobre a maneira como os relatou.

Neste texto, propomo-nos a analisar de forma comparativa dois relatos produzidos na
passagem do Il para o 11l século d.C. sobre o governo do Imperador Marco Aurélio. Cada
autor selecionou os fatos a serem narrados e a forma como seriam expressos e integrados em
suas narrativas, reproduzindo preocupacOes caracteristicas de seu contexto de producédo dos
discursos, ou sgja, 0S governos severianos e o periodo que o sucede, por vezes denominado
pela historiografia de Anarquia Militar. Interessante ressaltar que ambos autores vivenciaram
0 governo que narram e o indicam como importante momento de inflexdo na conducéo do
Império Romano.

Muito pouco se sabe sobre a vida de Herodiano, o que faz com que os historiadores
que trabalham com a sua obra, intitulada Histéria do Império Romano Apds Marco Aurélio,
esteggam sempre situados no campo das hipéteses. Atualmente acredita-se que ele tenha
nascido por volta de 180 d.C. na regido oriental do Império. Para Santo Mazzarino (1974,
200), ele seria sirio; ja para Filippo Cassola (1967, 9), responsavel pela traducéo italiana da
obra de Herodiano, ele seria da Asia Menor, possivelmente de alguma cidade da Anatdlia,
possibilidade esta que também é defendida por Juan J. Torres Esbarranch (1985, 26), o
tradutor da edicdo espanhola, e por Denis Roques (1990, 4), tradutor da edi¢do francesa, que
ap0s apresentarem vérias hipéteses para o lugar de nascimento de Herodiano, como a prépria
Grécia, a cidade de Antioguia na Siria, a cidade de Alexandria no Egito, entre outras, optam
por crer que ele seria mesmo de alguma cidade da Asia Menor, devido ao fato dele ter das
pai sagens desta regido um conhecimento mais preciso que de todas as outras regides citadas

em sua obra. Todas estas possibilidades se baseiam no fato dele ter escrito em grego, ou

134



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

melhor dizendo, utilizando a koiné. Ele deve ter falecido na mesma regido em torno do ano
de250d.C.

Sua condi¢do social também é absolutamente incerta, mas na sua propria obra ele
afirma que exerceu varias funcdes imperiais ou publicas, durante as quais foi testemunha de
varios fatos que constituiram o objeto de sua narrativa. Afirma Herodiano: “Escrevi uma
historia sobre os fatos posteriores & morte de Marco Aurélio, que vi e escutei durante toda a
minha vida. E participel diretamente de alguns deles em meus oficios a dispensa do Estado e
do Principe (Basilikais e demoniais)” (Herodiano, Historia do Império Romano ApGs Marco
Aurdlio, 1.2.5). Portanto, funcdes publicas exercidas em nome do Imperador fora de Roma ou
funcbes publicas exercidas em Roma por indicagdo do Principe. Poderiam ser também
funcbes exercidas no interior do Palacio, como membro da aula caesaris.

No livro O Fim do Mundo Antigo, Santo Mazzarino (1991, 41) afirma:

Mas o conceito da decadéncia do império ndo chegou a ser
abandonado; as antigas classes dirigentes, pagas e admiradoras de
Marco Aurélio diziam que uma idade de ferro tivera inicio com o
advento de Comodo (...). Herodiano, outro historiador (talvez um
liberto imperial) que viveu em Roma nesse periodo, também achava
que a morte de Marco Aurélio marcava o inicio de uma época de
decadéncia.

Em seu outro livro, Il Pensiero Sorico Classico, Mazzarino (1974, 204) além de
defender a condi¢do de liberto de Herodiano, acrescenta: “Este (Herodiano) ndo era senador:
fazia parte do pessoa de corte, que era visto em Roma durante a idade de Cémodo e dos
Severos”.

Opinido esta compartilhada por Denis Roques. Para este autor, Herodiano poderia ser
um liberto imperia por diversos motivos. 0s termos gregos que ele utiliza para definir suas
fungBes junto ao Imperador caracterizariam fungbes subalternas e ndo postos de ata
responsabilidade; ele estaria vinculado diretamente aos servicos que dependiam de ordens
expressas do governante para serem executados; ele faz severas criticas ao Senado e a Corte
em sua obra; ele conhecia bem o mundo provincial, possivelmente por ter sido obrigado a
efetuar missdes fora de Roma, a titulo pessoal ou acompanhando importantes personalidades.
Segundo Denis Roques (1990, 5-6), Herodiano sO estaria presente em Roma nos seguintes
periodos. 188-193, 204-205, 211-212, 217-222, 238 d.C. Entre estes lapsos de tempo, ele
estaria em missdes provinciais, pois desconhece fatos importantes ocorridos na capital entre
estes periodos cronolégicos. Desta forma, seus estranhos siléncios de informagdes seriam

motivados pelas auséncias de Roma, que as obrigacdes profissionais impunham a Herodiano,
135



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

e ndo uma selecdo de contelido efetivada pelo autor antigo. Ele teria exercido estas funcbes
até 238 d.C., visto que até este ano o seu relato apresenta boas informagdes a respeito dos
eventos ocorridos em Roma. Como 238 € o limite cronoldgico final de sua obra, pode-se crer
gue ele a compds quando se afastou dos negdcios publicos e voltou aresidir no Oriente.

Ja para Torres Esbarranch (1985, 29), Herodiano seguia uma linha de pensamento

comum aos grupos sociai s emergentes, ligados as ordens senatorial e equestre:

E bem conhecido, sem divida, que a historiografia romana tem uma
larga tradicdo de escritores que, ainda que eles mesmos nao fossem
senadores, contaram com o patronato de familias senatoriais. No
século 111 houve uma grande mobilidade social na ordem senatorial
com a ascensao dos equestres, e nem todos os senadores coincidiam
em suas opinides;, ndo havia uma postura unica representativa da
ordem senatorial, pelo que podemos pensar que Herodiano e Dion
Cassio eram representantes de tendéncias diferentes. Dion refletiria a
forma de pensar da antiga elite senatorial, enquanto Herodiano
estaria mais perto dos setores novos do Senado e da ordem equestre.

Filippo Cassola (1967, 9), por sua vez, também ndo se arrisca a afirmar de que grupo
social poderia ter vindo Herodiano. Ele apenas apresenta vérias hipoteses, que ndo diferem
das defendidas acima, e ressalta que Herodiano ndo chegou a ocupar nenhuma fungédo de grau
elevado dentro do servico do Imperador, visto que ndo se diz um magistrado, mas sim um
funcionario, alguém que ocupou oficios, que possivelmente deve ter trabalhado também para
outras autoridades romanas, aém do Imperador, dentro e fora da cidade de Roma.

Provavelmente, Herodiano produziu e conseguiu publicar sua obra no governo de
Filipe, o Arabe, pois durante este periodo ocorreu uma ocasi&o extraordinariamente oportuna
para que 0s escritores contassem com 0 apoio imperial para a publicacdo de suas obras.
Referimo-nos a ocorréncia dos Jogos Seculares de 248 d.C., para celebrar o milenério da
fundac@o de Roma. Os Imperadores mantinham ainda a esta época o costume de durante a
execucdo dos Jogos publicar, as suas expensas, obras cujo tema fosse a Histéria de Roma.

A obra de Herodiano consta de oito livros, que devem ter sido publicados
separadamente ao longo dos anos de 244 a 249 d.C., aproveitando, entdo, o patrocinio
imperial dos anos préximos a 248 d.C. Todos os livros se iniciam com um resumo do livro
anterior; prética esta comum, quando os livros eram publicados em separado, para que 0
publico néo perdesse o fio condutor do que estava sendo contado pelo autor.

Ja o periodo de vida de Dion Céssio Cocceiano se estendeu provavelmente de 150 a
235 d.C. Erafilho do Governador da Cilicia e foi feito Governador de Pérgamo e de Smyrna.

Foi Consul em 220 d.C., Proconsul na Africa, Governador da Dalmécia e da Pandnia e Consul
136



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

novamente em 229 d.C., como o préprio Dion indica na sua obra. Assim, vé-se como foi um
homem acostumado a cargos importantes e capazes de fazerem a ponte entre a capital e 0s
provinciais. Acreditamos que esta experiéncia se refletiu em sua obra, pois ela contem
inimeros dados sobre a relacdo dos Principes com os Senadores em Roma e com as elites
provinciais.

Sua obra nos chegou por meio de onze manuscritos produzidos no século XlI, que
copiavam extensas e diversas partes de sua narrativa. A maior parte do texto que compde a
obra dibnea foi recuperada dos epitomes dos monges bhizantinos Jodo Xiphilino, monge
copista em Constantinopla, e Zonaras, secretario do Imperador Alexis | e monge copista do
Mosteiro de Athos. Pelos fragmentos dos primeiros livros, percebe-se que a narrativa comega
com a chegada de Enéias a Peninsula Itdlica, prolonga-se para a descricdo do sistema de
Redeza e se estende até as primeiras conquistas territoriais romanas. Dion chega a citar
diretamente Plutarco, parafalar de Pirro (Dion Cassio, Historia Romana, 1X.8.2).

Na edi¢cdo da LOEB, os nove volumes tém seu conteido dividido da seguinte forma:
Volume 1 — fragmentos dos livros | a X1 (753 a 250 a.C.); Volume 2 — Fragmentos dos livros
X1l a XXXV (250 a 85 a.C.); Volume 3 — livros XXXVI a XL (69 a 50 a.C.); Volume 4 —
livros XL1 a XLV (49 a43 a.C); Volume 5 — livros XLVI aL (43 a3l aC.); Volume 6 —
livrosLlI aLV (31aC. a84d.C.); Volume 7 — livros e fragmentos de LVI aLX (9 a46 d.C.);
Volume 8 — epitome dos livros LX1 aLXX (47 a138 d.C.); e Volume 9 — epitome dos livros
LXXIl a LXXX (161 A 229 d.C.). Isto porque a traducdo de Earnest Cary se baseou na
traducdo anterior para o inglés de 1905 de Herbert Baldwin Foster, que por sua vez tomou por
base traducgdes francesas e alemas.

Lembremos que Dion Céssio, ao ter nascido na cidade de Nicéia na Bitinia, ou
sgja, naregido da Asia Menor, encaixa-se perfeitamente na figura de um membro de umaelite
provincial que passou a ocupar, durante o governo de Comodo, uma posi¢do de destaque no
Senado de Roma. No dizer de André Chastagnol (1970, 314) e Eugene Cizek (1990, 160),
apesar da inser¢éo de novos membros no Senado, a forma mentis senatorial ndo desapareceu.
Os senadores continuaram se distinguindo do resto da populagéo por sua forma de vida e suas
aspiragdes. Era o orgulho dos patres e seu prestigio que os mantinham coesos, apesar da
diversidade crescente de sua origem territorial. Com a entrada de tantos “novatos”, foram os
costumes ancestrais e uma ética particular, baseada principalmente nos principios estdicos,
gue lhes garantiram um minimo de coeréncia social e de espirito de corpo. Pertencer ao grupo
senatorial era compartilhar nogdes morais e culturais t&o antigas quanto o surgimento do
primeiro Senado.

137



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Como afirma Martin Hose (2007, 461-467), no artigo “Cassius Dio: A Senator and
Historian in the Age of Anxiety”, parte integrante do livro A Companion to Greek and Roman
Historiography, editado por John Marincola, Dion viu-se confrontado por um problema na
composicao interna de seu trabalho no I11 século d.C.: prévios paradigmas de interpretacéo da
histéria romana tornaram-se impraticaveis depois das guerras civis, que se estenderam de 193
a197 d.C. Apos avioléncia ocorrida, €le percebeu que as agbes humanas eram impulsionadas
pela avareza, pela ambicdo e pelo medo. Para Dion, os conflitos eram explicaveis como
expressdes do poder politico.

Segundo Lucas De Blois (1994, 167), Otavio Augusto e Marco Aurélio seriam 0s
exemplos de bons Imperadores, na obra didnea, e por isso serviriam como modelos de
aplicacdo das virtudes tradicionais e das qualidades necessérias para a prética politica a frente
do Império Romano. O préprio titulo da obra de Herodiano, Histéria do Império Romano
Apdbs Marco Aurélio, reflete o mesmo tipo de pensamento, pois 0 autor estende sua narrativa
do final do governo de Marco, apresentado como referéncia do desequilibrio institucional que
marcaria 0 Império Romano, até a ascensdo de Gordiano |11, um Princeps Puer de apenas
treze anos de idade ao comando imperial (Herodiano, Histéria do Império Romano Apds
Marco Aurélio, VI111.8.8).

Assim, os sucessores de Marco tiveram a ardua tarefa de garantir a estabilidade frente
a fortes modelos ja construidos. Mas a necessidade de criarem uma autoridade prépria, capaz
de fazé-los governar, teria conduzido-os a se afastarem de algumas préticas encaradas por
Dion e Herodiano como salutares na conducéo do Império.

Marco Aurélio € apresentado na obra herodidnea como um Princeps cujo
comportamento serviu de modelo e de critério de comparacdo para 0s Imperadores
posteriores. Em vérias passagens, Herodiano! enfatiza a imitagdo que alguns dos soberanos
diziam fazer da figura idealizada de Marco. Citemos algumas estas passagens: “Dava prazer
aos mais velhos recordar o Império de Marco, cuja imitagdo (Pertinax) procurava”
(Herodiano. Historia do Império Romano Apds Marco Aurdlio, 11.4.2); “(Severo) tudo faria

para imitar o Império de Marco” (Herodiano, Histéria do Império Romano ApOs Marco

1 Utilizamos as seguintes traducdes para as obras de Herodiano e Dion Céssio: Cassio Dione. Storia Romana.
Trad. Giuseppe Norcio. Milano: BUR, 1996. (edi¢do grego-italiano); Dion Cassio. Historia Romana. Trad. Jose
Maria Candau Morén e Maria Luisa Puertas Castafios. Madrid: Gredos, 2004; Dio’s Roman History. Trad.
Earnest Cary. London: William Heinemann, 1961. (The Loeb Classical Library ) (edicdo grego-inglés);
Erodiano. Storia dell’Impero Romano dopo Marco Aurelio. Testo e versione di Filippo Cassola. Firenze:
Sansoni, 1967; Herodiano. Historia del Imperio Romano después de Marco Aurélio. Tracuccion y notas por Juan
J. Torres Esbarranch. Madrid: Gredos, 1985; Hérodien. Histoire de I’Empire Romain aprés Marc-Aurée. Traduit
et commenté par Denis Roques. Paris. Les Belles Lettres, 1990.

138



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Aurdlio,I1.14.3); “Com estas posturas, (Macrino) tratava de imitar, seguramente, os habitos de
Marco, mas nos restantes aspectos de sua vida ndo o imitava, mas ao contrario, se abandonava
continuamente a uma vida de moleza (...), descuidando da administracdo do Estado”
(Herodiano, Historia do Império Romano Apos Marco Aurélio, V.2.4).

Estas posturas as quais Herodiano se refere eram alguns cuidados corporais adotados
por Macrino, como o cultivo de uma barba, a marca dos fil6sofos, 0 andar pausado e a voz
baixa, sinais de um temperamento tranquilo. Macrino buscava, assim, expressar por acoes
corporais o fato de buscar ter uma postura parecida com a de Marco Aurélio.

Num discurso proferido por Septimio Severo para os soldados, incitando-os a
combater as tropas de Pescénio Nigro, encontra-se a melhor demonstracéo de que para
Herodiano, apds o governo de Marco Aurdlio, o Impé&io Romano havia mergulhado num

periodo bastante conturbado:

Este Império foi governado com dignidade até a época de Marco, e
era admirado com respeito. Quando caiu nas maos de Comodo
comecaram os erros, imputavels a sua juventude, mas em todo o caso
foram ocultados pela sua nobre origem e pela memdria de seu pai.
Seus erros inspiravam mais compaixao que odio, pois eram atribuidos
nao a ele, mas aos seus aduladores e conselheiros e cimplices de suas
inffamias (Herodiano, Histéria do Império Romano Apds Marco
Aurédlio, 11.10.3).

Para Herodiano,

Os Imperadores de idade mais avancada, por sua experiéncia nos
assuntos publicos, com suma diligéncia mantiveram o controle sobre
S mesmos e sobre seus suditos, mas os que eram muito jovens,
levando uma vida mais despreocupada, introduziram todo tipo de
novidades; por isso, como € natural, a diferenca de idade e de
autoridade se traduziu em atuagdes diferentes” (Herodiano, Historia
do Império Romano Apos Marco Aurélio, 1.1.6).

N&o a toa finda seu relato com a ascensdo de um soberano por demais jovem e
inexperiente, incapaz de garantir a estabilidade imperial. Dion Céssio € ainda mais direto ao
ver na passagem do governo de Marco para o de Coémodo um momento de reformulagdo
profunda na disposi¢do do poder: “Em nosso relato, agora (com a morte de Marco) passamos
de um governo de ouro para um de ferro e ferrugem, que afeta os romanos até nossos dias”
(Dion Cassio, Histéria Romana, LXX11.36.4).

Tanto Herodiano quanto Dion identificam apds o governo de Otévio a formagdo de
uma monarquia (Herodiano, Histéria do Império Romano apds Marco Aurélio, 1.1.3; Dion

Cassio, Histéria Romana, XLIV.2.2), o poder autocrético de um s6 homem orientando os
139



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

destinos do Estado. Porém, para Herodiano, apos Marco, o cargo imperial perdeu sua funcdo

estabilizadora e os problemas se avolumaram:
Se de fato se comparasse todo o periodo transcorrido entre o governo
de Augusto, quando o Estado romano tornou-se uma monarquia, e o
governo de Marco (portanto, mais ou menos duzentos anos), ndo se
achariam t&o frequentes crises dinésticas, nem agitacdes provocadas
por guerras externas e civis, nem tantas rebelifes nas provincias, nem
tantas capitulagdes de cidades (sgja em nosso territorio ou em terras
barbaras), nem tantos terremotos e pestiléncias (...). Por isso, alguns
governaram por um tempo consideravel, enquanto outros tiveram um
poder efémero. Alguns apds terem conseguido um titulo e uma

imagem de autoridade, rapidamente cairam (Herodiano, Historia do
Império Romano apés Marco Aurédlio, 1.1.4-5).

Marco teve seis filhas, mas apenas dois filhos vardes, sendo que Verissmo morreu
guando ainda era muito jovem, so lhe restando um herdeiro masculino, Cébmodo, que teria
sido educado com muito cuidado. As filhas foram dadas em matriménio aos membros mais
destacados do Senado, unindo a familia imperial e vérias familias senatoriais, como 0s
Claudii Severi e os Claudii Pompeiani. Apesar de Herodiano destacar o “carater ordenado e a
vida sobria” dos genros (Herodiano, Historia do Império Romano apds Marco Aurélio, 1.2.2),
0 estudo epigrafico revela que todos foram Consules. Cneu Claudio Severo se casou com
Ania Galéria Aurdlia Faustina; Llcio Vero com Ania Aurdia Galéria Lucila; Marco Peduceu
Plaucio Quintilo com Arria Fadila; Marco Petrénio Sura Mamertino com Cornificia; e Lucio
Antistio Burro com Vibia Aurélia Sabina. A esposa de Cémodo, Crispina, também pertenciaa
uma importante familia, a dos Brutii Presentes, pois era filha de Caio Brutio Presente, amicus
de Marco. Assim, vemos como o Imperador soube se cercar de membros da ordem senatorial
em sua prépria casa.

A imagem de Marco como construida por Herodiano € a de um soberano magnanimo
e moderado, com comportamento digno e prudente ao viver. Cita varios discursos e escritos
que teriam chegado a sua época, que demonstravam que cultivava todas as virtudes e que
seria um enamorado da literatura antiga, tanto em grego quanto em latim: “Foi o unico
Imperador que deu credibilidade a sua filosofia ndo por suas palavras ou conhecimentos, mas
por sua prudente forma de viver” (Herodiano, Histéria do Império Romano apds Marco
Aurdlio, 1.2.3-4).

Imagem muito semelhante € formada no discurso diéneo. Ela ocupa os epitomes dos
livros 71 e 72 da obra Histéria Romana, refeitos basicamente a partir dos apontamentos de

Xiphilino. O primeiro atributo elencado ¢ exatamente o de filésofo: “Marcus Antoninus, o

140



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

filosofo, obteve o poder apds a morte de Antoninus, seu pai adotivo, tendo como colega no
poder Lucius Verus, filho de Lucius Commodus” (Dion Cassio, Histéria Romana, LXXI.1.1).
A partir do termo “o filésofo”, Dion ressalta sua devocao as letras, ao estudar muito e ao
produzir muitos escritos, citando dois de seus maiores mestres. Sextus da Bedcia e o retorico
Hermogenes, em contrapartida a imagem de Lucio Vero, jovem talhado na arte militar (Dion
Cassio, Historia Romana, LXXI.1.3). Ambos souberam se cercar dos melhores lideres “sob
seu comando pessoal” (Dion Cassio, Histéria Romana, LXXI.2.2). No discurso diéneo &
sempre destacada a importancia de quem cerca o Imperador, de quem lhe tem acesso. Para
Dion, apods vencer os Partos, Lucio se envolveu num compld contra Marco e acabou tendo
que tomar veneno, posicdo que ndo aparece em todas as fontes (Dion Cassio, Historia
Romana, LXX1.3.1).

As principais informacfes relatadas na obra dibnea dizem respeito as contendas
militares travadas por Marco. O autor parece sempre surpreso por um homem de letras, um
filosofo, ter conseguido ndo apenas manter o territorio imperial, como ter expandido os lagos
com os barbaros, que habitavam proximo dos limites. Sabendo langar m&o dos melhores
generais de seu tempo, bem como alternando empreendimentos bélicos com tratados de paz,
Marco teria conseguido manter uma certa estabilidade de governo mesmo com tantas
tentativas de invasdo. Teve que lidar com Marcomanos, Longobardos, Quados, Obios,
lazigios e Germanos, mas soube indicar 0s principais comandantes e governadores de
provincia. Por exemplo, lalius Bassus, Governador da Pannia, foi fundamental para conter
as investidas de Ballomarius, rei dos Marcomanos, na regido do istrio (Dion Céssio, Histéria
Romana, LXXI1.1.1). Quando os germanos cruzaram 0 Reno, Marco foi correto ao enviar
Pompeianus e Pertinax, futuro Imperador, para conté-los (Dion Céssio, Histéria Romana,
LXXI1.1.2). Dion sempre enfatiza trés elementos responsavels pelas vitérias. 0 apoio das
divindades, a boa escolha dos generais e a garantia da fidelidade dos soldados pela concesséo
de donativos.

Numa nova investida dos Marcomanos, Marco enviou o Prefeito do Pretorio, Marcus
Vindex, que alcangou uma grande vitéria, que Ihe valeu a producéo de trés estatuas em sua
honra e a concessdo do titulo de Germanico para o Imperador (Dion Cassio, Histéria Romana,
LXXI11.3.3). Dion ressalta que Marco escolheu bem ao mandar Vindex, pois o outro Prefeito
do Pretério seria Bassaeus Rufus, um homem de origem rustica, pouca educacéo e que havia
sido muito pobre na juventude, e que sO contava com a Fortuna a seu favor (Dion Céssio,
Histéria Romana, LXX11.5.3). Trata-se de um pensamento tipico do relato didneo, no qual a
riqueza é apandgio das boas intengdes e das melhores virtudes.

141



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Numa das passagens mais conhecidas do relato dibneo, temos a inclusdo de um
coment&rio direto do epitomador Xiphilino. Trata-se da narrativa de uma das batalhas
travadas contra os Quados. Segundo Dion, 0s romanos estavam em menor nimero, sedentos e
enfraguecidos por lutarem sob um sol muito forte. De repente, varias nuvens apareceram no
céu, tapando o sol. Enquanto chovia sobre as tropas romanas, matando sua sede, caiam raios e
trovdes sobre os Quados, desencadeando inimeros focos de incéndio. Teria sido uma
interposicdo divina gerada pelo mago egipcio Arnuphis, que acompanhava Marco e que por
meio de varios encantamentos invocou Hermes/Merclrio, deus do ar, que trouxe a
tempestade. Neste ponto do relato, Xiphilino insere um comentério: Dion teria errado
intencionalmente ou n&o. Esta legi&o passou a ter o0 nome especial de Legido do Trovao por
causa deste incidente, mas ele ndo se deu por intervencdo de um mago, mas sim pela acéo do
proprio Cristo, a partir do pedido feito por soldados vindos de Melitene, que seriam cristéos.
Por isso, Marco teria honrado os cristdos com um decreto oficial, citado em suas cartas (Dion
Céssio, Historia Romana, LXX11.8.1-4 € 9.1-6).

Marco foi aclamado Imperator vérias vezes, mas sO aceitava honras depois delas
terem sido votadas no Senado. Faustina, sua esposa, recebeu o titulo de “mae das guarnigdes
militares” (Mater Castrorum) (Dion Céssio, Historia Romana, LXX11.10.5). Segundo Dion, o
Imperador citava As Suplicantes de Euripides ao repetir que “Muitas coisas ruins a guerra
trazia em seu bojo” (Dion Cassio, Histéria Romana, LXX11.14.1), indicando que preferia a
ordem e atranquilidade das ocasi Ges pacificas, que eram mais facilmente controlaveis.

Contudo, Marco também enfrentou uma tentativa de usurpacéo, que partiu de Cassius,
Governador da Siria, quando Cémodo em Roma tomou atoga virilis. Cassius, que erasirio da
cidade de Cyrrhus, era filho de Caius Avidius Heliodorus, que havia sido Governador do
Egito, teria se aproximado de Faustina, propondo-lhe casamento assim que Marco morresse,
para que pudesse ascender ao comando imperia ao invés de Cémodo. Faustina teria, segundo
Dion, secretamente induzido Cassius a pensar que aceitaria sua proposta, por achar Cémodo
muito jovem. Divulgou-se, entédo, um rumor de que Marco havia morrido e sem confirmar a
informacdo, Cassius se fez proclamar Imperador pelas legifes estacionadas na Pandnia.
Marco foi informado do sucedido por Verus, Governador da Capaddcia. Oficialmente
convidou Cassius a vir a Roma para se explicar perante o Senado, ja que ele havia sido
fundamental para as vitorias obtidas frente aos Arabes e aos Partos. Entretanto, um centuri&o,
chamado Antonius, matou Cassius, antes gque ele chegasse a Roma. Sua cabeca foi cortada e

enviada para Marco. Com a morte de Faustina, toda a sua correspondéncia foi destruida e

142



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

nunca se soube se ela realmente havia aceitado a proposta de Cassius (Dion Céssio, Historia
Romana, LXX11.22.1-3; 23.1-3; 24.1-4; 25.1-3; 26.1-4).

No meio deste relato, Dion insere o0 texto de uma carta que Marco teria lido para os
soldados da Pandnia e enviado para o Senado. Nela, enfatiza as dificuldades de se governar o
Império: “Sou um homem velho e fragil, e estou sempre comendo sem pao e ndo CONSIgo
dormir sem ansiedade” (Dion Cassio, Histéria Romana, LXXI1.24.4). Apresenta Cassius
como um amigo (philon) que traiu os principios da amizade e da lealdade (Dion Céssio,
Historia Romana, LXX11.26.2). Apesar de estar se preparando para lutar contra Cassius, Dion
ressalta que Marco ndo aceitou qualquer assisténcia barbara, mesmo muitos tendo oferecido
seus servicos, mas declarou que barbaros deveriam ficar fora dos conflitos travados entre
romanos (Dion Céssio, Historia Romana, LXXII1.27.1). Marco exercitou também sua
clementia ao perdoar varios Senadores que haviam apoiado Cassius. Flavius Calvisius, por
exemplo, Governador do Egito, foi exilado para uma ilha. De igual maneira, os papéis
encontrados com Pudens, secretario de Cassius, foram destruidos, para que ndo pudessem
implicar Senadores e cortesdos no compld (Dion Céssio, Histéria Romana, LXX11.29.1-2).

Marco ndo se deixava levar por conspiragdes imaginarias ou usava qualquer tragédia
para punir inimigos. Tratando com generais (estrategos), funcionérios do Estado (demagogos)
ou reis (Basileus), todos deveriam explicar suas ages frente a0 Senado e poderiam ser
poupados (Dion Caéssio, Histéria Romana, LXXI1.30.3). Em agradecimento os senadores
(Boulé) decretaram que se erigissem estétuas de prata de Marco e Faustina no Templo de
Vénug/Afrodite e Roma e que uma estétua feita em ouro de Faustina desfilasse numa biga nos
espetéculos do Teatro e do Anfiteatro (Dion Cassio, Histéria Romana, LXXI11.31.1-3).
Mesmo triste com a viuvez, Marco foi a Atenas para se iniciar nos Mistérios de Eléusis e
aproveitou para criar um salario anual para os professores atenienses (Dion Céssio, Historia
Romana, LXXI1.32.1). Exerceu sua liberalitas enviando dinheiro para vérias cidades,
principalmente Smyrna, que havia sido destruida por um terremoto. Quando precisou se
ausentar de Roma para lutar contra os Citas, resolveu dar ao filho uma esposa, Crispina
Vendo que o Tesouro comegava a esvaziar, resolveu aumentar os tratados de paz com 0s
barbaros. A uns concedia a cidadania, a outros a liberacéo de impostos, taxas e tributos (Dion
Cassio, Historia Romana, LXX11.33.1-3).

Dion enfatiza que mesmo com tantas guerras, Marco ndo diminuiu sua participacao
nos julgamentos publicos. Julgava com tanta parcimonia e cuidado que por vezes demorava-
se de 11 a 12 dias para se ditar uma sentenca (Dion Céssio, Histéria Romana, LXXI1.6.1).

Mesmo sendo um homem de compleicéo fragil, Marco passava frio ao lado dos soldados,

143



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

comia pouco e dormia poucas horas. Desenvolveu problemas de estdbmago e no térax e foi
obrigado atomar um remédio (pharmacos) denominado teriaco (Theriakou).

Morreu com cinglienta e oito anos, apos sete dias de agonia, junto ao Danubio, na
campanha da Pandnia, devido a pestiléncia que se alastrava entre os legionarios. Para Dion, os
meédicos (fisicos) consideraram gque a morte de Marco agradaria a Cémodo (Dion Cassio,
Histéria Romana, LXXI11.34.1). Herodiano, por sua vez, enfatiza a preocupagdo de Marco em

indicar o filho como sucessor:

Suspeitando que as esperancas de se restabelecer eram escassas e
vendo que seu filho era ainda muito jovem, teve medo que ao
encontrar-se orféo téo jovem, com o poder absoluto e sem limites nas
Maos, rechacasse 0s bons costumes e ensinamentos e se entregasse a
bebedeiras e desordens, pois facilmente as almas dos jovens se
deslizam em diregdo aos prazeres e se afastam dos habitos honestos
de sua educacdo (Herodiano, Histéria do Império Romano apos
Marco Aurédlio, 1.3.1-2).

Interessante como Herodiano passa a arrolar exemplos de soberanos que haviam
ascendido a0 poder muito jovens e gque por isso teriam cometido excessos frente aos seus
suditos. Ele cita Dioniso, tirano da Sicilia; os sucessores de Alexandre Magno, principa mente
Ptolomeu, que chegou a se casar com uma irma, e Antigono, que se vestia como o deus
Dioniso, portando uma coroa de folhas de parreira e um tirso; Nero, que teria assassinado a
prépria mae; e Domiciano, que agia com extrema cruel dade (Herodiano, Histéria do Império
Romano ap6s Marco Aurélio, 1.3.2-4). Assim, para este autor, Marco ndo poderia ser
responsabilizado pelo mau governo de Cémodo, pois a doenca o haviaretirado do mundo dos
vivos e o impedido de melhor preparar COmodo para a tarefa de governar os romanos. A
juventude do soberano € que seriaarea causa de seu mau governo.

Num discurso proferido para os soldados e enviado em carta para o Senado, logo antes

de morrer, Marco teria afirmado que:

Nem a abundancia do dinheiro € bastante para a insaciabilidade da
tirania, nem a protecdo da guarda € suficiente para proteger o
governante se ndo se conta com o afeto dos suditos. (...) E dificil
guardar medida e por limite as paixdes quando se tem o poder nas
maos (Herodiano, Histéria do Império Romano ap6s Marco Aurélio,
1.4.4).

Foi Cdmodo quem procedeu as exéquias imperiais, distribuindo dinheiro para os
soldados e executando sacrificios durante os funerais (Herodiano, Histéria do Império
Romano apds Marco Aurélio, 1.5.1-2). No inicio cercou-se dos conselheiros e amigos de

144



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Marco e, num discurso proferido as tropas, indicou que preferia ser chamado de
“companheiro em armas” (Systratiotes) pelos legionérios do que ser lembrado somente como
filho de Marco, pois teria sido a Fortuna (Tyché) quem dispds que ele governaria o Império
(Herodiano. Histéria do Império Romano apds Marco Aurélio, 1.5.3), ja indicando que ao
comecar 0 Seu governo teria que refazer todos os lagos de clientela e amicitia para ter
sustentacdo para governar o patrimoénio imperial.

Dion enfatiza que Marco possuiu todas as virtudes de um bom Principe, governando
melhor que qualquer outro (Dion Cassio, Histéria Romana, LXXI11.34.2). N&o realizou
grandes proezas fisicas, visto que possuia um corpo fragil, mas teve sua vida devotada a
distribuicéo de benesses. Por isso, erigiu um templo dedicado a Liberalitas e alndulgentia no
Capitdlio. Sua educacdo teria sido de grande importéncia para ele, mantendo um eficaz
impulso em direcdo as virtudes. Soube se cercar dos melhores homens da Casa de Tibério
(Tiberiane Oikia) (Dion Céassio, Histéria Romana, LXX11.35.4). Vestia-se como um cidadéo
privado, recebia amavelmente os Cavaleiros e escrevia multiplas cartas para 0os amigos,
buscando, assim, agradar a membros de varios estratos sociais. Dion expressa claramente sua
opinido sobre Marco: “Eu o admiro mais que todos, pois apesar de ter enfrentado
extraordinarias dificuldades, ele soube sobreviver e preservar o Império” (Dion Céssio,
Histéria Romana, LXXI1.36.4). Como Herodiano, lamenta que Cémodo o tenha sucedido,
pois teria sido “fonte de varios desapontamentos” (Dion Cassio, Histéria Romana,
LXX11.36.4).

Portanto, a imagem construida por Herodiano e Dion Cassio do governo e das acfes
de Marco Aurélio é altamente positiva. Os autores fornecem informagdes complementares,
pois enquanto Herodiano se ocupa da educagédo de Marco e de sua relagdo com as familias
senatoriais, Dion ressalta seus sucessos bélicos, garantidos exatamente por sua educacéo
superior e suas relaces de poder com os melhores e mais capazes homens do Império. Por
meio destes dados, pode-se perceber como Marco foi considerado um bom Principe por ter
conseguido manter a estabilidade apesar de todas as batalhas que teve que enfrentar ao longo

de seu governo.

Bibliografia

Duby, G. (1993). A Histéria Continua. Rio de Janeiro.

Cassola, F. (1967). Introduzione. Storia dell 'Impero Romano dopo Marco Aurelio. Firenze.
Chastagnol, A. (1970). “L’Evolution de 1’Ordre Sénatorial aux III° et IV° Siécles de notre
ére”, Revue Historique 496, 305-314.

145



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Cizek, E. (1990). Mentalités et Institutions Politiques Romaines. Paris.
DeBlais, L. (1994). “Traditional Virtues and New Spiritual Qualities in Third Century Views
of Empire, Emperorship and Practical Politics”, Mnemosyne 47, 166-176.
Hammond, M. (1957). “Composition of the Senate A.D. 68-235”, Journal of Roman Sudies
47, 74-81.
Hose, M. (2007). “Cassius Dio: A Senator and Historian in the Age of Anxiety”, en
Marincola, J. (ed.), A Companion to Greek and Roman Historiography, London, 461-467.
Konstan, D. (2008). A Amizade no Mundo Antigo. So Paulo.
Manning, C. E. (1985). “Liberalitas - The Decline and Rehabilitation of a Virtue”, Greec &
Rome 32, 73-83.
Mazzarino, S. (1974). 1l Pensiero Storico Classico. Roma

. (1991). O Fimdo Mundo Antigo. Séo Paulo.
Millar, F. (1992). The Emperor in the Roman World. London.
Roques, D. (1990). “Introduction”, en Histoire des Empereurs Romains. Paris, 1-15.
Sdller, R. (1982). Personal Patronage under the Early Empire. Cambridge.

. (1990). “Patronage and Friendship in Early Imperial Rome: Drawing the
Distinction”, en Wallace-Hadrill, A. (ed.), Patronage in Ancient Society, London, 49-62.
Talbert, R. J. A. (1984). The Senate of Imperial Rome. Princeton.

Torres Esbarranch, J. J. (1985). “Introduccion”, en Historia del Imperio Romano después de
Marco Aurélio, Madrid, 7-84

146



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

Administracién municipal romanay problemasfinancieros

Juan Francisco Rodriguez Neila
Universidad de Cordoba - Esparia

En las colonias y municipios romanos |os asuntos de caracter hacendistico ocupaban un

lugar destacado, y podian ser especialmente complegjos en |os mas importantes, exigiendo unos

criterios bésicos de gestion y un aparato burocréticol. Si observamos las leyes municipales de
Hispania, podemos comprobar como gran parte de sus contenidos se centra en temas fiscales,
bienes comunales, procedimientos de administracion y justificacién de la pecunia publica y

responsabilidad de los gestores locales2. Ello reflejala preocupacion del régimen imperial por
el buen gobierno de las ciudades, y en concreto por e control financiero. En tal sentido se
aplicaron esquemas institucionales difundidos por todo € imperio, asi como mecanismos
juridicos de supervision propios del estado.

En época republicana e Senado de Roma tuvo amplias competencias sobre €l tesoro
estatal3. De forma similar los consgjos municipales (ordines decurionum) gozaron de
méximas competencias sobre el patrimonio comunal, como indican tanto e estatuto de Urso,
colonia fundada por César en el sur de Hispania (45 a.C.), como los reglamentos de algunos

municipios de la Bética en época flavia (Malaca e Irni principamente)4. Sélo dichas
corporaciones tenian autoridad para tomar decisiones que implicaran gastos del erario.
Evidentemente |a adecuada gestiéon de los asuntos fiscales, una gran responsabilidad, exigia
algo mas gue una exposicion razonada por parte de los magistrados, o un debate mas o menos
profundo en e senado local. Sobre todo cuando se trataba de emprender opera publica, sin
duda las inversiones més costosas. Teniendo en cuenta que las ciudades romanas se
autofinanciaban, pues €l estado no les aportaba regularmente dinero, acometer proyectos
edilicios requeria tener unas finanzas saneadas, con liquidez de numerario, asi como un

patrimonio inmobiliario que garantizara su sol vencia econémica.

a. Irregularidades administrativas.

1. sobre las finanzas munici pales: Rodriguez Neila (2003); Lo Cascio (2006).

2 El término pecunia puede aludir tanto al dinero en si, como a patrimonio o riqueza en general, en este caso de
unaciudad. Vide Mantovani (2006).

3, Vide Cerami (1972, 785 ss.).

4 Abreviaturas utilizadas: LCGI: lex coloniae Genetivae luliae = Urso); Lex Irn.: lex Irnitana; Lex Mal.: lex
Malacitana; Lex Tar.: lex Tarentina; Tab. Her.: Tabula Heracleensis.

147



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

Antes de tomar decisiones sobre una obra publica, 1o 16gico seria que los decuriones
evaluaran sus costes redes, a fin de evitar que tuviera que abandonarse antes de su
finalizacion, por mal disefio del proyecto, defectos de construccion o mala calidad del terreno.
O que tuviera que ser rectificada o reforzada, con los consiguientes gastos afadidos. En

definitiva que se malgastara e dinero publico en una empresa indtil, como observé Plinio €

Joven, siendo gobernador de Bitinia, en agunas ciudades de esa provincia®. Su
correspondencia con Trgjano reflga como agunos senados locdes podian no asesorarse
convenientemente y aprobar proyectos edilicios mal presupuestados, cuyos costes reales
acababan dispardndose, 0 cuya g ecucion era realizada defectuosamente, y por €llo tales obras

no podian utilizarse®. Los empresarios de la construccién engafiaban a las autoridades sobre
cantidades, costes y medidas de los edificios, aprovechandose de su ignorancia en cuestiones
muy especificas de la edilicia publica, siendo frecuente que las obras se g ecutaran sin cumplir
las condiciones acordadas.

Con relacion alasirregularidades financieras, la casuistica podia ser variada. Por gemplo
s los magistrados desembol saban sumas de la pecunia publica para objetivos no aprobados por
los decuriones, 0 no observados en la ley municipal/; o bien retenian fondos puiblicos no
gastados en los fines previstos, 0 sumas percibidas por diversos conceptosS. También podia
suceder que no fueran muy celosos a reclamar los vectigalia que debian abonar a tesoro loca
los arrendatarios de bienes ptblicos?; que no controlaran los plazos de aquiler, permitiendo un

uso ilimitado de los mismos, lo cual restabaingresos a aerariumlO; eincluso que liberaran alos

deudores de sus compromisos con la hacienda localll. Plinio pudo comprobar durante su

S_Plin., Ep., X, 37, 1; 38; 39, 1-4, 5-6. Vide Daguet-Gagey (2010).
6. Los gobernadores provinciales tuvieron por ello poderes para auditar las cuentas de las ciudades,
especialmente |os gastos en obras publicas. Vide Burton (2004).

7 Videad respecto la prolija relacion de gastos oficiales que ofrece Lex Irn., 79.

8, Asi multas, tasas munici pales, contribuciones por el aquiler de bienes comunales (LCGI, 65, 82, 96; Lex Irn., 48,
63, 66, 67, 72, 76). Cfr. Dig., 48, 13, 2, Paul.

9 cfr. LCGlI, 65, 82, 96; Lex Irn., 76; Plin., Ep., X, 108.

10, En Urso esos alquileres se hacian por un lustro (LCGI, 82). También el uso de praedia municipales podia
contratarse in perpetuum, manteniéndose el acuerdo mientras se pagara € preceptivo vectigal (Gaius, Inst., 1,
145). Vide Moatti (1997, 90 ss.). Los magistrados debian exigir cautiones cuando suscribian contratos de alquiler
de praedia publica (Dig., 50, 8, 5, (3, 1), Pap.).

11 cfr. Lex Irn., 79. Como indica e jurista Ulpiano, ciertos ordines decurionum a menudo (ut solent) emitian
ambitiosa decreta condonando deudas publicas (Dig., 50, 9, 4). El gobernador podia intervenir para que quienes
tuvieran deudas con las ciudades las pagaran (Dig., 50, 8, 2, 3, Ulp.).

148



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

mandato en Bitinia cOmo los recursos financieros de agunas ciudades se resentian por la
insolvencia de sus deudores!?.

Los magistrados actuaban iguamente con negligencia cuando no se informaban
adecuadamente sobre la solvencia profesional de los empresarios (redemptores) que obtenian
las contratas de obras y servicios municipales. O bien cuando aceptaban praedes que no eran
idoneos, o praedia ofrecidos como fianza pero no verificados, no protegiendo los intereses de
la comunidad!3. También resultaba perjudicial para el tesoro municipal su falta de diligencia,
S no efectuaban con detenimiento tanto el seguimiento de una obra, vigilando que los
contratistas no cometieran fraudes, como la probatio final, aceptandola sin comprobar s
respondia a las condiciones de la lex locationis o si tenia deficiencias!4. Situaciones asf
también las pudo constatar Plinio en algunas ciudades de Bitinia, todo o cua suponia malgastar

el dinero pablicol®.

b. Corrupcién en los asuntos municipales.

Deladesidia o irresponsabilidad los gestores municipales podian pasar a abuso, cuando no a
la corrupcion. Podia, por tanto, ser oportuna cierta fiscalizacion de la actividad de los
magistrados por parte de los decuriones, sobre todo en asuntos de carécter financiero. Lo
vemos ya en la lex parieti faciundo de Puteoli del 105 a.C.16, que reservaba a los decuriones, y
no solo alos duunviros, la potestad de certificar finalmente una obra publica. Asi podian evitarse
ciertos delitos. Por gemplo que un magistrado sin escripulos exigiera a redemptor dinero o
favores personales, amenazandole con no aprobar su trabgjo e incluso vender los bienes
ofrecidos como fianza. Que tales situaciones se daban lo confirma € relato de Cicerdn sobre las
corruptelas de Verres en € asunto del templo de Céstorl’. Pero también los mencionados
reglamentos locales de Hispania sugieren tales irregularidades, cuando establecen que los
duunviros sdlo podian vender |as garantias inmobiliarias ofrecidas por un redemptor incumplidor

no asu libre arbitrio, sino previa aprobacion del ordo decurionumt8,

12 piin., Ep., X, 17a, 47, 108.

13, La obligacién que tenian los contratistas de ofrecer fiadores y fianzas reales esta recogida en los estatutos
municipales de Hispania (Lex Mal.-Irn., 65).

14 sobre estas cuestiones Rodriguez Neila (2009b).

15, Vide Daguet-Gagey (2010, 251-258).

16, Lex Puteal., 111, 7-12.

17 cic., Verr., 11-1, 131-138. Vide Du Plessis (2004, 295-300).
18 LexMal.-Irn., 64.

149



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

Las anomdias en las contratas publicas podian surgir ya desde € inicio del proceso
adminigtrativo. En las del estado fueron frecuentes las componendas entre magistrados y
redemptores para elevar €l precio de la subasta, desestimando ofertas de mejor precio y
obteniendo ganancias ilicitas con ello1®. También los duunviros podian mostrar preferencia
por las propuestas de determinados empresarios, pese a ser mas costosas O tratarse de
individuos poco fiables, movidos por relaciones de parentesco o0 amistad, o por recibir
sobornos. Plinio nos presenta un caso. Nicomedia habia invertido més de tres millones de
sestercios en construir un acueducto, que se habia abandonado sin terminar, y acabd siendo
demolido. Luego se gastdé mucho menos, doscientos mil sestercios, en otro que también acabd
inutilizado. Posiblemente las contratas se concedieron a redemptores incompetentes, quizas
por sus amistades entre la clase dirigente local. De hecho Trajano le recomendd que
investigarasi se habia perdido tanto dinero, porque los magistrados que habian adjudicado las
contratas y las personas que |as habian obtenido se habian hecho favores entre si20.

Que tales formas de corrupcion eran habituales en las opera publica municipales es
algo que confirma mucho antes la ley de Urso, a prohibir a los duunviros y prefectos que
aceptaran regalos o favores de nadie, bien directamente o a través de sus parientes, citandose
especialmente |os redemptores, mancipes o sus fiadores (praedes)2. Asimismo los reglamentos
flavios vetaban la participacion de los magistrados, sus familiares y sus subaternos
(apparitores) en los negotia communia, asi 1os contratos para la g ecucién de opera publica o
prestacion de servicios de interés genera (ultro tributa), e iguamente su acceso d alquiler o
venta de bienes comunales, 0 alas concesiones de recaudacion de impuestos (publica)22.

L as disposiciones anteriores contra algunas formas de corrupcion constituyen sin duda la
aplicacion a régimen administrativo local de lalegislacion cesariana, que muestra una evolucion
en e tratamiento juridico del crimen repetundarum, que culmina en la lex lulia repetundarum
del 59 a.C.23 Esta normativa, que amplié los supuestos delictivos y los sujetos de delito, y
endureci6 las penas, trataba de evitar también que quienes gjercian funciones municipales

abusaran de su imperiumy potestas para obtener provechos para si mismosy sus allegados?4.

19, como el ya citado caso de Verres (Cic., Verr., 11-3, 20-21, 50-51). Vide a respecto Perelli (1994) y Rosillo
(2010).

20_piin,, Ep., X, 37, 1; 38.

21 | cal, 93. Incluso los apparitores y servi publici podian pedir compensaciones econémicas o favores a
cambio de influir sobre sus superiores (Perelli, 1994, 229).

22 | ex1rn., 48; también Lex Urs., 93. Sobre e tema Milazzo (1993, 155 ss)) y D’ Ors (1997, 95 s).
23, Esta normativa sobre |a corrupcién (ambitus) estuvo en vigor durante todo € imperio. Cfr. Dig., 48, 11.
24 \/ide Murga (1989-1990) y Venturini (1979 y 1994).

150



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

c. El fraude documental .

Las irregularidades que afectaban a la pecunia publica no sblo se cometian en las actuaciones
adminigtrativas, sino también en los documentos que debian acreditarlas oficiamente. Sabemos
que los fraudes fueron siempre un problema en la burocracia romana, sobre todo al final de la
Replblica?®. A nivel municipal ya la lex Tarentina consideraba como delito de peculatus la
falsificacion de las escrituras publicas (litterae publicag)26. Podian anotarse en ellas sumas
inferiores a las que & aerarium local debia percibir por cuaquier concepto, 0 smplemente
anular tales deudas para beneficiar a alguien. O podian consignarse cifras inferiores a las
realmente percibidas por laventao e arrendamiento de un bien publico, reteniéndose cantidades
que debian ingresarse en la caja comunal2’.

En principio los magistrados y sus subalternos debian velar para que nadie accediera a
los registros publicos (tabulae publicae) sin su permiso, a fin de evitar dteraciones o
fasficaciones®®. Aunque quienes estaban en habitua contacto con los instrumenta,
especialmente los scribae, serian los mas proclives a cometer fraudes, tanto en sus contenidos
como en los propios soportes materiales, introduciendo afiadidos, cambiando datos,
suprimiendo partes, o incluso eliminandolos fisicamente29. Otra posibilidad de dolo consistia
en borrar informacion en los documentos originales, transcribiendo € resto del texto a otras
tabulae (afiadiendo 0 no nuevas anotaciones), poniendo sdllos falsos e incluso imitando la firma
de los escribas®. Conviene recordar que muchos documentos se redactaban sobre tabulae
ceratae, un soporte material poco fiable cuyo contenido podia cambiarse facilmente™.

No obstante € régimen imperial parece haber propiciado un mayor control sobre los
fondos publicos, y en concreto sobre los instrumenta oficiales, desarrollando una normativa
juridica que consideraba faltas graves las irregularidades indicadas™. Quizés por ello d
reglamento de Irni, ya en épocaimperia, es més detalista que € de Urso sobre las modalidades
de falsificacion documental. Con relacion a los scribae establece severas normas, acentudndose

su responsabilidad en la redaccion de las tabulae communes, que debian scribere con total

25, \iide sobre esta cuestion Fezzi (2003, 105 ss.).
26 |exTar., I, 3-4. Lalex Iulia peculatus penalizo la ateracién y anulacién de registros y escrituras contables.

27 Lo constata por gemplo Ciceron (Nat. deor., 3, 30, 74; Rab. perd., 3, 8; Verr., 11-3, 83), y fue un ddlito
habitual, como lo indica Marciano en época severiana (Dig., 48, 13, 12 (10), pr.).
% Vide a respecto Gnoli (1979, 148 ss.).

29 | cal, 81: fraus per litteras sciens y con dolus malus. Cfr. Cic., Verr., 11-2, 101 y 104-105, y 11-5, 48; Dig.,
48, 10. Vide Fezzi (2003, 3 ss. y 105 ss.).

%_Cfr. Cic., Nat. deor., 3, 30, 74; Apul., Apal., 89, 3; Dig., 48, 13, 10 (8), 1, Ven.

3 Cfr. Cic., Cluent., 14, 41y Flacc., 21; Quint., Inst. Orat., X, 3, 31; Juv., Sat., 1, 1, 67 s.; 5, 13, 135 ss.; 5, 14, 55; 5,
16, 40 ss;; Plin,, Ep., X, 65; Dig., 28, 4, 1-4. Vide Fezzi (2003, 111 s.).

¥ Vide Fezzi (2003, 3ss.y 105 ss)).

151



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

fidelidad, no consignando nada falso a sabiendas y con dolo malo, ni omitiendo maliciosamente

todo o que debiera constar en ellas33.
Pero en ultima instancia la responsabilidad era de los magistrados, porque apparitores

y servi publici trabajaban a sus érdenes34. Por ello era conveniente que controlaran la labor
de sus auxiliares, procedimiento normal en los archivos del estado romano®. Incluso & falsum
en los documentos publicos podia ser obra de |os propios magistrados, con o sin la colaboracion
de sus subordinados®. Y aunque los estatutos hispanos no los relacionan directamente con tales
fraudes, si previenen contra una colaboracion delictivaentre ellos y sus apparitores para lucrarse
en los negocios municipales3’. Ademés la sanctio general a fina de la ley de Irni establece
duras penas contra quienes actuaran conscientemente contra sus disposiciones, citdndose
expresamente los fraudes™. A su vez € jurista Ulpiano si engloba la falsificacion de las tabulae

publicae por los magistrados dentro de |a casuisticadel crimen maiestatis3®.

d. Problemas financierosy agunas soluciones.
Evidentemente no todos los gobernantes locales serian honrados y aplicados en sus
obligaciones, como sefialaba Ulpiano40. Contumacia, pereza o mala salud podian influir
igualmente en su desatencién hacia los asuntos publicos. Como pudo comprobar Plinio en
algunas ciudades de Bitinia, no siempre los dirigentes municipales actuaban con acierto u
honestidad al administrar los fondos publicos. Y en casos extremos se podia llegar a aquella
situacion de tenuitas publica ala que apelaron en € 79 d.C. los dirigentes de Munigua, una
localidad de la Bética, para intentar salvar sin éxito una negativa coyuntura fiscal de la que
ellos mismos pudieron ser responsables?1. Debemos preguntarnos ahora qué soluciones podian
adoptar las administraciones locaes s € erario comunal se encontraba en situacion critica,
incluso sin liquidez inmediata para atender gastos oportunos o imprescindibles.

Habia dos opciones de primera mano. Una podia ser presionar a quienes tenian débitos

con la ciudad para que saldaran sus deudas, hecho que Plinio pudo constatar al examinar las

33, Lcal, 81; LexIrn., 73.

34 cfr. Cic., Verr., 11-3, 183-185.

% Cfr. Bats (1994, 28) y Coudry (1994, 67 s.).

%_Con relacion a los delitos penados por la lex Iulia peculatus, Ulpiano (Dig., 48, 13, 1) pone en & mismo plano
tanto lamal versacion de fondos publicos como la complicidad en tales acciones. Vide Gnoli (1979, 152 ss.).

37 Lex| rn., 48.
% LexIrn., 96: ...neque adversus hans <legem> sciens d(olo) m(alo) facito quove huic legi frausfiat.

39 Dig, 48,4, 2.
40 pig,, 50, 8, 8 (6). Cfr. Dig., 50, 1, 13-14, Pap.
41 AE, 1962, 88, epistula imperia dirigidaalos decurionesy quattuorviros de la ciudad, fechadael 7-1X-79 d.C.

152



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

cuentas de Apamea y Prusa?2. La otra posibilidad era obviamente ahorrar dinero. Por gemplo
reduciendo & niimero de apparitores alos que se pagaba una merces anua43. También algunas
de sus ocupaciones podian ser asumidas por servi publici, a los que bastaba con aimentar y
vestir¥, Asimismo se podia prescindir de médicos y profesores publicos, a quienes también se
abonaban honorarios?. O restringir € envio de legationes a las imprescindibles, sdlo cuando
hubiera asuntos importantes que tratar46.

Otro capitulo importante era la religion oficia, tanto las actividades de culto, como €
mantenimiento de edificios y espacios sagrados. Como indican los estatutos hispanos, era
atendido con fondos publicos?’. Pero era factible disminuir los dispendios. Por gemplo
acordando contratas plurianuales con los redemptores que suministraban todo |0 necesario para
los sacra, con € fin de rebgar costes. Iguamente las donaciones voluntarias de dinero con
carécter votivo (stips) que iban destinadas a los templos, podian significar puntuaes ahorros
para el tesoro municipal48. También en otro capitulo podian limitarse las expensas, |os banquetes
publicos con cargo a erario comuna celebrados en ocasiones fegtivas, pues frecuentemente
fueron financiados por |a munificencia privada?®.

Mayores costes tenian las obras comunales. Si la pecunia publica no bastaba para
contratar todos | os trabgjos con redemptores privados, € gobierno municipal podiarebajar costes

utilizando a sus servi como mano de obra®0. También hubo ciudades que recurrieron a damnati

con ta fin®l. Otra solucién eran las prestaciones obligatorias y gratuitas de la poblacion

42 plin., Ep., X, 108. Ello podia gestionarse a través del kalendarium. Vide al respecto Minaud (2005, 206-217).
Los gobernadores provinciaes apoyaron las demandas de las ciudades que trataban de recuperar dinero de sus
debitores, eincluso propiedades inmobiliarias usurpadas por particulares. Vide Burton (2004, 331-336).

43 _Cfr. LCGI, 62. End reglamento de Irni, por € contrario, los sueldos de | os subalternos (aera apparitoria) no se
cuantificaron (Lex Irn., 73, 79).

44 |ex Irn., 79: cibaria vestitum.
45 Dig, 50, 9, 4, 2, Ulp.

46 pe hecho Vespasiano limitd atres el nimero de miembros de una legatio, para que las ciudades €liminaran
gastos (Dig., 50, 7, 5, 6, Marc.).

47_Cfr. LCGI, 69, 72; Lex Irn., 77, 79. Sobre esta cuestion Mangas (1997) y Raggi (2006, esp. 710-718).
48_Cfr. LCGl, 72. Vide a respecto Raggi (2006, 715-718).
49 cfr. LCGl, 69; LexIrn., 77, 79, 92 (cenae, epula o vescerationes). Sobre €l tema Rodriguez Neila (2009a).

S0, Lcal, 62 (ocho servi publici); Lex Irn., 19, 72, 78, 79. En un epigrafe de Ostia se mencionan ochenta y un
esclavos publicos (CIL, XIV, 155). Setecientos habia en Roma para €l servicio de aguas (Frontin., De Aquaed.,
116-117).

S1 cfr. Plin., Ep., X, 31-32.
153



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

(munitiones). Aparecen reguladas en las leyes locales de Hispania, con € fin de que las
autoridades tuvieran todo el respaldo juridico para exigirlas®2.

Una tentacion recaudatoria podia ser subir €l importe de los vectigalia, que eran tasas e
impuestos municipales cobrados por muy diversos conceptos. Constituian un capitulo sustancial
de ingresos, aunque variable seguin |as ciudades®3. Pero su imposicion debia ser aprobada desde
Roma>*. De hecho cuando Sabora (Bética) pididé permiso a Vespasiano para subir tales
contribuciones, justificando su peticion con un memorandum (libellus), no tuvo éxito, pese a
gue sus dirigentes insistieron en las difficultates y situacion de infirmitas que dicha
comunidad sufria®>. La respuesta imperial les dgjé claro que no debian afrontar tales
coyunturas con expedientes que perjudicaran ala poblacion.

Muchas ciudades disponian de un patrimonio inmobiliario (agri, silvae, praedia,
aedificia), que en situaciones de dificultad econdmica podia garantizar su solvencia financiera.
Por gemplo s e aerarium no podia hacer frente a gastos inevitables o imprevistos, o bien al
pago de deudas. En tal caso era factible obtener liquidez vendiendo bienes de titularidad
publica®6. Su aienacion estaba prohibida en laley de Urso. Pero e reglamento de Irni si admite
dicha posibilidad®’. La operacion, de la que se encargarian los duunviros previo decreto
decurional, seguiria un procedimiento smilar d que se utilizaba para vender los bienes
hi potecados of recidos ala ciudad como garantiads.

Pero no siempre las ciudades contarian con respaldo patrimonia suficiente para resolver
sus apuros financieros. Munigua, por gemplo, no quiso o no pudo recurrir atal expediente para
sddar la deuda gue tenia contraida con un conductor vectigalium. Si no era posible engjenar
bienes comunales, o ta recurso no bastaba para resolver |as dificultades econdmicas, habia una

solucion de emergencia, solicitar un préstamo “en interés de la comunidad” (pecunia mutua in

52 LcGl, 98; Lex Irn., 83. Vide también Libanio (Or., XLVI, 21) y Plinio e Joven (Ep., X, 41). Dexde la
Republica existié en Roma un régimen mixto de munera gratuitos y pago por parte del estado de ciertos trabajos
especiaizados (Milazzo, 1993, 28).

53, por gemplo los vectigalia que debian abonar en Urso quienes alquilaban propiedades publicas de la colonia
(LCGI, 65). Sobre los vectigalia'y su variada tipologia: Le Roux (1999) y France (2007).

34 | os gobernadores controlaron directamente esta cuestion (Burton, 2004, 323 s.).

S5 CIL, 1175, 871 (77 d.C.). Cir. Dig., 39, 4, 10 (Hermog.5 epit.). De hecho ya Tiberio habia quitado a muchas
comunidades el ius metallorum ac vectigalium (Suet., Tib., 49).

56, Plinio el Joven aconsgjaba reinvertir la pecunia publica excedente adquiriendo tierras o prestando a interés
(Plin., Ep., X., 54, 1). Era preferible la primera opcién, pues los praedia comprados no solo permitian cobrar
vectigalia s se arrendaban, sino también obtener liquidez con su venta en situaciones de crisis. Sobre estas
operaciones financieras: Gabrielli (2006).

S7.Lcal, 82, aunque si estaba prevista la venta de algunos inmuebl es confiscados. Cfr. LCGI, 76; Lex Irn., 79.

58 Lex Mal.-Irn., 64.
154



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

usus reipublicae), una especie de “deuda ptiblica™>9. Tal procedimiento constaen laley de Irni,
aungue con ciertas condiciones. que los decuriones lo aprobaran, pero contando con la
autorizacion del gobernador provincia, s las sumas obtenidas en préstamo superaban los
cincuenta mil sestercios anuales, afin de evitar e endeudamiento excesivo0.

Poco sabemos sobre la gestién de tales préstamos, no tenemos documentos
concretos®l. Pero seguramente serian los duunviros quienes se encargarian de negociar con los
potencides prestamistas®2. Obviamente estaban obligados a conseguir las mejores
condicionesS3, y a ofrecer a los financieros los convenientes avales®. Era un expediente cuya
oportunidad decuriones y magistrados debian sopesar bien, ya que entrafiaba riesgos, pues habia
que devolver € capital y abonar los intereses®. Ademés varios pasgjes del Digesto sugieren que
la responsabilidad de reembolsar un préstamo recaia no sobre la ciudad en conjunto, sino sobre
sus dirigentes®b.

En situaciones de crisis algunas comunidades podian apelar ala generosidad imperid, 1o
que era mas hien excepciona. O encontrar munificentes ciudadanos dispuestos a asumir ciertos
gastos. El auxilio del evergetismo, cuyas manifestaciones debemos verlas como ago puntua y
coyuntural, podiaresultar providencial si, por gemplo, servia para afrontar |0s costes de una obra
publica o sostener parte de las actividades de lardigion oficia®’. Es cierto que los donantes no
estaban obligados a dar. Pero sabemos que a veces fueron presionados tanto por los ordines
decurionum como por €l populus, para gue remediaran con su dinero ciertas carencias.

Eso no quiere decir que la g ecucion de un proyecto edilicio dependiera Uinicamente de
gue hubiera evergetas dispuestos a financiarlo. Las previsiones de gastos del estatuto de Irni

incluian fondos de la pecunia communis para construir o reparar opera eiu[s] municipi®8. Pero

99 La comparacién es de Lo Cascio (2006, 681).
60, Lex1rn., 80.

61 A nivel privado si nosinformael archivo de los Sulpicii, banqueros que operaron en el siglo | d.C. enlazona
de Puteoli (Camodeca, 1992, 165 ss.; 1999, 133 ss.).

62 Asi se refleja en una inscripcion de Nimes (AE, 1982, 681): ...saepe pecunia mutua quae a magistratibus
petebatur data. Vide Rodriguez Neila (2005, 120-129).

63, | as tasas de interés podian variar mucho de un lugar a otro (Dig., 13, 4, 3, Gai.), aunque un maximo anual
del 12% fue normal en épocaimperial (Jones, 2006, 253 s.). Pero tarifas més bajas podian facilitar la colocacion
de excedentes de la pecunia publica prestando ainterés (Plin., Ep., X, 54-55).

64 cfr. Apul., Met., 1, 21, 5-6y 22, 2; Dig., 20, 1, 11, pr., Marcian.

65, No estamos bien informados sobre condiciones y formas de reembolso. El patrimonio inmobiliario de la
ciudad o los vectigalia aingresar podian servir como garantia del préstamo.

66, Dig., 3,4, 7,1 (Ulp); 3, 4, 8 (lav.); 12, 1, 27 (Ulp.). Cfr. Hlin., Ep., X, 54, 2. Vide Bogaert (1968, 247 s.) y
Migeotte (1984, 290 s.).

67, Vide a respecto Melchor (1994, esp. 115-121, 130-138 y 147-171).
68 | ex Irn., 79.

155



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

la evidencia epigréfica muestra que en muchos lugares una parte importante de la construccion
publica fue sufragada por € mecenazgo civico9. Y a menudo las liberalidades procedieron de
notables que habian gercido € duunvirato, y que quizas pudieron constatar ciertas necesidades
mientras desempefiaban dicho cargo’0. Aunque no es féacil cuantificar las respectivas
contribuciones de la pecunia publica y del evergetismo en e desarrollo urbanistico de cada
ciudad’. Incluso laincompetencia de las autoridades locales para culminar opera publica frend
ocasiondmente la gecucion de trabgos complementarios, que agunos mecenas se habian
comprometido a pagar 2.

Mas variables eran los ingresos que las ciudades podian obtener de dos tipos de ayudas
privadas. Me refiero alas summae honorariae y los legados. Las summae honorariae pagadas
por decuriones, magistrados o sacerdotes cuando accedian a sus funciones, eran auxilios
econdmicos puntuales. Tenian e diciente de aportar numerario al tesoro local, que las
autoridades podian usar flexiblemente para los fines que estimaran oportunos. Tales
contribuciones ya aparecen en laley de Urso, aunque no debieron generalizarse hasta €l siglo
11 d.C.73 En cuanto alos legados o fundaciones, € problema era su libre disposicion por parte
de las autoridades municipales’4. Generamente los donantes ponian la condicion de que tal
dinero, o bien los intereses que generaba, fueran empleados Unicamente para los fines que

ellos establecian y que los decuriones no podian alterar /.

e. Pecunia publica y contabilidad.

Teniendo en cuenta que ni € estado ni € mecenazgo civico auxiliaban de forma obligatoria'y
regular a los gobiernos municipales, la solvencia econdmica de una ciudad romana dependia
fundamentalmente de sus ingresos, de su patrimonio inmobiliario como reserva de capital, y
de un adecuado control de gastos. Pero la capacidad de los senados y magistrados locales para
gestionar correctamente la pecunia publica debia tener en cuenta ciertos factores. Uno seria
contar con registros contables claros y actualizados, que permitieran conocer las
disponibilidades del aerarium. Los asuntos financieros eran compleos, y dificilmente podrian

69 Cfr. Jouffroy (1986).

70_ Vide Cébeillac (1998, 99 ss.) y Rodriguez Neila-Melchor (2000, 139-238).

71, sobre esta cuestion Goffaux (2001).

72_cfr. Plin., Ep., X, 40, 1; Dig., 50, 10, 1, Call.

73, Cfr. LCGI, 70-71. Sobre el temaMéelchor (1994, 43 ss.) y Briand-Ponsart (1999).

74_cfr. Plin., Ep., VII, 18. Vide al respecto Melchor (1994, 74-79) y Magioncalda (1994, 23-31 y 111-124).

73, cfr. Dig., 50, 8, 1, Ulp. Aunque en ciertos casos tales sumas si podian ser libremente gestionadas por los
dirigentes locales, si intervenia la autoridad imperial. Cfr. Dig., 50, 8, 6 (4), Val.; 50, 12, 13, 1, Papir. lust.; 50,
10, 7 pr., Call.

156



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

gestionarse sin una documentacion escrita. Sabemos que en Roma la contabilidad fue precisa,
con un vocabulario especifico y riguroso, y procedimientos “técnicos” aplicados tanto a nivel
estatal como privado, por gemplo en la banca’®.

El sistema se extendié ala administracion de colonias y municipios, como vemos ya a
fines de época republicana en la lex Tarentina y en la Tabula Heracleensis’’. A su vez los
estatutos municipales de Hispania aluden a las cuentas publicas (rationes communes), a las
litterae, que eran los documentos que justificaban las rationes, dandoles fuerza probatoria, y a
la aplicacion de unos principios contables en la gestion de los fondos publicos, 1o que se
indica con la expresion rationes gerere’8. Ademas laley de Irni observa el nombramiento de
quaestores, como responsables de determinadas actividades relacionadas con los fondos
publicos (pecunia communis). Unas tienen que ver con su potestad para gestionarlos (atminis-
trare), y la obligacién de supervisar las cuentas para evitar irregularidades (custodiare). Otras
corresponden a operaciones practicas de contabilidad, que suponian efectuar anotaciones en las
tabulae publicae: cobrar o reclamar dinero (exigere), gastar (erogare) y pagar (dispensare)®.
También Plinio e Joven, que durante su mandato en Bitinia solicit6 inspeccionar las rationes
de Bizantium, Apamea y Prusa, confirma que los procedimientos contables fueron normales
en las comunidades romanasso.

Para € correcto funcionamiento de la tesoreria municipal era preciso que los gestores
locales dispusieran de instrumentos de diverso tipo (adversaria, codex accepti et expens,
liber kalendarii), asi como de la documentacién adiciona relativa a las operaciones fiscales
(contratos de obras y servicios municipales, y de alquiler de bienes publicos, justificantes de
garantias prestadas, etc.)8l. Pero como los magistrados no tenian por qué acreditar
conocimientos contables, que entonces no estaban al acance de todos, era preciso contar con
personal auxiliar para tales tareas. La importancia de la administracion financiera queda
acreditada por la variedad de especialidades laborales documentadas, que se relacionan con
las operaciones de caja (dispensatores, arkarii, etc.).

En el caso de las rationes communes de una ciudad y sus registros materiaes, dicha

labor recaia principalmente en los scribae, que son los Unicos apparitores de los magistrados

76, Sobre e tema Nadjo (1989), Minaud (2005) y France (2007).
77 LexTar., 3, 20-25; Tab. Her., 152-156.

78 Lcal, 80, 81; Lex Irn., 45, 73; Lex Mal .-Irn., 67. El término rationes se uso tanto paralas cuentas en general,
como para operaciones contables més elaboradas. Cfr. Minaud (2005, 151-158).

79 LexIrn., 20. Cfr. Apul., Apol., 101, 6.

80, plin., Ep., X, 17a, 17D, 18, 43, 47, 48. Cfr., Dig., 2, 13, 10, 1, Gai. Vide Burton (2004, 318-323).

81 sobre el tema Rodriguez Neila (2005, 95 ss.). Vide Dig., 32, 92, pr., Paul., sobre la variedad de documentos
gue podia contener un archivo.

157



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

cuyas funciones aparecen especificamente reguladas en los estatutos locales de HispaniaS2.
En Urso eran qui pecuniam publicam colonorumque rationes scripturus erit, es decir quienes se
encargaban de controlar los fondos municipaesy las correspondientes cuentas. Y en Irni unade
sus responsabilidades era ordinare los documentos, o sea tenerlos organizados, algo
imprescindible para manegjarlos con facilidad (tractavere), e incorporar nuevos apuntes (scribere)
en las tabulae publicaeS3. El personal adscrito al aerariumy al tabularium podia completarse
con librarii para realizar copias de documentos, e incluso con algunos esclavos publicos
preparados y de confianza84. Tal pudo ser la competencia de los servi communes que en Irni
estaban especificamente adscritos a los quaestoresS>. Todos trabajaban bajo la direccion de
los duunviros.

Menos sabemos sobre los criterios presupuestarios que los gobiernos municipales
pudieron utilizar en la atministratio del dinero publico®6. Aunque los reglamentos hispanos si
observan algunas formas de control. Por gemplo cuando algunos conceptos de gastos estaban
cuantificados por ley y no se podian cambiar. Lo vemos en Urso en € caso de los sueldos de los
apparitores, y los fondos comunes que los magistrados podian gastar en ludi8’. Ello obligaba a
decuriones y magistrados a gjustarse estrictamente a las sumas oficiad mente establecidas para
tales conceptos. Por @ contrario en los estatutos flavios no aparece cuantificado ningin
desembolso, dgandose a arbitrio del senado local decidir 1o que convenia gastar en cada
momento88. Otra forma de control consitia en reservar algunos ingresos para fines
predeterminados. En Urso € importe de las multas impuestas a quienes no pagaban los
vectigalia por € arrendamiento de bienes comunaes, debia destinarse exclusivamente a sufragar
los sacra de la colonia8®. De modo similar & dinero procedente de las colectas hechas para un
templo (pecunia stipis nomine) debia gastarse solo en interés del mismo0.

Cuando los decuriones debatian ciertos asuntos, por ejemplo los proyectos edilicios,
no bastaria con evaluar las disponibilidades financieras. También seria conveniente contar con

82 Cfr. LCGI, 62; Lex Irn., 19, 72, 78, 79. Sobre los apparitores municipales: Fear (1989) y Rodriguez Neila
(1997).

83 Lcal, 81; LexIrn., 73.

84 sarvi publici de Pompeya aparecen en |as tabulae del banquero pompeyano Caecilius lucundus emitiendo
recibos (apochae reipublicae). Vide Andreau (1975, 17 s.y 53 ss.).

85, Lex Irn., 20. Actuando como actores publici podian efectuar operaciones financieras con la pecunia publica,
aunque sblo por mandato de los magistrados (Bricchi, 2006, 335-382).

86, Sobre e tema Minaud (2005, 296-299).
87 Lcal, 62y 70-71.

88, LexIrn., 77, 79.

89 Lcal, 65.

0 Lcal, 72.

158



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

informacion de caracter técnico, para calibrar adecuadamente su viabilidad y costes. Como los
dirigentes municipales no tenian por qué ser expertos en cuestiones urbanisticas o en la
construccion, podemos suponer que si querian actuar de forma responsabl e se asesorarian por
expertos antes de aprobar un trabajo publico.

El sistema de contratas de obras y servicios municipales nos ilustra sobre algunos
aspectos de la administracion fiscal. Los reglamentos hispanos otorgan a los duunviros
importantes atribuciones en la cura operum publicorum, |0 que suponia asumir graves
responsabilidades®1. Pero & tema lo tenemos documentado antes en la ya citada lex parieti
faciundo de Puteoli, que nos ofrece un gjemplo de locatio operis arbitratu duouir(um)92,
Como en Roma, también en |as ciudades tal es contratas eran otorgadas mediante subasta, para
obtener las ofertas més econdémicas®3. Aunque ello implicaba ciertos riesgos. Por ejemplo
que, a tratar de rebgjar gastos, € coste rea del proyecto superara a fina las previsiones
iniciales; que se adjudicara su gjecucion a un redemptor deshonesto o incompetente; o que las
calidades no fueran las adecuadas, como constaté Plinio a inspeccionar algunas obras
municipales en Bitinia%4. Pero ya antes € discurso acusatorio de Cicerdn contra Verres a
proposito del templo de Céstor, resulta ilustrativo sobre ciertas irregularidades que podian

darse en |as contratas de obras publicas®.

f. Controlando alos gestores municipales.

Las irregularidades en la administracion de la pecunia publica no debieron ser un hecho
excepcional en las comunidades romanas, aungue los g empl os concretos afl oran escasamente en
las fuentes. No obstante los reglamentos locales de Hispania incorporan ciertas prevenciones
juridicas, que podian favorecer € control financiero. Al tener los magistrados un importante
papel en la gestion de la pecunia publica, un factor que podia pesar en su labor era € juramento
(lusiurandum in leges) que prestaban, que les exigia actuar siempre segun la lex y € interés

colectivo, no haciendo nada en contra, e impidiendo que otroslo hicieran®6.

91 Lcal, 77, 78, 99; Lex Irn., 82, 83. Incluso tras cesar en & cargo debian responder de los negotia communia que
hubieran gestionado, extendiéndose dicha obligacion a sus herederos. Cfr. Dig., 44, 7, 35, 1 (Paul.). Sobre esta
cuestion Bricchi (2006).

92 Lex Puteol., 1, 5-8. Cfr. Tab. Her., 29-49.

93, Lex Irn., 48, 63. Vide a respecto Cimma (1981, 41 ss.)), Milazzo (1993, 76 ss. y 155 ss)) y Trisciuoglio
(1998, 181 ss.). Sobre las subastas Garcia Morcillo (2005).

94 pin,, Ep., X, 37, 38, 39, 81, 90. Cfr. Vitruv., De Arch., 10, praef.; Tac., Ann., 111, 31, 5; Dig., 19, 2, 60, 4, Lab.
Lalegidacion romana establecio una actio in factum contra los arquitectos y contratistas negligentes (Dig., 11, 6, 7,
3, Ulp)).

95, Cic., Verr., 11-1, 131-150.

9%, Lex Irn.-Salp., 26; Lex Mal.-Irn., 59.

159



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

Ademas | os estatutos municipales incorporan prevenciones juridicas contra la hipotética
corrupcion de los magistrados. Asi las fianzas (cautiones) que debian ofrecer como garantia
de su honesta gestion del patrimonio comiin®/, a fin de que mantuvieran intacta (salva) la
pecunia communis que tenian que mangjar (tractare) en razén de su cargo (in honore suo)98.
Tales avales eran personales (praedes) y reaes (praedia), y en casos de corrupcion su venta
podiaresarcir alaciudad del dinero defraudado®®.

En lamisma linea de salvaguardar |os caudal es publicos estaba €l régimen de garantias
gue los magistrados debian exigir a los redemptores que se hacian con las contratas publicas,
para asegurar que realizarian su trabajo en los plazos y condiciones acordados0. Este sistema
ya esta constatado en Roma durante la Republica, y también a nivel local, como indican la lex
parieti faciendo, y la lex locationis de munere publico libitinario, ambas de Puteolil0l, Pero su
eficacia dependia del celo de los duunviros. Laley les reconocia plena autoridad para aceptar o
rechazar tdes cautiones, por €ello debian exigirlas d nivel adecuado, y comprobar
documentalmente la entidad de los bienes hipotecados y su situacion juridical®2, Tales
prevenciones aseguraban que, s los contratistas incumplian sus obligaciones, la ciudad
pudieraresarcirse de |os perjuicios material es causados poniendo en venta tales bienes103,

También debemos considerar la operatividad que podian tener dos procedimientos de
control, cuyo objetivo era actuar como contrapeso alas actitudes personalistas del magistrado.
Uno erala intercessio o derecho de veto que los duunviros podian gercer entre si y también
sobre sus colegas inferiores incluidos los quaestorestO4. El otro era la facultad que asistia a
los decuriones de Urso para solicitar a los duunviros informacion sobre e estado de la
pecunia publica en general, a fin de conocer las disponibilidades econdmicas; sobre las

multas, que constituian un capitulo de ingresos; y sobre las propiedades inmobiliarias (loca,

97 Lex Mal.-Irn., 60. Cfr. Lex Tar., 7-25
98 cir, LCGl, 91, con relacion alos decuriones.

99 paralas ciudades seguramente eran preferibles las garantias personales, pues afectaban a todo el patrimonio,
y no a algunos praedia hipotecados. Y ademés se transmitian a los herederos. Vide Dubouloz (2003) sobre la
calidad y ventajas de uno u otro tipo de cautiones.

100, | ex Mal -Irn., 63-65. Cfr. Dig., 39, 4, 9 pr. (Paul.); 50, 8, 12 (9, 3) (Papir. lust.). Este sistema fue un tramite
habitual en los contratos publicos del estado. Cfr. Monumentum Ephesenum-lex portus Asiae, del 62 d.C., 101-
110, 123-124 (AE, 1989, 681; SEG, 39, 1989, 1180). Sobre €l tema Cimma (1981, 64 ss.) y Van Gessel (2003,
95-122). Vide también Martin (1989, 121-136).

101 | ex Puteol., I, 5-8; 111, 13-16, 18; Lex libit. Puteol., 11, 31-34; 111, 11-16, 22-25. Vide Van Gessel (2003, 98 ss)
con toda la documentacion.

102 Trisciuoglio (1998, 212).

103 |4 casuistica juridica a respecto es abundante. Vide Trisciuoglio (1998, 244 ss.). Cfr. a respecto Vitruv., De
Arch., 10, praef .

104 | ex Irn., 27. Cfr. Dig., 50, 9, 12, 5[9, 8], Papir. lust.
160



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

agri y aedificia) de la colonia, que solian rentabilizarse mediante aquiler, y al mismo tiempo
constituian una reserva de capital para casos de necesidad105,

Otra forma de verificar las actuaciones de los magistrados era la informacion publica
Tanto para el estado romano como para las ciudades la validez de los actos oficiales radicaba
no solo en su constatacion por escrito, sino también en su publicidad. Ello proyectaba ante la
ciudadania laidea de que los procedimientos administrativos se desarrollaban con limpieza. Con
relacion alas contratas de obras y servicios pablicos, las leyes municipa es de Hispania indican
que los duunviros estaban obligados a exponer publicamente (propositio) las leges locationum y
las condiciones acordadas con los redemptoresl96. Todo ello cumpliendo tres condiciones: que
fueran anuncios accesibles y redactados con claridad, para comprension de todos, colocados
donde los decuriones indicaran (habituamente e foro), y expuestos durante todo € resto de su
magjistratural0?,

Junto a la notificacion publica de los actos administretivos, su registro documental
congtituia también un medio de inspeccion, a garantizar referencias y comprobaciones
ulteriores. En € caso de las contratas publicas permitia constatar s obras y servicios eran
realizados por los redemptores seguiin las condiciones acordadas, por si habia irregularidades y
por tanto reclamaciones por parte de las autoridades locales. Los estatutos hispanos nos informan
sobre algunos de los contenidos que debian constar en los documentos oficiaes, como € precio
fijado y los garantes y garantias inmobiliarias que & redemptor debia aportarl08, Los
instrumenta pertinentes debian constar en e tabularium como documentacion adiciona a la
lex locationis, tal como sefida la lex Tarentinal®®, También Cicerdn se refiere a registro por
escrito de las condiciones fijadas en la lex locationist10. A su vez la lex parieti faciundo de
Puteoli contendria un resumen de los aspectos bésicos de la contratal 11,

Nos queda finalmente el principal procedimiento de control financiero, la rendicion de

cuentas. Desde la Republica los magistrados que usaban fondos oficiales habian estado

105 | cal, 96. Cfr. Lex Irn., 39. Ese control decurional sobre las propiedades ptiblicas también se pone de
relieveen LexIrn., 76.

106, Cfr. Lex Mal.-Irn., 63.

107 pero también dicha obligacion podia afectar al contratista, que debia recibir una copiade todo € "dossier” dela
contrata (Brélaz, 2003, 42).

108 | ex Irn.-Mal., 63. Cfr. D"Ors (1997, 95) y Brélaz (2003, 38 ss.)). También constaban los denominados
cognitores praediorum, certificadores de tales bienes, o quizés garantes de segundo grado (Van Gessel, 2003,
117 s).

109 | ex Tar., 1, 13. Cfr. Lex Acilia repetundarum, 58.
110_cic,, Verr., 11-1, 134, 143-148.
111 cfr. Lex Puteal., 111, 13-16.

161



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

obligados a ello al dejar sus cargos, sometiéndose al dictamen del Senadoll2. También los

magi strados municipales debian cumplir tal formalidad ante la corporacion decurional 113, En
los estatutos hispanos se observan tres operaciones de control: rendir cuentas (rationes
reddere); devolver € dinero puablico no usado (pecuniam redigere); y justificar € que se
hubiera gastado (pecuniam referre), procedimientos que debian efectuarse sine dolo malo, es
decir sin engafio™.

En Urso los magistrados tenian ciento cincuenta dias tras finalizar cualquier negotium
publico para presentar sus informes economicos. Y debian hacerlo con total fidelidad, s(ine)
d(olo) m(alo), lo cual sugiere los fraudes que podian cometerse en las cuentas!1d. El estatuto
de Irni trata con mas severidad esta cuestion, pues da solo treinta dias para devolver los
fondos municipales gestionados. Y quienes hubieran Ilevado un asunto financiero (negotium
gerere) y las correspondientes cuentas (rationes tractare), contaban con idéntico plazo para
justificarse ante el senado local, afectando igualmente dicha obligacién a sus herederos™®.

Todo ello reflgja el interés del régimen imperia por imponer un mayor control sobre la
gestion del dinero publico, preocupacion de la que ya se habia hecho eco la lex Iulia
peculatus. La cuestion era seria, y Si se detectaban irregularidades podian emprenderse
acciones judiciaes contra los malos administradores culpables del denominado crimen de
residuis™’. En tal caso d control administrativo se sumaba €l procedimiento juridico, s se
llegaba en Ultimainstancia a un iudicium pecuniae communis, a fin de salvaguardar |os derechos
patrimoniaes de los municipes!18,

Pero Roma, aunque reconocio a los decuriones de colonias y municipios amplia
autonomia en la gestién financiera de sus comunidades, podia gercer otras formas de control

externo. Tres instancias superiores podian tedricamente fiscalizar la labor de los dirigentes

112 vjide al respecto Rosillo (2010, 110-112).

113 cfr. Lex Tar., 1, 9-12, 17-26 ; LCGI, 80; Lex Irn., 67-68. Los decuriones debian nombrar alos encargados de
recibir y examinar las rationes, a los patroni causae publicae que defendian los intereses publicos ante quienes
rendian cuentas, y alos actores municipum, que representaban ala ciudad si se emprendian acciones legales (Lex
Irn., 70). Sobre ello Mantovani (2006).

14 Cfr. LCGlI, 80, 96; Lex Irn., 45, 67, 68. La lex lulia de residuis castigaba a quien, habiendo recibido pecunia
publica in usum aliquem delegata, |a retenia indebidamente no gastandola para e fin que se le habia confiado
(Dig., 48, 13, 2, Paul.; 50, 9, 13 (9, 10), Papir. lust.). Sobre la pecunia residua en general Gnoli (1979, 155 ss.).
115 L cal, 80.

16 Cfr. Lex Irn., 45, 67. Vide Plin,, Ep., X, 81, 1. La justificacion de la pecunia publica administrada no debia
limitarse a una smple explicacion, debia estar documentada para no incurrir en la casuigtica pena relativa a la
pecunia residua.

17 Lex Irn., 69. Las referencias a crimen de residuis en diferentes estatutos locales (leges Tarentina, Ursonenss,
Malacitana, Irnitana) indican que tales hechos ddlictivos eran frecuentes. Vide a respecto Gnoli (1979, 166 ss.).

118  procedimiento regulado en laley de Irni (Lex Irn., 69-71) y también en la de Malaca (Lex Mal., 67-69).
Sobre ello Mentxaka (1990), Johnston (1996) y Mantovani (2006).

162



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

locades. En primer lugar € emperador y sus representantes directos, los gobernadores
provinciales. Fue lo que quiso hacer Plinio en Bitinia Sospechando que algunas ciudades
malgastaban e dinero publico pidi6 examinar sus cuentas. Pudo hacerlo en los casos de
Bizantium y Prusa. Pero cuando intentd hacer 1o mismo en Apamea sus dirigentes le pusieron
dificultades, y & propio Trajano le aconsgj6 ser prudente en esta cuestion1 19,

No obstante, y dgjando aparte la excepciona informacion pliniana, los gobernadores
aparecen pocas veces en las fuentes interviniendo en la politica financiera municipa. Si los
vemos ocasionamente dirimiendo pleitos con implicaciones fiscaes, por gemplo disputas de
limites entre dos territoria municipal es20. Otras veces aparecen recibiendo peticiones especiaes
cuando la comunidad pasaba por apuros financieros. Sobre ello nos ilustran las ya citadas
epistulae de Vespasiano y Tito enviadas a las comunidades béticas de Sabora y Munigua. La
primera de elas sirvié para recordar a los dirigentes locales que no debian elevar las tasas
comunales o recaudar nova vectigalia Sin permiso.

Tampoco le fue megor a Munigua cuando solicitdé a Tito la remision de unas deudas
contraidas con un conductor vectigalium. En ambos casos desde Roma se dgjaron claras dos
cosas a las autoridades municipales. que las dificultades financieras no debian solucionarse con
expedientes que perjudicaran alaciudadania; y que para zanjar esta clase de asuntos bastaba con
la sententia del gobernador provincial, no era preciso acudir a més dtas instancias. Aunque
también es cierto que, a partir del siglo 1 d.C., & régimen imperia se vio obligado a controlar
directamente las actuaciones financieras de algunos ordines decurionum, mediante d
nombramiento de curatores rei publicae. Pero estan constatados excepcionamente, y apenas
tenemos informaci én sobre su labor121,

Nos queda una observacion final. En las colonias y municipios romanos hubo
procedimientos de supervision financiera, en 1os que se proyecto la experiencia administrativa
y juridica de Roma. Las leges luliae mencionadas surgen del cuidado de César por la
organizacion, control y estabilidad de las haciendas locales. Similares criterios mantuvo el
régimen imperial, asegurando |os sistemas de inspeccion fiscal, como reflgan |os estatutos de
algunas ciudades de Hispania. El problema es que apenas tenemos datos concretos sobre su
aplicacion, que permitan comprobar si tales disposiciones fueron eficaces. Ni tampoco las

fuentes presentan casos de dirigentes municipales, que fueran procesados por delitos

119 piin., Ep., X, 174, 3; 43, 1; 47, 1-2. Cfr. también Ep., X, 23, 37, 39 (1-4), 39 (5-6), 90, 98.
120, sppre el tema Burton (2000).
121 cfr. Jacques (1983 'y 1984, 290 ss).

163



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

relacionados con & uso de fondos comunales'?2, Y siempre nos quedara una duda: si aquellos
magistrados que merecieron alabanzas publicas en ciertas inscripciones honorificas, bien por
su honesta atministratio, o por acreditar cualidades personales beneficiosas para la gestion de la

res publical23, fueron realmente la excepcion o laregla

Bibliografia.

Andreau, J. (1974). Les affaires de Monsieur Jucundus, Roma, 1974,

Bats, M. (1994). "Les debuts de I'information politique officielle a Rome au premier siecle
avanti J.C. ", en La mémoire perdue: a la recherche des archives oubliées, publiques et priveées,
dela Roma antique, Paris.

Bogaert, R. (1968). Banques et banquiers dans les cités grecques, Leiden.

Brélaz, C. (2003). "Publicité, archives et séquence documentaire du contrat public & Rome",
en Aubert, J.J. (ed.), Taches publiques et entreprise privée dans le monde romain, Neuchétel,
27-56.

Briand-Ponsart, C. (1999). "Summa honoraria et resources des cités d Afrique”, en Il capitolo
delle entrate nelle finanze municipali in Occidente ed in Oriente, Roma, 217-234.

Bricchi, A. (2006). "Amministratori ed actores. La responsabilita nei confronti dei terzi per
|"attivitd negoziale degli agenti municipali”, en Capogross, L. y Gabba, E. (eds.), Gli Satuti
Municipali, Pavia, 335-382.

Burton, G.P. (2000). "The resolution of territorial disputes in the provinces of the Roman
Empire"’, Chiron, 30, 195-215.

Burton, G.P. (2004). "The Roman imperia state, provincia governors and the public finances
of provincial cities, 27 BC-AD 235", Historia, 53-3, 318-323.

Camodeca, G. (1992). L archivio puteolano dei Sulpicii, Ngpoles.

Camodeca, G. (1999). Tabulae Pompeianae Sul piciorum, Roma.

Cébeillac, M. (1998). Les magistrats dés cités italiennes de la Seconde Guerre Punique a
Auguste: le Latium et la Campanie, Roma.

Cerami, P. (1972). "1l controllo finanziario in diritto romano. Riflessioni metodologiche e profilo
storico”, Sudi in onore di G.Scherillo, 11, Milan, 767-802.

Cimma, M.R. (1981). Ricerche sulle societa di publicani, Milan.

Coudry, M. (1994). "Sénatus-consultes et acta senatus: rédaction, conservation et archivage des
documents émanant du Sénat, de |"époque de César a celle des Sévéres’, en La mémoire perdue
a la recherche des archives oubliées, publiques et privées, de la Roma antique, Paris, 1994, 65-
102.

Daguet-Gagey, A. (2010). "Les opera publica dans la correspondance de Fline le Jeune avec
Trgan", en Desmuillez, J., Ho&-Van Cauwenberghe, Ch. y Jolivet, J.Ch. (eds.), L étude des
correspondances dans le monde romain de |"Antiquité classique a I"Antiquité tardive:
permanences et mutations, Lille, 247-272.

D’Ors, X. (1997). "Las relaciones contractuaes con la administracion publica a la luz de las
leyes municipales en Derecho Romano”, en | rapporti contrattuali con la pubblica
amministrazione nell” esperienza storico-giuridica (Torino, 1994), Napoles, 79-111.

Dubouloz, J. (2003). "Le patrimoine foncier dans |"Occident romain: une garantie pour la
gestion des charges publiques (11°-1V°® siécle)”, Histoire et Sociétés Rurales, 19, 15-35.

122 Rosillo (2010, 114) sefidlaidénticacircunstancia en €l caso de los magistrados estatal es.
123 videadl respecto Rodriguez Neila (1987-1988).

164



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

Du Plessis, P. (2004). "The Protection of the Contractor in Public Works Contracts in the Roman
Republic and Early Empire”, The Journal of Legal History, 25-3, 287-314.

Fear, A.T. (1989). "LaLex Ursonensisy los apparitores municipales', en Gonzdez, J., Estudios
sobre Urso Colonia lulia Genetiva, Sevilla, 69-78.

Fezzi, L. (2003). Falsificazione di documenti pubblici nella Roma tardorepubblicana (133-31
a.C.), Florencia.

France, J. (2007). "Les catégories du vocabulaire de la fiscalité dans le monde romain”, en
Andreau, J. y Chankowski, V. (eds.), Vocabulaire et expression de |"économie dans le monde
antique, Paris, 333-365.

Gabrielli, Ch. (2006). "Pecuniae publicae... ne otiosae iaceant (Plin. epist. 10.54). Strategie
finanziarie", en Capogross , L. y Gabba, E. (eds.), Gli Satuti Municipali, Pavia, 382-395.
Garcia Morcillo, M. (2005). Las ventas por subasta en e mundo romano: la esfera privada,
Barcelona.

Gnoali, F. (1979). Ricerche sul crimen peculatus, Milan.

Goffaux, B. (2001), "Municipal intervention in the public construction of towns and citiesin
Roman Hispaniag", Habis, 32, 257-270.

Jacques, F. (1983). Les curateurs des cités dans |I'Occident romain de Trajan a Gallien, Paris.
Jacques, F. (1984). Le privilege de liberté. Politique impériale et autonomie municipale dans
les cités del'Occident romain (161-244), Roma.

Johnston, D. (1996). "Municipal fundsin the light of chapter 69 of the Lex Irnitana”, ZPE, 111,
199-207.

Jones, D. (2006). The bankers of Puteoli. Finance, trade and industry in the Roman World,
Stroud.

Jouffroy, H. (1986). La construction publique en Italie et dans |” Afrique romaine, Estrasburgo.
Le Roux, P. (1999). "Vectigalia et revenus des cités en Hispanie au Haut-Empire", en Il
capitolo delle entrate nelle finanze municipali in Occidente ed in Oriente, Roma, 155-173.

Lo Cascio, E. (2006). "La dimensione finanziaria', en Capograss, L. y Gabba, E. (eds.), Gli
Satuti Municipali, Pavia, 673-699.

Magioncalda, A. (1994). Documentazione epigrafica e "fondazioni” testamentarie. Appunti su
una scelta di testi, Turin.

Mangas, J. (1997). "Financiacién y administracién de los sacra publica en la Lex
Ursonensis', Studia Historica. Historia Antigua, 15, 181-195.

Mantovani, D. (2006). "Il iudicium pecuniae communis. Per | interpretazione dei capitoli 67-71
ddlalex Irnitana’, en Capogrossi, L y Gabba, E. (eds.), Gli Satuti Municipali, Pavia, 261-334.
Martin, R. (1989). The Roman jurists and the organization of private building in the Late
Republic and Early Empire, Brusdlas.

Melchor, E. (1994). El mecenazgo civico en la Bética. La contribucion de los evergetas a la
vida municipal, Cérdoba.

Mentxaka, R. (1990). "Algunas consideraciones sobre e crimen de residuis a la luz de la
legislacion municipa", RIDA, 37, 3% ser., 247-334.

Migeotte, L. (1984). L emprunt public dans les cités grecques, Québec-Paris.

Milazzo, F. (1993). La realizzazione delle opere pubbliche in Roma arcaica e repubblicana.
Munera e ultro tributa, Napoles.

Minaud, G. (2005). La comptabilité a Rome. Essai d histoire économique sur la pensée
comptable commerciale et privée dans |e monde antique romain, Lausanne.

Moatti, C. (1997). "Lalocation des terres publiques dans le monde romain (11° siécle avant J.-C.-
111° siécle aprés J-C.)", en Béaur, G., Arnoux, M. y Varet-Vitu, A. (eds.), Exploiter laterre. Les
contrats agraires de|”Antiquité a nosjours, Actes du colloque de Caen, 85-100.

Murga, J.L. (1989-1990). "Las ganancias ilicitas del magistrado municipal atenor del cap. 48
delaLexIrnitana”, BIDR, 92-93, 1-46.

165



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

Nadjo, L. (1989). L argent et les affaires & Rome des origines au |1° siécle avant J.-C. Etude
d"un vocabulaire téchnique, Lovaina-Paris.

Perelli, L. (1994). La corruzione politica nell'antica Roma, Milan.

Raggi, A. (2006). "Le norme sui sacra nelle leges municipales’, en Capogross, L. y Gabba, E.
(eds.), Gli Satuti Municipali, Pavia, 701-721.

Rodriguez Neila, J.F. (1987-1988). "Elogio publico de un magistrado municipal romano”, Habis,
18-19, 407-436.

Rodriguez Neila, J.F. (1997). "Apparitores y personal servil en la administracion loca de la
Bética', Sudia Historica. Historia Antigua, 15, 197-228.

Rodriguez Neila, J.F. (2003). "Pecunia communis municipum. Decuriones, magistrados y
gestion de las finanzas municipales en Hispania', en Cadtillo, C., Rodriguez Neila, JF. y
Navarro, F.J. (eds.), Sociedad y economia en el Occidente romano, Pamplona, 111-198.
Rodriguez Neila, J.F. (2005). Tabulae publicae. Archivos municipales y documentacién
financiera en las ciudades de |a Bética, Madrid.

Rodriguez Neila, JF. (2009). "In publicum vescere. El banquete municipal romano”, en
Rodriguez Neila, J.F. (ed.), Hispania y la Epigrafia romana. Cuatro perspectivas, Faenza, 13-
82.

Rodriguez Neila, J.F. (2009). "Administracién municipal y construccion publica en la ciudad
romana’, Butlleti Arqueologic, V, 31, 171-225.

Rodriguez Neila, J.F. y Melchor, E. (2000). "Evergetismo y cursus honorum de |os magistrados
municipales en las provincias de Bé&icay Lusitania', en Cadtillo, C., Navarro, F.J. y Martinez, R.
(eds.), De Augusto a Trajano. Un siglo en la Historia de Espafia, Pamplona, 139-238.

Rosillo, C. (2010). Lacorruptiona la fin de la république romaine (11%1¥ s. av. J.-C.):
aspects politiques et financiers, Stuttgart.

Trisciuoglio, A. (1998). "Sarta tecta, ultrotributa, opus publicum faciendum locare’. Sugli
appalti relativi alle opere pubbliche ndl” eta repubblicana e augustea, Ngpoles.

Van Gessel, Ch. (2003). "Praedes, praedia, cognitores: les slretés réelles et personnelles de
|"adjudicataire du contrat public en droit romain (textes et réflexions)”, en Aubert, J.J. (ed.),
Taches publiques et entreprise privée dans le monde romain, Neuchétel, 95-122.

Venturini, C. (1979). Sudi sul «crimen repetundarum» nell”eta repubblicana, Milan.
Venturini, C. (1994). "In tema di illeciti profitti del magistrati municipai: rilievi in margine a
due luoghi epigrafici”, en Gonzdlez, J., Roma y las provincias. Realidad adminigtrativa e
ideologia imperial, Madrid, 225-242.

166



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV
Feminizar las poleis. tratamiento diferencial de Troyay Tebasen Euripides

Elsa Rodriguez Cidre
Universidad de Buenos Aires - CONICET

Se define a la tragedia griega clasica como un género eminentemente politico.
Tragedia y podlis mantienen sin ninguna duda intimas relaciones que se manifiestan en
distintos registros, partiendo ya de la superposicion espacia entre los ambitos “tragico” y
“politico” de la vida social en el marco de la geografia urbana®. La tragedia involucra una
dimension religiosa que la ciudad regula (en los concursos y la puesta bajo la admonicién de
las autoridades politicas) como hace con los distintos ritos que entablan la correcta relacion de
la comunidad con el plano divino®. El drama ateniense es una ocasion civica en la que los
ciudadanos son convocados a participar a igual que en las instituciones que competen al
gobierno del démos. Las representaciones en € teatro (sumadas a los ritos que las anteceden)
son un medio de expresar €l poder de la pdlisy de recordar a cada ciudadano sus deberes para
con ella. En este sentido, la tragedia encarna un gjercicio de exposicion controlada de los
conflictos y desdrdenes que amenazan a un orden politico cuya viabilidad en principio debe

ser reafirmada en la propia representacion teatral 3.

Por todo €ello, € efecto que genera poner en escena la muerte de una pdlis, tal como
hace Euripides en € fina de Troyanas del afio 415 a.C., no puede ser sino mayusculo. La
destruccion de Troya por € fuego que da pie en el cuarto episodio a un thrénos entonado por
las mujeres cautivas y conducido por Hécuba, 1a reina vencida, conforma un final tragico tan
singular como inaudito es el hecho representado en escena. Hemos planteado hace un tiempo
que mostrar a una polis muriendo en el marco de un género esencialmente politico como es la

tragedia explicala singular estructura de esta obra que parece ignorar todas las reglas clasicas

de composicion del género tragico?. En virtud de la intrinseca relacion que une tragedia y
pdlis en la Atenas clasica, Euripides nos conduce en Troyanas ante los limites de la
representacion trégicaen si.

Ahorabien, en Bacantes cuya composicion debemos datar alrededor del 408 a.C. y se
representaen el 406 a.C. Euripides vuelve a plantear, aunque en otros términos, la destruccion
de una ciudad. Las referencias ala pdlis son fundamentales en esta tragedia y su centro cobra

significaciones complejas. Tebas experimenta a lo largo de la obra un conjunto de

1 ¢f. said (1998, passim) donde analiza las anal ogias entre tragedia y politica.

2 Cf. inter alios Goldhill (1987, 68), Vernant & Vidal-Naguet (1987, 26-27) y Sourvinou-Inwood (2003, 350).
3 Cf. Zeitlin (1996, 345) y Revermann (2000, 452).

4 Cf. Rodriguez Cidre (2010, 310-328)

167



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

experiencias inusitadas. La trama se abre ante una ciudad internamente desgarrada con una
mitad de sus habitantes, las mujeres, trasladadas al polo opuesto del ambiente montaraz y la
otra mitad ya a punto de dividirse, como se ve en e enfrentamiento entre Penteo y e duo
Tiresias-Cadmo. Al finalizar, no nos hallamos con una pdlis arrasada ni con sus murallas
desplomadas por el fuego, como ocurre con Troya. Sin embargo, se trata sin dudas de una
Tebas devastada en funcién de la destruccion de su oikos principal. La invasion del mundo
savaje es triunfante y su aduefiamiento del nucleo urbano queda graficado en un escenario
signado por e cuerpo descuartizado del persongje con € que la pdlis se identificaba (Penteo),
abandonado por |0s otros personajes pertenecientes a este oikos principa (Agave y Cadmo) y
habitado, en Ultimainstancia, por un coro de bacantes asiéticas que parecen oficiar de gjército
de ocupacion.

Se trata claramente de dos destrucciones que presentan sus particularidades y que en
algunos puntos son muy diferentes. Pero en ambos casos detectamos un comun denominador,
el hecho de que estas pdleis son objeto de un proceso de humanizacién que permite que sean
interpeladas como un persongie més®. El objetivo de este trabgjo consiste, entonces, en
estudiar € tratamiento diferencial que cada obra da a esta humanizacién, mecanismo que
parece necesario para la aniquilacion, y anaizar qué rol tiene en ella la feminizacion de la
ciudad. Tendremos en cuenta para ello dos ges de andlisis. En primer lugar, como opera la
dteracion de las relaciones entre la polis y e plano divino. En  segundo lugar, €

trastocamiento de las estructuras espaciales.

Troyanas
En Troyanas detectamos esta modalidad de humanizar ala propia ciudad para tomarla
como otro personaje y ello se hace bajo e molde de la victimizacién. En efecto, € kommds

final de la obra (vv. 1287-1332) puede ser leido como un thrénos proferido por Hécuba y €

coro para una ciudad que se conforma asi como el Ultimo muerto de la obrab.

Encontramos alli, aunque de una forma en un punto inorganica, todos los elementos
gue hacen del discurso de las cautivas un thrénos y de Troya un cadaver a punto de ser
cremado (de hecho el discurso de Hécuba se expresa en términos corporaes a hablar de una
“respiracion” de la ciudad que ha cesado ya en los vv. 1277-1278, & peyélo &1 mot
aumvéovs’ év BapPapors / Tpoia, “Oh Troya, que en verdad en otro tiempo respirabas grande

entre los barbaros™). La reina anuncia su intencion de despedirse de Troya y su voluntad de

SEnel casode Troyanas cf. Aelion (1983, 79) y Croally (1994, 194 n.91).
6 Cf. Carter (2006, 141) y Rodriguez Cidre (2010, 310-328).

168



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

encarar un lamento ceremonial, profiere los gritos tépicos del planto funebre, [leva adelante
fragmentos gestuales del ritual, empleaalli con el coro referencias lexicales aisladas al campo
semantico del thrénos. No se trata de un planto coherentemente pautado pero dos puntos hay
gue tomar en cuenta. Por una parte, nos hallamos ante una pdlis en ruinas y es la ciudad la que
dasentido y orden alosritosy es por ello que en esta tragedia | os thrénoi aparecen estallados,

incompletos, incluso inarticulados. Por otra, si, como deciamos, Euripides pone en escena

algo irrepresentable en un género politico (la muerte de una pdlis 7, una suerte de operacion
prohibida del sistema) y ello da lugar a la subversion de las reglas formales del género, no
extrafia entonces que las pautas rituales del thrénos también aparezcan desestructuradas.

Signo de esta alteracion de las pautas formales de la tragedia es la ausencia a final de

la obra de una presencia divina que dé un cierre a conjunto de la trama (més alin cuando la

obra si se ha abierto con un prélogo en boca de un dios)8. Por un lado, este hecho da otra
dimensién a planto de las mujeres que es € que efectivamente cierra la tragedia. Por € otro,
Nnos marca un punto que agui queremos destacar y es € hecho de que la muerte de la pdlis
viene precedida de un proceso de desacople con el plano divino.

La ciudad tiene entre sus competencias la regulacion del culto alos diosesy es casi un
requisito para su existencia e mantenimiento aceitado con sacrificios y ritos de una relacién
armoniosa entre la comunidad politica y e plano divino. En € caso de Troya, ciudad
condenada a la desaparicién, la defeccion de los dioses opera entonces como condicion
necesaria para la caida. Asi hallamos la declaracion de abandono de Ilién y sus atares que
hace Poseidon en e v. 25. La misma destruccion de la ciudad se presenta a partir de la dupla
“palacios de los dioses/amada ciudad” en la lamentacion de Hécuba como una aniquilacion
conjunta de la pdlisy del lugar de culto. La ausencia de deus ex machina en el epilogo (que
contrasta con |la doble epifania divina del prologo pues ali a Poseidén se suma Ateneq)
termina de sefialar el “abandono de persona” que los dioses efectiian sobre Troya.

Esta defeccion de los dioses se conecta en un punto incluso materialmente con la
muerte de la pdlis. En efecto, hay una referencia de Hécuba en € v. 1326 que recordamos
aqui para retomarla luego con Bacantes: la reina utiliza el vocablo &vooig para hablar del
“temblor” que sacude la ciudad pero resulta que éste esta presente en los epitetos homéricos
de Poseidon como évvociyawog y évooiybmv. Nos hallamos asi ante una presencia solo
sintomatica que pone en evidencia la ausencia efectiva y que hace de la alteracion de la
relacion con el plano divino un requisito para poder matar ala polis.

7 Cf. Esteban Santos (1995, 10).
8 Cf. Dunn (1996: 101 y ss.).

169



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

Por otra parte, € texto de Troyanas seflda una preocupacion constante por las
referencias espaciales que hacen a la eliminacion de las determinaciones esenciales de la
ciudad, necesaria para la desaparicion de esta Ultima. N.T. Croaly hatrabgjado in extenso la
desestructuracion de la dicotomia basica &vdov-£€w. Analiza con detalle la indistincion
adentro-afuera (oikos - polis y también pdlis -arearura circundante) y la pérdida de un centro
ordenador, dos transformaciones que, sobre el ge horizontal, implican un estallido espacial.
Pero de manera complementaria se puede sefidar también una preocupacion por e ge

vertical9: las referencias a las dturas, e empleo de verbos con prefijos descendentes, los
contrastes continuos de ascenso y descenso en e éxico empleado por las cautivas que se
repiten en los movimientos que sus cuerpos también gecutan (hincandose de rodillas,
batiendo con las manos la tierra) con sus “temblorosos miembros” (vv. 1326-1327) que
replican & temblor que agita a la ciudad. Este contrapunto entre €l gje vertical y € horizontal
es en Ultima instancia el que da pie a la disolucién del tejido urbano y la aniquilacién de la
ciudad.

Bacantes
En una tragedia como Bacantes donde |os procesos de animalizacién estallan y los de

teratologizacion tienen una presencia mas que importante, Euripides decide humanizar a

TebaslO. Si, como dice Segal (1984, 197), las mujeres y Dioniso aparecen intimamente
asociados en varios mitos para amenazar ala pélis y sus valores, la simbologia de una ciudad
devenida en bacante, antes incluso de que su rey acepte travestirse en mujer, ofrece un caudal
de lecturas sugerentes sobre € trabgo euripideo con las ambigledades, en este caso
particularmente estimulado por € imaginario dionisiaco.

La humanizacion de Tebas como bacante cumple un rol clave en la tragedia. El dios
no se conforma con hacer de las mujeres tebanas unas ménades dispuestas a todo bajo su
influjo. Parece ser que necesita que la pdlis, con toda su simbologia, sea también participe de
sus misterios. Como dice Rehm (2002, 212), toda Tebas esta implicada y todos los tebanos
serén castigados: en €l final de la obra Dioniso y sus bacantes se ensefiorean del palacio como

de una fortaleza tomada y en € futuro extradramatico la ciudad encarara la destruccion por

9 Acercadd espacio en esta obra, cf. Romero Mariscal (2003, 63y ss., 376 y ss,, 413y ss.). En cuanto al juego
horizontal de caidas de Hécuba en la obra homénima, cf. Zeitlin (1991, 62 y ss.). Respecto del movimiento
centripeto en Euripides, principal mente en Hipdlito, cf. Wiles (1999, 216 y ss.).

10 1. zeitlin (1992, 131).
170



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

invasion y nadie la conducira desde adentro (ello seguin la reconstruccion del texto perdido de
latragedia através de lafuente del Christus Patiens).

Este proceso de humanizacion se presenta bgjo dos modalidades diferentes. Por un
lado, asistimos a unos usos “metaforicos” respecto de lo que la ciudad es o debe hacer. Asi,
por ejemplo, dice Dioniso: d&i yop molv tvd™ ékuodeiv, kel un 0éhet,/dtélestov odoay TdV
AV Pakyevudtov,/ epéng te untpog droloynocactal ' Vmep/ eavévta Bvnroig daipov’ ov
tikter Ad (vv. 39-42), “pues es necesario que esta ciudad que no estd iniciada en las
ceremonias baquicas empiece a aprender, aungue no quiera, y que yo empiece a hablar en
defensa de mi madre Sémele tras manifestarme a los mortales como una divinidad a la que
Zeus dio a luz”. Como sefiala Roux (1972, 255) la ciudad, a igual que Penteo, es auadng,
ignorante (en tanto no ha aprendido) y es por ello que va a ser instruida por medio de
prodigios entre los cuales figuran la partida de las mujeres a monte y las desgracias
gjemplares que aplastan alos impios.

Sin embargo, la modalidad més contundente y simbdlica es la de dotar a la ciudad de
un cuerpo a tratarla como una ménade. En e prologo Dioniso detalla la transformacion de
Tebas en bacante: mpotag 6¢ OnPac tacde yYRg EAnvidog/ dvororvia, vePpld” €Edwyoag
¥POOG/ BOpcov te dovg &g yElpa, Kioowov Pérog, “a esta Tebas primera de la tierra helénica
alcé con mi grito, tras gjustar la piel de corzo a cuerpo y tras dar €l tirso ala mano, dardo de
hiedra” (vv. 23-25).

En lapérodos es € coro quien continlia esta idea:

@ Zepéhag tpogol Of-/ Por, otepavodolde kiood/ Ppoete Ppoete
yrofpet pihokt kodkdpne/ Kol kotafakyodcde opvoc/ 1| Edtog
KAGdolol,/ oTIKT®V T évduta vePpidwv/ oTépete AgvKoTpiy®V
TAOKAL®V/ LoALOTG apel 68 vapOnkag VPRpiotac/ 0610060 - avtika ya
niico yopevoet,/ Bpopiog e0t v &ym Oidcovg/ ic dpog i dpoc, EvOa
péver Bnivyevig Oyrog/ 4o’ iot®v mapd Kepkidwv T/ oiotpnbeig
Aovio® (vv. 105-119),

“Oh, Tebas, nodriza de Sémele, cordnate con hiedra. Abunda, abunda
con verde enredadera de hermosos frutos y consagrate a Baco con
ramas de encina o abeto, cifie tus vestidos de piel de corzo moteada
con las tiras de trenzas de blanco vellon. Y consagra las varas
violentas. En seguida, toda esta tierra danzard, cuando Bromio
conduzca los thiasos a monte, al monte, donde aguarda la multitud
femenina lejos de los telares y ruecas aguijoneado por Dioniso”.

En primer lugar, queremos remarcar la condicion de nodriza que se le atribuye a
Tebas. Si bien la ciudad pudo ser nodriza de Sémele en tanto la vio nacer, creemos que € coro
guiere recordarla en tanto nodriza de Dioniso en el primer parto, cuando su madre le pide a
Zeus que se presente con todo su poder y € dios, habiéndole prometido hacer siempre lo que

171



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

ella pidiera, no puede hacer otra cosa que obedecer. Y en ese punto estos versos se relacionan
con € v. 519 y ss. donde las bacantes recuerdan e segundo nacimiento del dios con otra
“nodriza” topografica, la fuente Dirce que se halla en Tebas: Ayelmov 00yatep,/ mOTVU
evmapOeve Aipko,/ oV yap €v coic mote mayoic/ 10 A0g Ppépoc Ehafeg, “hija del Aqueloo,
soberana y virginal Dirce, pues ti tomaste en tus fuentes el retofio de Zeus”. Por otra parte, en
tanto la humanizacion de Tebas se hace en clave menadica, no faltan los elementos vegetal es
y animales (la hiedra, las pieles, etc.), caracteristicos de la ambigledad ontoldgica y
geogréfica del imaginario dionisiaco. Sin embargo, es claro que se trata a la ciudad como un
ser humano, a cuyo cuerpo se cifie una vestimenta y cuya cabeza es adornada por una corona,
tal como se haré con Penteo, el persongje que se identifica con la pdlis.

Ahora, si la humanizacion de Tebas se hace en estos términos (es decir, como nodriza
0 como meénade), la operacion supone entonces también una feminizacion de la ciudad. Esto
puede parecer obvio pues hablamos de bacantes y e séquito del dios es siempre
abrumadoramente femenino pero ello no invalida el hecho de que lafeminizacion de Tebas se
halla en contraposicion con la concepcion clasica de la pélis como conjunto de ciudadanos
varones. La feminizacion de un colectivo de ciudadanos tiene varios momentos en esta
tragedia donde la ambigliedad de género es constante. Por un lado, la oposicion se patentiza
en e enfrentamiento entre e todavia masculino Penteo y los ancianos Cadmo y Tiresias,
disfrazados ya con vestimentas femeninas: oteiympev nueig, Kadue, ka&otopeda/ vmép te
T0UTOV Kaimep Ovtog dypiov/ vmép te MOAE®G TOV Bedv pndev véov/ dpav (vv. 360-363),
“marchemos nosotros, Cadmo, y roguemos que el dios no haga nada nuevo no solo por él, por
muy salvaje que sea, sino también por la ciudad”.

Por otro lado, €l texto euripideo se refiere explicitamente a una supuesta virilidad
cuestionada de la ciudad. Una vez anunciada por € mensgjero la muerte de Penteo, € coro
demuestra alegria al oir lanoticiay el mensgjero se lo reprochara con la siguiente expresion:
OnPag & avavdpoug ®S’ &yeic (v. 1036). El empleo del calificativo dvavdpovg, que en
primera instancia traducimos por cobarde (““asi de cobarde consideras a Tebas”) es clave aqui.
Formado por avnp mas a privativa significa segiin Dodds (1960, 207) “pobre en hombres” o

“en espiritu” o en ambos a la vez. La referencia a la poca hombria de Tebas (en sentido
demogréfico o moral, daigual) se condice con esta estrategia de feminizacion de lapolisll.

Y, sin lugar adudas, € travestimiento de Penteo viene a graficar en grado sumo tanto

el triunfo dionisiaco como la feminizacion de la ciudad. El hijo de Agave es la cara visible de

11 Es interesante también considerar la respuesta del coro: 6 Awdovvcog 6 Advvoocg, ov BOffar kpdtog Exovs’
£uov, “Dioniso, Dioniso, no Tebas, con mi poder” (vv. 1037-1038).

172



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

Tebas como se evidencia a lo largo de la obra en referencias duplicadas al “rey y la

ciudad”12. Y he aqui que Penteo, encarnacion de la pdlis, es inducido a travestirse como
bacante, al igual que antes Tebas era invocada para idénticos fines. Primero, se exhorta a la
ciudad a cefiirse los adornos baguicos y luego su rey sale travestido a escena. Y asi como la
feminizacién del atuendo de Penteo conforma un paso mas en €l camino que llevard a la
aniquilacion del rey, lo mismo parece ocurrir con la ciudad que se encamina hacia la
desolacion en € final de la obra cuando quede devastado su oikos principal.

La destruccion de la ciudad necesita también en esta tragedia una ateracion de la
relacion con e plano sagrado. Pero a diferencia de Troyanas, en Bacantes no se trata de un
desacople 0 de un proceso de defeccion. Nos hallamos ante un ataque directo y explicito
desde & mismo prologo en boca del dios que busca vengarse de la impiedad tebana a través
de lainvasion. No necesitamos recalar en el texto porgque esta cuestion es por demés evidente.
Pero si podemos graficar la diferencia con el tratamiento que hace Troyanas en la referencia
gue en Bacantes se hace también a temblor de la tierra, € terremoto. Mientras que en €l
discurso de Hécuba detectamos una presencia sintomética de Poseidon (cuyo efecto era
precisamente € de dar la magnitud del abandono divino), en Bacantes la mencion del
terremoto se efectla en e marco de una invocacion directa del dios. Dioniso invoca a
soberano Terremoto (en griego en femenino) para que estremezca € suelo de esa tierra, ogie
nédov yBovog “Evvoot motvia (el fuego es otro elemento central en ambas tragedias). En
Troyanas la ciudad ya ha perdido a sus hombres y € terremoto y el fuego son los Ultimos
elementos de destruccion. En Bacantes todavia Penteo esta en pie y la imagen de esa Tebas
meénade se desdibuja en el final como referencia mas se hace presente como simbolo crucial.

Esta abierta hostilidad del dios, causante fina de la destruccién de la ciudad, explica
otra diferencia clave con Troyanas. Aqui si tenemos epifania divina en el epilogo. Mas no se
trata de una divinidad que viene tanto a clausurar € proceso dramatico, funcion habitual del
deus ex machina, como a manifestar su victoria, a estilo de la entrada triunfal del vencedor
gue toma posesion de la morada del enemigo aniquilado.

En lo que respecta a espacio, la preocupacion en Bacantes es evidente desde € inicio
mismo de la obra. Asi o demuestra ya &l prélogo emitido por Dioniso y su proliferacion de
deixis que parece ir més alla de situar al espectador en una determinada geografia. Toda la

accion escénica toma lugar delante de la casa real de Tebas pero € discurso del dios se

12 Como se ve en el v. 503 cuando el soberano ordena respecto del dios, AdlvcOe: koatappovel pe kol OnPog
60¢, “agarradle; este me desprecia a mi y a Tebas” o en el v. 666 cuando el mensajero le dice a Penteo, fik®
opdoat ool kai morel yprilov, dvaé, “vengo teniendo necesidad de decirte a ti y a la ciudad, rey”.

173



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

demora en la descripcion del topos. Las referencias espaciales, entonces, son centrales en la
tragedia y aparecen organizadas en torno de distintos pares dicotémicos. El principal,
claramente, esta constituido por la oposicion ciudad/monte, protagonizada por € par de
opuestos Penteo/Dioniso.

El binomio ciudad/monte se enmarca también en otro méas amplio, € que se articula
entre Europa y Asia En términos generales, Dioniso aparece de forma continua con
referencias topol 6gicas respecto de estos dos macro-espacios y su séquito femenino estd en la
tragedia dividido en dos segmentos que remiten también a dicha oposicion: las ménades
locales y las bacantes asiéticas. Pero esta division geografica se puede también remontar en el
tiempo tal como recuerdan las palabras de Tiresias en los vv. 170-172 donde se presenta a
personaje de Cadmo: Kadpov ékkdier douwv,/ Ayfqvopog maid’, ¢ moAY Zidwviav/ Mamv
Enupymc’ dotv OnPaiov 10de, “llama afuera de palacio a Cadmo, hijo de Agenor, quien tras
abandonar la ciudad de Sidon amurall6 esta ciudad de Tebas”.

Asi como € par ciudad/monte se inscribe en e panorama mas general de la oposicién
Europa/Asia, la ciudad por su parte alberga asimismo una oposicién interna que estructura
varias referencias espaciales de la obra, la que opone al palacio con la ciudad o la cale.
Tomemos como eemplo los vv. 68-72 del coro en la parodos: tic 06®, tig 0d®; Tig/
puehabpotc; éxtomog £otm,/ otoua T edenuov dnag €€oclovcbm/ T vopsbévia yop aisl/
Atdovuceov duvnom, “;Quién en la calle? ;Quién en la calle? ;Quién en palacio? ...que esté
fuera (de lugar), y que dedique su boca entera de buen augurio; pues siempre cantaré un
himno a Dioniso respecto de lo acostumbrado”.

El texto euripideo trabaja entonces con estas referencias espaciales armadas sobre
pares de opuestos. Pero es precisamente la subversion de estas dicotomias las que determinan
la alteracion del orden establecido, no tanto en funcion de la disolucion del tejido urbano
como ocurre en Troyanas, sino en clave de irrupcién del elemento montaraz en € seno del
espacio humano de la pdlis. La ciudad, encarnada por € palacio, es objeto de un sitio segun,

el discurso de Dioniso, en torno del cual las bacantes deben hacer resonar el tamboril “para

que [lo] vea la ciudad de Cadmo”, dc 0pd Kédpov nore (v. 61)13. Como marca Seaford
(2001, 154), es centra para la significacion politica de la obra que el asalto de Dioniso a la
casa real pueda ser visto por la ciudad toda. Cuando Dioniso invade y destruye € espacio
cubierto de la casa, sefiala Sega (1997, 97), abre los limites de la ciudad a las fuerzas de lo

savae genas a ella. Y finalmente, sabemos, Tebas sera ocupada por las fuerzas dionisiacas

13 ¢f. Foley (2003, 344-345).
174



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

que arrasaran €l oikos central que larepresentay ello vuelve plena de ironia la referencia del
prologo en boca del dios a los muros “infranqueables” de la ciudad (v. 10-11).

Es la distincion misma entre el adentro y el afuerala que entra en crisis en el devenir
de la trama: en paabras de Sega (1997, 79), Bacantes introduce en la ciudad & poder
destructivo de lo desconocido en |a persona de un dios que es a mismo tiempo nativo y geno,
barbaro y griego. Asimismo, e propio coro de bacantes (que significativamente le da nombre
ala tragedia) tiene también este papel desestructurante de las oposiciones. es un séquito de
bacantes asiéticas pero, ocupando la orkhéstra del teatro, aparece integrado a escenario

tebano de la trama, urbano y palaciego, en oposicion a mundo montaraz donde precisamente

se encuentran bajo e influjo menédico las mujeres de la ciudadl4. En este sentido, el
travestimiento del gobernante es crucial respecto de las determinaciones espaciaes. Asi lo
sefidla Wiles (1999, 171) cuando afirma que lo masculino toma posesion de la casa mientras
que las mujeres, normales custodias del otkos, abandonan los recintos de la pdlis. El costo de
esta inversion espacial es que Penteo dentro de la casa es transformado en mujer, en un acto
de travestimiento gque incluye, es de notar, la colocacion de una diadema asiatica (v. 833). El
vinculo entre el travestimiento y la desestructuracion espacia es organico: es en el momento
en que Penteo aparece con vestimenta femenina que le “parece ver dos soles y una doble
ciudad de Tebas con sus siete puertas” (vv. 920-921).

La identificacion Penteo/Tebas permite a su vez pensar en una homologacion entre el
sparagmés del rey y la desestructuracion espacia delaciudad. Retomemos la  buena
descripcion panoramica del final de Bacantes que resume Rehm (2002, 213). El espectador
tiene frente a si a Dioniso, € dios del teatro, en e theologeion como una divinidad manifiesta
mirando una escena de su propio hacer y una ciudad que € efectivamente ha destruido.
Delante esta el coro de bacantes que |o sigue desde Asia, € viejo Cadmo alin vestido de mujer
en su piel de corzo, la primera ménade Agave lamentandose sobre el cuerpo de Penteo,
coronado con una méscara teatral. El teatro es revelado como un espacio donde los eventos
extraordinarios tienen lugar. Si la cabeza de Tebas era Penteo, la cabeza “real” de Penteo
cumple mas de una funcion: provoca el anagnorismés de su madre respecto del castigo que le
cabe a ellay alas ménades tebanas, manifiesta el castigo yainfligido al rey y anuncia la total

derrota de la ciudad1S. Bacantes exhibe a espectador la historia de dos personajes travestidos

para su perdicion, Tebas y Penteo, y esta historia incluye dos sparagmoi: uno emitido por el

14 Z6itlin (1996, 355-356) plantea este juego con € adentro y afuera de la ciudad. Podriamos habilitar una
relacién posible entre € travestimiento de Penteo y el ardid del caballo de Troya.

15 ¢f. Rodriguez Cidre (2012).
175



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

|6gos pero visualizado luego en escena con los despojos del cuerpo destrozado del rey; e otro

sugerido en la dispersion de los principales ciudadanos de Tebas16. En suma, la ciudad es

humanizada como bacante pero a fin de seguir el destino de su “enemigo” Penteo y sufrir

como él lavenganza del dios que en ellanacié1’.

Conclusiones

Como dijimos a inicio de esta exposicion, tragediay ciudad se traban en una intima
relacion que llega a su climax cuando la pélis misma deviene objeto de la tragedia, tanto lugar
de reflejo como de puesta en cuestionamiento. Es a partir de esta préactica que se piensa al
género trégico como el primer discurso que efectia un balance de la experiencia democratica
ateniense™®. Desde esta perspectiva, y dado que las ciudades representadas en las tragedias

hacen las veces de alter ego de Atenas™ (incluso Tebas que, en términos de Zeitlin (1992,

144-145)20 conforma la anti-Atenas), podemos preguntarnos como pensar la representacion
de la destruccién de una ciudad en funcion del contexto ateniense en genera y de la Guerra
del Peloponeso en particular, ya que ambas tragedias fueron escritas en € curso de este largo
conflicto bélico.

En e caso de Troyanas, la critica ha sefidlado recurrentemente la conexion de esta
tragedia con riesgos creados por la proxima empresa de Sicilia, por un lado, pero mas
claramente con la responsabilidad ateniense en la masacre y desaparicion de Melos. En €
momento en que sube a escena esta obra, los acontecimientos de Melos eran recientes y sus
ecos seguramente se hicieron ofr en las gradas del teatro®’. La desolacién final de la trama,
gue impide a los espectadores la instancia de catarsis habitual en el género tragico, y € hecho
de presentar a Atenas como una esperanza indtil para las desamparadas cautivas, hacen de
Troyanas una tragedia sumamente cruda para €l espectador ateniense obligado a presenciar la
muerte de una polis a diferencia de otras tragedias mas celebratorias de las politicas de Atenas
22

16 f. Wiles (1999, 172).

17 ¢f. Zeitlin (1996, 363 y 366).

18 ¢f. Loraux (1999, 29) y Gallego (2003, 393y ss.).

19 ¢f. Connor (1989, 7), Crodlly (1994, 7, 44y 178y s9), Iriarte (1996, 7) y Segal (2000, 239).
20 f. también Loraux (2007, 182).

21 Cf. inter alios Grube (1961, 280), Segal (1986, 33), Van Erp Taalman Kip (1987, passim) y Reinhardt (2002,
20y ss).
22¢f, Segal (1995, 13).

176



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

En e caso de Bacantes, la tragedia se compone en la etapa final de la Guerra del
Peloponeso. Euripides ha degjado Atenas y se ha instalado en la corte de Arquelao en
Macedonia®. La nueva puesta en escena de la devastacion de una ciudad nos plantea un
interrogante sobre la incidencia de este contexto en la obra. Tebas, la anti-Atenas, y en
particular su gobernante, paladin de la racionalidad contra e desborde dionisiaco pero a
mismo tiempo constructor irracional de su condenacion final, podria en algin punto sefidar e
posicionamiento de Euripides frente a los avatares de la politica de su ciudad en los afios

finales de una guerra que “liquidara” a la pdlis ateniense.

Bibliografia

Barlow, S.A. (1997). Trojan Women, Warminster.

Diggle, J. (1984). Euripidis Fabulae |, Oxford.

Diggle, J. (1994). Euripidis Fabulae I11, Oxford.

Dodds, E.R. (1960). Euripidis Bacchae, Oxford.

Lee, K.H. (1976). Euripides Troades, Londres.

Murray G. (1958). Euripidis Fabulae, Oxford.

Perdicoyianni, H. (1992). Commentaire sur les Troyennes d'Euripide, Atenas.

Roux, J. (1972). Euripide Les Bacchantes, Paris.

Seaford, R. (2001). Euripides. Bacchae, Warminster.

Adion, R. (1983). Euripide héritier d'Eschylet. | , Paris.

Carter, D.M. (2006). “At Home, Round Here, Out There: The City and Tragic Space”, en
Rosen, R.M. & Sluiter (eds.), I., City, countryside, and the spatial organization of value in
classical antiquity, Leiden/ Boston, 139-172.

Carter, D.M. (2011). “Plato, drama, and rhetoric”, en Carter, D.M. (ed.), Why Athens? A
reappraisal of Tragic Palitics, Oxford, 45-67.

Connor W.R. (1989). “City Dionysia and athenian democracy”, Classica et Mediaevalia XL,
7-32.

Crodly, N.T. (1994). Euripidean polemic: the Trojan women and the function of tragedy,
Cambridge.

Detienne, M. (2007). “Hacer su agujero: entre el Edipo de Tebas y nuestras identidades
nacionales”, en LOS griegos y nosotros. Antropologia comparada de la Grecia antigua,
Madrid, 101-129.

Duncan, A. (2011). “Nothing to do with Athens? Tragedians at the courts of tyrants”, en
Carter, D.M. (ed.), Why Athens? A reappraisal of Tragic Politics, Oxford, 69-84.

Dunn, F.M. (1996). Tragedy's end: closure and innovation in Euripides drama, New Y ork:
Oxford.

Esteban Santos, A. (1995). “La muerte como idea central en Euripides”, en Actas de las V
Jornadas Inter nacional es de Estudios Actual es sobre Textos Griegos, Madrid, 1-23.

Foley, H.P. (2003). “The Masque of Dionysus”, en Mossman, J. (ed.), Oxford Reading in
Classical Sudies. Euripides, Oxford, 342-368.

Gallego, J. (2003). La democracia en tiempos de tragedia. Asamblea ateniense y subjetividad
politica, Buenos Aires.

Goldhill, S. (1987). “The Great Dionysia ans Civic Ideology” JHS 107, 58-76.

23 Cf. Revermann (2000, 454 y ss., 467).
177



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

Grube G.M.A. (1961). The Drama of Euripides, Londres.

Iriarte, A. (1996). Democraciay tragedia, Madrid.

Iriarte, A. (2005). “Atenas imaginaria o la indivisibilidad como ideal politico”, Studia
Historica (Hist. Ant.) 23, 161-175.

Loraux, N. (2007 [1996]). Nacido de la tierra. Mito y politica en Atenas, Buenos Aires:. teoria
y ensayo.

Rehm R. (2002). “The Bacchae: The Theatrical Body”, en The Play of Space. Spatial
Transformation in Greek Tragedy, Princeton, 200-214.

Reinhardt K. (2002). “The Intellectual Crisis in Euripides” en Mossman J., Oxford Readings
in Classical Sudies. Euripides, Oxford, 16-46.

Revermann, M. (2000). “Euripides, Tragedy and Macedon: Some Conditions of Reception”,
en Cropp, M.& Lee, K. & Sansone, D. (eds.), Euripides and Tragic Theatre in the Late Fifth
Century, Illinois, 451-468.

Rodriguez Cidre, E. (2010). Cautivas Troyanas. EI mundo femenino fragmentado en las
tragedias de Euripides, Cérdoba.

Rodriguez Cidre, E. (2012). “‘Animalizar lo masculino: Penteo en Bacantes de Euripides”, en
Lopez, A. & Pocifia, A. & Silva, M.F. (coords)), De ayer a hoy: influencias clasicas en la
literatura, Coimbra, 473-483.

Said, S. (1998). “Tragedy and Politics”, en Boedeker, D., Raaflaub, K.A. (eds.), Democracy,
empire, and the artsin fifth-century Athens, Cambridge, 275-295.

Seaford, R. (1995). Reciprocity and ritual. Homer and Tragedy in the Developing City-Sate,
Oxford.

Segal, C. (1984). “The Menace of Dionysus: Sex Roles and Reversals in Euripides Bacchae”,
en Peradotto J. & Sullivan J., Women in the Ancient World (The Arethusa Papers), Albany, 7-
58.

Segdl, C. (1997). Dionysiac Poetics and Euripides Bacchae, Princeton.

Segal, C. (2000). “Lament and Recognition: A Reconsideration of the Ending of the
Bacchae”, en Cropp, M.& Lee, K. & Sansone, D. (eds.), Euripides and Tragic Theatre in the
Late Fifth Century, Illinois, 273-294.

Sourvinou-Inwood, CH. (2003). Tragedy and Athenian Religion, Lanham.

Van Erp Taaman Kip, A.M. (1987). “Euripides and Melos”, Mnemosyne 40, 414-417.
Vernant, J.P., Vida-Naquet, P. (1987 [1972]). Mito y tragedia en la Grecia antigua |,
Madrid.

Wiles, D. (1999). Tragedy in Athens. Performance space and theatrical meaning, Cambridge.
Zeitlin, F.I. (1992). “Thebes: Theater of Self and Society in Athenian Drama”, en Winkler,
J.& Zeitlin, F. (eds.). Nothing to Do with Dionysos? Athenian Drama in Its Social Context,
Princeton, 130-167.

Zeitlin, F.I. (1996). “Playing the Other: Theatre, Theatrically, and the Feminine in Greek
Drama”, en Playing the other. Gender and Society in Classical Greek Literature, Chicago &
Londres, 172-216.

178



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

Lamemoria cultural dela Roma Tardorrepublicanaen M. T. Cicerén

Marta Sagristani
Universidad Nacional de Cérdoba— R. A.

La memoria cultural es un concepto historiogréfico de uso relativamente reciente en
las Ciencias Socialesl, y especialmente en la HistoriaZ, que se nutre del planteo tedrico sobre

la memoria histdrica, formulado, entre otros, por Pierre Nora3. Uno de los aspectos mas
relevantes de la memoria cultural tiene que ver con que nos enfrentamos a un recuerdo de
épocas remotas, que se reactualiza en e discurso y la representacion del pasado por parte de
aquellos historiadores que buscan construir el relato de los origenes para resignificar la
realidad del presente en € que viven. Todos los pueblos, tanto en la antigliedad como en el
mundo contemporaneo, buscan reforzar su identidad conectandose con su pasado, sea éste
real o imaginario, valorando y respetando sus tradiciones originarias, mediante un mecanismo
de seleccion que incluye los hechos mas significativos para su presente y el “olvido”
voluntario de otros*. En la etapa de la oraidad, cuando la humanidad todavia no habia
incorporado la practica de la escritura, esta tarea se cumplia mediante la transmision, de
generacion en generacion, de los mitos y leyendas que hablaban de los origenes. Sin embargo,
con la adopcion de la escritura, € oficio de transmision del acervo cultural yano se limitaa
ambito privado, se vuelve publico y se universaliza, y si bien el uso de la palabra escrita pasa
a cumplir una funcion democratizadora, en la medida en que esta controlado por la dlite
dominante, contribuye a reforzar y consolidar €l poder establecido. En el caso de Grecia, este
proceso de reconstruccion colectiva de la memoria historica se puede establecer con facilidad,
pues los investigadores cuentan con numerosas fuentes que acreditan la existencia de la
transmision ora de acontecimientos del pasado. Los griegos, como queda atestiguado en la

obra homeérica, reproducian de forma oral y mediante un proceso conciente de seleccion, las

1 Discipulo de Emile Durkheim, Maurice Halbwachs (1925, 1950) fue reconocido mucho tiempo después de su
muerte por sus aportes a las ciencias sociaes dando lugar en las Ultimas décadas a numerosos estudios sobre la
memoria. Creador del término memoria colectiva, le dié a concepto una dimension social, paradistinguirlo dela
memoria individual .

2 Jan Assmann (1997), especidista en egiptologia, crea e concepto de “memoria cultural”, para describir el
fendmeno de la memoria en las sociedades antiguas.

3 Nora, Pierre ( 1974); (1984, 1987, 1992); (1986). No podemos dejar de mencionar la obra de Jacques Le Goff,
Storia e memoria (1977); y € libro de Peter Berger y Thomas Luckmann, La construccion social de la realidad
(1968).

4 En la introduccion de su libro, Joel Candau (2008, p. 9), define la identidad como “una construccion social,
permanentemente redefinida en el marco de unarelacion dialégica con € Otro”, y sostiene que lamemoria, “més
gue una restitucion fiel del pasado, es una reconstruccion continuamente actualizada del mismo, para concluir
que “memoria e identidad estan indisolublemente ligadas”.

179


http://es.wikipedia.org/wiki/1974
http://es.wikipedia.org/wiki/1986

ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

normas y valores apreciados por su sociedad, para educar a las nuevas generaciones®. Pero en
el dmbito de la historia de Roma, los investigadores nos enfrentamos a una realidad mucho
mas compl g a, pues no existen testimonios directos de la existencia de una tradicion épicaord
en tiempos de la Republica temprana, que permitan conocer como se dio € transito de la
oralidad ala escrituray la manera en que este pueblo sostenia viva la memoria cultural de su
pasado remoto. Sin embargo, esta dificultad no debe llevarnos a error de pensar que los

romanos se limitaron a copiar los hallazgos de la cultura griega, debido a la cercania de sus

colonias ubicadas a sur de Italiab. Al respecto, en su libro Laraison de Rome, Claudia Moatti
sostiene que, durante € Principado, se toma como referentes a los eruditos que fueron

pioneros durante la Republica, no solo porque ellos fueron grandes escritores sino parce

qu’ils ont fixé la mémoire de la cité’. Por eso mismo, S nos proponemos recuperar la
memoria cultural de la Roma tardorrepublicana, debemos revaorizar el significado histérico
de la produccion historiogréfica del siglo | a.C. encarando la lectura de las fuentes de este
periodo desde una perspectiva diferente, que incluya la posibilidad de rescatar la memoria
oral de la sociedad, recogida en la tradicion literaria que mantenia el recuerdo de un pasado
glorioso. En €l presente articulo analizaremos el corpus ciceroniano, con € fin de indagar de
qué manera Marco Tulio Cicerdn, un escritor que expresa la ideologia de la elite dominante,
construye €l relato sobre los origenes de Roma.

En relacién a conocimiento temprano de la escritura por parte de los romanos,
Cornell® plantea que el nacimiento de la ciudad-estado y la aparicion de la escritura tienen una
relacion causa-efecto y que, si bien el uso de la escritura no es un requisito imprescindible del
urbanismo, para € caso grecorromano fue un factor condicionante del tipo particular de
Estado que desarrollaron. Y agrega que, en particular, las instituciones formalesy artificiales
del modelo grecorromano, que exigen una compleja organizacion del tiempo y del espacio,
parecen presuponer la existencia de una mentalidad familiarizada con la escritura... El censo

y las reformas de Servio Tulio serian impensables en una sociedad no familiarizada con la

escriturad. Sin embargo, cuando Cornell afirma que las fuentes literarias son el testimonio

5 Rodriguez Mayorga (2007, p. 107) considera que “...uno de los pioneros en el estudio de la dinamica de las
sociedades orales y de su transformacion como consecuencia de la adopcién de la escritura fue precisamente E.
A. Havelock, historiador del mundo heleno que reinterpretd la lliada homérica como una ‘enciclopedia tribal’
destinada a la educacién oral de las jovenes generaciones en la Grecia pre-literaria” y cita su Preface to Plato,
Cambridge, M. A., 1963, donde € autor desarrolla en profundidad estaidea.

6 Rodriguez Mayorga (2007, pp. 108-111).

7 Moatti (1997, p. 15).

8 Cornell (1999. p. 132).

9 Cornell (1999), p. 134.

180



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

mas importante para el estudio de la historia de la Roma arcaica, plantea sus reservas, ya que
la produccién historiogréfica denominada por los estudiosos de forma genérica como
“tradicion literaria”, retine una serie de narraciones plagadas de versiones legendarias que no
pueden ser tomadas como un verdadero relato historico. Segun €l autor, estos testimonios
componen un corpus heterogéneo y fragmentario, tefiido de un fuerte contenido ideol dgico,

que en realidad representa lo que los romanos de las épocas tardorrepublicana e imperial

sabian o crefan saber acerca de su pasadolO. Y esto es asi porque la reconstruccion y

recuperacion de la memoria es un proceso, no sdlo colectivo, sino también dindmico y
cambiantell, y los aspectos que se resdltan o se oscurecen mediante un mecanismo de

seleccion que elige recordar unos hechos y descartar otrosl2 estan ligados a momento
histérico por € que atraviesan los pueblos y a lo que es funcional o disfuncional para los
propios actores. No obstante, este proceso no se produce de manera esponténea, en é se
combinan las necesidades y demandas populares legitimas con los intereses de quienes lo
conducen y a quienes se reconoce como aptos para reescribir la historia.

L os historiadores romanos que se dedicaron a escribir entre los siglos 11 y | a.C. sobre
los origenes de Roma no contaban, como en & caso de los griegos, con una informacion
abundante sobre su propio pasado, surgida de la tradicién oral y recopilada luego en textos
escritos. En lineas generales, podemos decir que |os historiadores que escribieron durante esta
época se nutrieron de tres vertientes. Por un lado, de la tradicion historiografica griega, que se

habia ocupado de los romanos sblo de manera tangencial y los tomaba como parte de los

pueblos bérbaros, incorporandolos al universo griego desde una perspectiva helenocéntrical3.
Por otro lado, de latradicion familiar, transmitida en forma ora de generacion en generacion,
por los miembros de las gentes patricias, que buscaban reafirmar su posicion socia
dominante, construyendo un relato que exaltaba la virtud y e valor que habian mostrado sus
antepasados en las diversas guerras emprendidas con € fin de extender las fronteras de la
ciudad. Esta préctica se da en e marco mas amplio de la tradicién oral de mitos y leyendas,
cuya procedencia se remonta a los primeros tiempos de formacion de la ciudad. En un

principio, los dos héroes fundacionales, Eneas y ROmulo, aparecian en las leyendas

10 Cornell (1999), p.17.

11Abrevando en algunos conceptos vertidos tanto por Maurice Halbwachs como Jan Assmann y, posteriormente,
por Paul Ricoeur (2000, p. 182), en el cual admite que “Nous n’avons pas mieux que le témoignage, en derniere
analyse, pour nous assurer que quelque chose s’passé”.

12 Construir la memoria histérica como una dinamica del olvido y e recuerdo, siguiendo el pensamiento de Jan
Assman (1999, p.1015)

13 El escaso interés de los griegos por e pueblo romano se mantuvo por lo menos hasta e momento en que
Roma comenzé su expansion por Italiay se volvié una amenaza paralas colonias ubicadas a sur de la peninsula.

181



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

emparentados de manera confusa y contradictoria, pero ya a fines del siglo 1ll, cuando se
establecieron nuevas coordenadas cronolégicas, que produjeron una distancia temporal entre
la caida de Troya y la fundacion de Roma, los vinculos se “clarifican” de manera artificial,

colocando a Rémulo en la linea directa de descendencia de la dinastia de Alba, creada por €l

héroe troyanol4.

Finalmente, los historiadores contaban con la informacion oficial recogida en los
Anales maximos, cronicas oficiales en las que se registraban anual mente todas |as actividades
de interés para €l Estado. En de Legibus, Ciceron hace una referencia critica a los escritos de
los cronistas que |0 precedieron, a quienes despectivamente llama librariolis Latinis (de Leg.,

I, 2, 7) por la aridez de su estilo, producto de su apego a una de las fuentes de las que se

habian nutrido, los annalis pontificium maximorum1o.

Porque, después de los Anales de los pontifices maximos, que son la
cosa mas insulsa del mundo, s pasas a Fabio o a aquel Catén de
quien siempre hablas, a Pison, a Fanio o Venonio, aunque cada uno
de ellos supere al anterior, con todo ¢hay algo mas arido que todos
ellos juntos? Celio Antipatro, contemporaneo de Fanio, elevé algo €
tono y tuvo més estilo, todavia tosco, es verdad, y, por tanto, aspero,
sin brillo ni arte, pero pudo, sin embargo, aleccionar a los otros para
que escribieran megjor. A pesar de €elo, vinieron entonces como
sucesores, Gelio, Clodio, Aselion, que nada recuerdan a Celio, sino la
falta de expresion e inepcia de los antiguos (Cicerdn, de Leg., |, 2, 6).

En la medida en que la identidad colectiva es una representacion construida por un

grupo a partir de la seleccion de las caracteristicas comunes que pueden contribuir a afianzar

su union, resaltando las semejanzas a interior del mismo y marcando las diferencias con los

otros, mediante un discurso legitimador16, es muy probable que los patricios, apoyandose en
una ideologia exclusivista que justificaba su control del poder, se hayan ocupado de recordar
los triunfos de laguerray € heroismo en las batallas, celebrando la gloria de sus antepasados,

14 En 1a Introduccion de “La prehistoria mitica de Roma” (2002, pp. 11-15), Jorge Martinez-Pinna considera
gue en este proceso de inclusion de los pueblos barbaros al universo griego, Roma ho podia ser la excepcion, “de
manera que en época relativamente temprana, comienzan a operar las especulaciones griegas para integrar a
mundo romano, y por tanto también latino, en su propio universo. La aportacion fundamental de los griegos ala
interpretacion del pasado maés lgjano del Lacio esta definida por la figura de Eneas. A este héroe troyano se
remite la primera noticia conocida en la historiografia griega acerca de Roma. Se trata de un fragmento de
Helénico de Lesbhos, autor poco anterior a Tucidides, que imaginaba la fundacién de Roma como obra de Eneas”

15 Incluso, més adelante, haciendo alusion al estilo arido empleado por los primeros historiadores romanos, que
respondian a un formato que tomaba como modelo las cronicas oficales, pone en boca de su hermano Quinto la
argumentacion de que es su obligacion escribir una historia de los origenes y no contemporanea, porque la
“remota esta descrita de suerte que ni se puede leer” (Ciceron, de Leg., I, 3, 8-9).

16 Como sostiene Cadaux (2008, p.23), “la identidad (cultural o colectiva) es una representacion... los
individuos se perciben, se imaginan como miembros de un grupo y producen diversas representaciones en cuanto
a origen”.

182



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

gue habian luchado de manera heroica y virtuosa por defender a su patria. Como sostiene

ClaudiaMoatti17, en los primeros tiempos de la Republica, la conservacion de lamemoria era
un privilegio de las gentes patricias y, aunque los testimonios no son muy abundantes,
contamos con algunas referencias en las fuentes, que dan cuenta de la existencia de la préctica
aristocrética de recordar con poemas y canciones las hazafias de sus héroes. Un gemplo lo

constituye Ciceron:

Caton, la autoridad de mas peso, afirmaba en sus Origenes que
nuestros antepasados tenian por costumbre en los banquetes que los
comensales cantaran por turno, con acompaifiamiento de flauta, las
proezasy virtudes de los hombres ilustres (Cicerdn, Tusc., 4, 3)

Entre los siglos 1l y | a. C., se consuma la parte més importante de la expansion y
fortalecimiento de Roma como potencia hegemonica en el Mediterrdneo. Los objetivos
geopoliticos y econdmicos perseguidos por Roma, que la habia llevado a transformarse en la
duefia de todo €l orbe conocido, se habian cumplido. En e proceso de construccién de gran un
imperio, conseguido, segun la eite dirigente, casi contra su voluntad!8 y guiado por lalégica
de la sumision-asimilacion, Roma habia entrado en contacto con una gran cantidad de pueblos
y culturas. Al enfrentarse a creencias, costumbres y practicas sociales muy diversas, surge en
los romanos la necesidad de diferenciarse de los otros y, consecuentemente, la urgencia

imperiosa de construir su propia identidad, lo que da lugar a una actividad consciente y

reflexiva para repensar su pasadol9. A partir de los sucesivos éxitos militares, 1os miembros
de la dlite dirigente sienten la necesidad de justificar |a politica expansionista, proporcionando

alos ciudadanos y al mundo una historia escrita que enlace la estrategia de la guerra continua

17 Moatti (2003, passim); (1997, p. 16).

18 |os romanos fingian muchas veces que habian conseguido su imperio mediante una serie de acciones
defensivas, que erafacil que parecieran verdaderamente virtuosas si se las presentaba con la apariencia de que se
habian llevado a cabo en defensa de otros, especialmente de los aliados de Roma (sociis defendis). Ver Cicerdn,
De Rep. I11, 23-25. En sus cartas y discursos, Ciceron es consciente del odio que habia despertado Roma entre
muchos pueblos sometidos a €ella, debido a la opresion y explotacion a la que los habia expuesto, utilizando
expresiones como iniuriae, iniquitas, libidines, cupiditates, acerbitas, para definir las acciones de los miembros
dela€lite romana (Ciceron, Ad fam. XV I, 5; Ad Att., V, xvi, 2)

19 Moatti (1997, p. 15): “Entre le TI° et le | siécle, alors qu’ils entrent brutalement en contact avec les peuples
plus divers, notamment avec la Gréce, les Romains se tournent vers leur propre passé; ils ‘inventent’ leur
tradition, 1’établissent de maniére théorique et critique grace a un travail gigantesque de mémorisation mais tout
autant d’oubli ou de sélection, ils I’inscrivent dans une nouvelle logique unificatrice, restituant, avec plus o
moins d’exactitude, une chronologie détaillée, élaborant aussi ses lieux communs, ceux qui, a quelques variantes
pres, seront compris jusqu’a la Renaissance et repris par elle: & partir du Principal, ce n’est plus a la tradition
elleeméme qu’on se réfere, mais aux érudits qui I’ont fixée”

183



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

del presente, cuyo objetivo es el dominio universal, con un pasado en €l que Roma ponia en

préctica una estrategia defensivaZ0, justificada en la teoriadel bellumiustum?2l,

Si bien Cicerén nunca llego a escribir una obra completamente dedicada a la historia
de Roma, en €l libro Il de de republica desarrolla una apretada sintesis de los origenes de la
ciudad, tratando de despojar su relato de contenidos legendarios, pues tenia muy claro cuales
eran las reglas del método historico, bien diferente de las narraciones poéticas, en las que se
podian encontrar innumerabiles fabulae (de leg., I, 1, 5). El relato sobre e pasado no tiene un
valor en s mismo, sino que se lo trae a la memoria para resignificarlo y explicar, o mejor,
legitimar, una realidad presente. En este sentido, la incorporacién de los mitos y leyendas que
hablan de los origenes del pueblo y la ciudad en las obras histéricas romanas vendria a
representar una continuidad de la memoria cultural de la Republica. Es més, en € discurso
tardorrepublicano se recurre a la memoria historica para salvar la tension entre un pasado de
gloria, donde imperaban la virtus y la laus, con un presente de crisis, expresado en €
progresivo deterioro institucional y el abandono de los valores éticos de los antepasados,
reemplazados por € interés desmedido por acumular tierras, dinero y poder.

La supervivencia de Roma a través de los siglos se presenta asociada a la supuesta
superioridad de sus valores moraes, comprendidos en € ethos aristocrético plasmado en €l
mos maiorum y a la firmeza y estabilidad de sus instituciones. Cicerén se ocupa de
revalidarlos en de re publica, apoyandose, para explicar la estabilidad secular de Roma, en la

perfeccion de su constitucion politica, con argumentos que no buscan una exegesis historica

sino una ratificacion de los vaores originarios?2 que preconizan la concordia ordinum:
aeguabilitatem, basada en los distintos grados de dignitas, y firmitudinem, que garantiza la

autorregulacion de un sistema politico intrinsecamente jerérquico:

20 Ciceron (De Rep. 111, 35: “... Injustas son las guerras que han sido emprendidas sin causa; pues, fuerade la
causa de vengarse o de rechazar a los enemigos, ninguna guerra puede hacerse como justa... Nuestro pueblo, en
cambio, defendiendo a sus aliados, se ha apoderado ya de todas las tierras...”

21 |areivindicacion de un Estado fuerte y beligerante estuvo presente desde siempre en el imaginario colectivo
romano. En los relatos miticos que narran los origenes de la ciudad se puede observar como la violencia, puesta
en préctica por Roma para desarrollarse como un Estado hegemonico en la region, jugé un rol predominante en
las relaciones que establecio con los pueblos vecinos. Como sostiene Paula Botteri (Botteri, 1989, p. 91) sobre
el mito de Rdmulo y Remo: “Rome réinscrrit alors sa fondation mythique sous le signe du fratricide, métathore
privilégiée de la stasis.”

22 Cicerdn, De re pvblica, I, XLVI, 70: “...que de todas las formas de gobierno, ninguna debe compararse, o en
su organizacion, o en su distribucion, o en su disciplina, con aquella que, recibida desde entonces de sus
mayores, nuestros padres nos dejaron”; 1, XLVII, 71: “Entonces Lelio: Tuya es en verdad, Escipién — dijo—y de
ti solo. ¢Quién, en efecto, hablaria megjor que td o acerca de las instituciones de los mayores, proviniendo ti
mismo de nuestros mas esclarecidos mayores, o acerca del mejor tipo de régimen (y silo tenemos — aunque ni
siquiera ahora -, ¢quién podria en tales circunstancias ser mas brillante que ti?), o acerca de las precauciones que
deben tomarse para € futuro, cuando tU, habiendo arrojado los dos terrones de esta urbe, previste para todo
tiempo”. Con los dos terrones, se esta refiriendo a Cartago y Numancia, destruidas por Escipion en 143 y 133
aC.

184



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

Esta organizacion [la republica] tiene primeramente una gran
igualdad, de la que dificilmente pueden carecer los hombres libres
por mucho tiempo; en segundo lugar, estabilidad, pues, por una parte,
aquellos primarios facilmente se convierten en los vicios contrarios,
de modo que de un rey surge un tirano, de los optimates una faccion,
del pueblo e desorden y la confusion; y, por otra parte, los géneros
mismos de gobierno a menudo son remplazados por nuevos géeneros;
sin grandes vicios de los dirigentes por 1o comin no sucede esto en
esta forma de gobierno compuesta y moderadamente mezclada. En
efecto, no hay causa de revolucién donde cada cual esta colocado
firmemente en su grado y no hay nada por debajo a donde precipite y
caiga (Ciceron, Derepvblica,l, XLV, 69)
Cicerén concibe la respublica como un gemplo concreto de la realidad histérica de
Roma: su constitucion es superior a la de otros pueblos porque no surgié de la accion de
individuos aislados sino que fue producto de una experiencia colectiva. En este sentido, forma
parte de la tradicion historiogréfica que presenta la fundacion de Roma como un fenémeno
gradual: el Estado se habia constituido através de un largo proceso, a cua habian contribuido
todos los romanos, seleccionando de manera racional |os aspectos méas positivos. Gracias ala
suma de esta sabiduria colectiva, los romanos habian logrado alcanzar un sistema politico
cercano a la perfeccion. Al comienzo del libro Il expresa con claridad su concepcién sobre el
origen del Estado, a que considera no slo como un hecho natural, consecuencia del instinto
que impulsaba a los humanos a asociarse, sino también como una accidn consciente y

reflexiva, producto de la sabiduria del pueblo romano, amacenada a través de un largo

procesoZ3. En € libro I, Cicerén plantea que el Estado no nacié de un hecho aislado y
azaroso, sino que fue producto del reconocimiento por parte de los hombres de que

constituian una comunidad de intereses24. Pero, a pesar de que sostiene que Roma no surgié
de un acto singular ni arbitrario, sino que respondié a una accion conciente y plural, a

referirse a los origenes de la ciudad y e pueblo romano incorpora a su relato e mito

23 Ciceron, De re pvblica, 11, 2: “El solia decir [Caton el Viejo] que la organizacion politica de nuestro Estado
supera a los demas Estados por esta causa, porque en ellos fueron por lo comin individuos quienes
establecieron, cada uno, su constitucion mediante leyes e instituciones; por gjemplo, la de los cretenses, Minos;
la de los Lacedemonios, Licurgo; la de los atenienses, que muchisimas veces fue cambiada, primero Teseo,
luego Dragon, después Solén, en seguida Clistenes, y luego muchos otros; por dltimo, exangiie ya y yaciente €l
Estado, lo sustentd un vardn docto, Demetrio de Falero; en cambio, nuestra constitucidn no fue establ ecida por €
ingenio de uno solo, sino por el de muchos, y no en una sola vida de un hombre, sino en algunos siglos y edades;
pues decia que ni habia surgido un genio tan grande como para que alguna vez hubiera existido alguien a quien
ninguna cosa se le escapara, ni todos los genios aplicados a una sola tarea podian prever tanto en una sola época
como para que lo abarcaran todo sin la experiencia de las cosas y una larga duracion”

24 Cicerdn, De re pvblica, I, XXV, 39: “Es, pues — dijo e Africano -, lares publica, la ‘cosa del pueblo’, y el
pueblo, no toda agrupacién de hombres congregada de cualquier manera, sino la agrupacién de una multitud,
asociada por un consenso de derecho y la comunidad de intereses”

185



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

etiologico que adjudica a Rémulo esa tarea. La razdn de la inclusion de la leyenda

fundacional no representa una contradiccion en € pensamiento ciceroniano, sino gque esta

reflgjando la prioridad de la memoria cultural de los romanos acerca de este héroe cultural 29.
Para Ciceron, como para toda la tradicion literaria, Romulo no fue solo e héroe fundador de
la ciudad y padre de la constitucion romana, sino quien al mismo tiempo organizo el cuerpo

socia y le dio las pautas de su vida politica y los érganos de su gobierno26. Segin la
tradicion, esta inconmensurable tarea sblo podia responder a la accion divina, y Cicerén se

hace ecodedla:

... Concedamos, en efecto, a la tradicion de los hombres, sobre todo a
una no sblo inveterada sino también sabiamente transmitida por
nuestros mayores. gue se consideraba que los que han merecido bien
de sus comunidades eran no sélo de ingenio sino también de linaje
divino;... (Cicerén, Derepublica, 11, I, 4)

En este parafo, Ciceron rescata la tradicion romana sobre € origen divino de la

ciudad, aunque en realidad para é eslarazén2’, cuaidad que los hombres comparten con los
dioses, 1o que los hallevado a unirse y formar sociedades politicas, las replblicas, en armonia

con € orden divino28. Utiliza el verbo “concedamos” y, a lo largo del mismo parrafo, al
narrar la legendaria obra de Rémulo, introduce las expresiones “se dice que”, “se afirma que”,
y en un momento acota “para que vengamos ya, de las fabulas a los hechos ““, como una clara
alusién de que primaen é e pensamiento racional. La decisiéon de encarar la narracion de los
origenes de Roma desde esta perspectiva critica de las tradiciones mitolégicas queda

explicitada de entrada, cuando advierte al lector que su relato no se va a apoyar en unaversion

25 Rodriguez Mayorga, Ana (2007, p. 126): “Practicamente todas | as etiol ogias que se conservan en la historia de
Roma pertenecen a los origenes o, cuando menos, a pasado Igjano de la ciudad, lo que en redidad esta
indicando que no son el producto de cierta tendencia literaria, sino el reflejo de la memoria oral de Roma. En
efecto, una de las caracteristicas de la memoria oral es su obsesion por explicar y dar sentido a la situacion
presente en la que vive una comunidad, hasta €l punto de que en realidad no existe un concepto especifico de
pasado , sino que se recurre a €l de forma exclusiva para hacer comprensible el presente”

26 Reparti6 a conjunto de los ciudadanos en tres tribus, Ramnes, Tities, Luceres, alas que subdividio en treinta
curias, a razon de diez por tribu (Cicerdn, Rep. I, VIII, 14) y una vez organizado €l cuerpo ciudadano, a la
muerte de Tacio, rey de los sabinos, quien gracias a tratado de sumisién compartia e trono con Rémulo, éste
pasa a detentar la autoridad suprema, secundado por el consegjo de los Padres

27 Moatti (1997, p. 13): “Le mot latin, ratio, sur lequel se sont formée les raison des langues romanes, recouvre
assurément presgue tous les sens du prestigieux logos, mias ni la philosophie, ni ’expérience politique, ni la
science n’ont eu a8 Rome la méme histoire qu’en Gréce. Sans doute, les emplois philosophiques et réthoriques de
ce trme se sont considérablement dévelopés entre le |1° et le 1¥ siécle, mais le ens originel de ‘compte, calcul’ ne
disparait jamais de son histoire”.

28 Ciceron, De re pvblica, VI, Xlll, 13: “En efecto, para ese dios supremo, que rige el mundo entero, nada, al
menos de lo que se hace en latierra, es méas aceptable que las comunidades y agrupaciones de hombres asociadas
por el derecho, que se llaman Estados”

186



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

idealizada a estilo platénico sino que va a dar cuenta del verdadero proceso histérico29.
Incluso Ciceron busca historizar su relato, con la intencion de ‘“humanizar” al héroe
mitologico, dandole una existencia real, para lo cual recurre a una cronologia tentativa,
extraida de los anales griegos, que ubican la fundacién de Roma en e segundo afio de la
seéptima olimpiada, que tuvo lugar en el afio 750 a. C.. Ademés explica que € tiempo del

reinado, de Romulo entre los afios 753y 716 a. C.,

... coincidié con la época en que Grecia ya estaba llena de poetas y
mUsicos y se tenia menor fe en las fabulas, a excepcion de las cosas
antiguas (Cicerén, Dere pvblica, I1, X, 18)

Asimismo, se encarga de aclarar que sus fuentes provienen de una época histéricaen la cual:

... ya doctos los hombres e instruidos los tiempos mismos, apenas
habia alguna ocasion para inventar. En efecto, la antigiiedad acept6
fabulas, inclusive inventadas a veces en forma desordenada; en
cambio, esta edad ya culta, que se mofaba especialmente de todo |o
gue no podia ocurrir, las rechazo. (Cicerén, Dere pvblica, 11, X, 19)

Esta apelacion a la “racionalidad” en el discurso ciceroniano, que manifiesta unaidea
critica de la tradicion literaria que lo precede, expresa una corriente de pensamiento nueva,
gue se perfila, entre los siglos 1l y | a. C., como una ruptura con el pasado que cita a los
“eruditos anticuarios” como a los pioneros de la Republica. Esta novedosa corriente recupera
la memoria histérica de la ciudad, pero a la vez propone la construccién de la identidad
romana en € marco de un nuevo orden légico, que reconoce la influencia de la filosofia
griega, aungue la supera en varios aspectos, despegandose de los aspectos miticos y
legendarios30.

A continuacién, sefidaremos algunos gemplos de la reconstrucciéon de la memoria
cultural en los escritos de Cicerdn. Cuando relata los origenes de Roma, destaca la accion de
Romulo de respetar € ritual tradicional de la toma de los auspicios en e acto previo ala
fundacion de la ciudad y con élo, lainclusion institucional de los augures en los actos de

gobierno:
Ademas, costumbre gque conservamos hoy con gran bienestar delarel
publicae, Romulo se mostr6 muy obediente a los auspicios. Pues, por
29 Cicerdn, Dere pvblica, |1, 1, 3: “Y més facil conseguiré lo que me he propuesto, si 0s muestro nuestra propia

Republica tanto naciente como creciente y adulta, asi como firme yay robusta, que si yo mismo forjo una como
Socrates en Platon”.

30 Moatti (1997, pp.15-20); también en p. 52: “Cicerén voyait le pire dés années 60 — ‘I’Etat est mort’-, mais
refusait de se laissez aller a l’irrationalit¢ de quelques néo-pythagoriciens ou aux folles superstitions de
I’époque”.

187



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

una parte, @ mismo fundd la urbe después de haber tomado los
auspicios, 1o cual fue e principio de nuestra rei publicae; por otra
parte, escogio augures, uno de cada tribu, que lo acompariaran en los
auspicios al empezar todos los actos publicos. (Ciceron, De re
pvblica, I1, IX, 16)

Aqui Ciceron esta dando cuenta de una préctica originaria que, si bien se remite alos
tiempos del héroe fundador, la élite dirigente respeta y mantiene vigente durante la Republica
tardia, pues es consciente de los efectos positivos de sostener la tradicion religiosa en
beneficio de la estabilidad del sistema politico. En de legibus, su otro ensayo politico donde
reflexiona sobre las caracteristicas que debe reunir la ciudad ideal, fundamenta largamente su

conviccion sobre laimportancia de los auspicios como un instrumento politicamente eficaz:

... para que muchas asambleas inutiles sean retrasadas por dilaciones
dignas de aprobacion, agregando que muchas veces los dioses
inmortales reprimieron por medio de los auspicios €l impetu injusto
del pueblo (Cicerdn, delegibus i, 27).

En la medida en que, en tiempos de Cicerdn, los auspicia podian emplearse tanto para
invalidar la eleccion de un magistrado opuesto a la nobilitas como para poner fin a las
asambleas populares que pudieran llegar a aprobar leyes contrarias a sus intereses, es evidente
que, en este ensayo, escrito arededor del afio 52 a. C., un miembro de la dite se esta4
dirigiendo a sus pares para orientarlos en la legitimidad de sus actos politicos, apelando a una
practica ritualizada, y con €ello, a respeto del mos maiorum. En Roma el espacio religioso se
confundia con € espacio politico, por lo cual, regulando las relaciones de los ciudadanos con
los dioses con la finalidad de garantizar la pax deorum, se contribuia a la cohesion de la
Republica. El derecho exclusivo de interpretar |os signos sobrenaturales y portentos, y a partir
de alli decidir sobre los actos publicos, era otraforma de gjercer €l control social, mediatizado
por la via religiosa. Cicerén asigna a los augures un rol fundamental en la vida politica,
debido a la facultad que éstos tenian, como intérpretes de la voluntad divina, de poder
intervenir en todas las cuestiones trascendentes para el Estado. Al respecto, afirma que

...dentro de la republica el orden juridico principal y mdas relevante se
apoya en la autoridad de los augures...En efecto, si se trata de derecho
¢cudl hay de mayor importancia que € poder disolver los comicios o
concilios convocados por |os mas altos poderes y las mas altas potestades o
anular los que ya se celebraron?, ¢cual puede haber de mayor gravedad
que € de suspender una empresa cuando un augur dice solemnemente
“para otro dias”?, ;cual puede haber mas impresionante que el de poder
decretar que los consules abdiquen de su magistratura?, ¢cuél puede haber

188



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

mas respetable que € de conocer 0 no la convocatoria legitima de la
asamblea popular o plebeya? (Ciceron: delegibus 11, 31).
Acto seguido, ante la pregunta formulada por Atico, referente a la polémica planteada

entre algunos famosos augures, sobre si 1os auspicios deben servir a interés de la Republica o

s sdlo son parte de la ciencia adivinatoria3l, es decir, que pertenecen exclusivamente a la
esfera religiosa, Ciceron contesta con una claridad meridiana, propia de un politico

pragmético:

...me parece que entre nuestros mayores tuvo esa ciencia un doble ﬁn, de
suerte que servia en ocasiones para las necesidades de la republica, y con
mas frecuencia para las deliberaciones. (Ciceron: delegibus i1, 33).

La historia politica y social de Roma durante los dos primeros siglos de la Republica
estd dominada por e conflicto entre patricios y plebeyos. En la medida en que las
caracteristicas y motivaciones del enfrentamiento fueron reconstruidas muchos siglos después
de que acontecieran los hechos, € relato adolece de muchos anacronismos, pero, 1o que es
mas complicado auin, fue producido por los historiadores tardorrepublicanos, que

interpretaron los diversos episodios de la lucha inspirandose en las divisiones politicas

existentes en su propia época32. Lo cierto es que, a través de diversas estrategias aplicadas
por la elite dirigente, en la Roma tardorrepublicana se subordinaba la potestas del populusala
auctoritas de los nobiles y e discurso ciceroniano refrenda esta realidad objetiva, apelando a
una reconstruccion de los acontecimientos del pasado desde la parcialidad de su situacién de
poder y los reinterpreta en beneficio de la elite. Al hecho objetivo de que los patricios se
vieron obligados a responder a conflicto entre los érdenes con la ampliacion de la ciudadania
politica, Ciceron lo explica con argumentos que buscan justificar una realidad social
contemporanea, aduciendo que:

... sehallé e medio de conciliacion por € que los pobres se creyeron
equiparados a los nobles y por e que sin mas se salvd la ciudad
(Cicerdn: de legibus, 111, 24).

Es més, aclara que, para evitar que se produjera una guerracivil, los patres optaron por € mal

menor:

...0 no habia que expulsar a los reyes o habia que dar la libertad a la plebe,
de verdad y no de palabra. Pero se dio de suerte que se confiara a

31 Ciceron: delegibus|il, 32.
32 Cornell (1999) p. 285.

189



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

instituciones excelentes, para que ésta se subordinara a la autoridad de los
nobles (Ciceron: delegibus, 11, 25).

Segun la tradicion literaria (Cicerdn, Dionisio y Plutarco) la division del pueblo
romano en dos grupos, patricios y plebeyos, se remontaria a la época de la fundacion de la
ciudad y constituiria un rasgo origina y permanente del orden social. En este punto los
historiadores romanos aclaran que, acto seguido, Romulo adscribié a los miembros de las
poblaciones sometidas a las gentes patricias, como sus clientes. Por consiguiente, la clientela
seria una préctica social de sometimiento que se remontaba a los origenes mismos de la
historia de Roma En de re pvblica, Ciceron se refiere brevemente a la instauracion de la

clientela por parte de Rémulo:

Y tuvo a la plebe distribuida en las clientelas de los principales (de
cuanta utilidad haya sido esto, después lo veré)... (Cicerdn, De re
pvblica, I1, IX, 16)

Es reveladora la manera tangencia en que Cicerbn menciona una préctica social no
ingtitucionalizada como la clientela que, para su época, ya atravesaba todos los vinculos
sociales, sin distincion de origen, estatus o riqueza. Sabemos que una de las razones por las
cuales las relaciones de clientela tuvieron en Roma un peso tan grande en la sociedad y en la
politica, tiene que ver, por una parte, con la manera origina por medio de la cua los romanos
fueron incorporando a la ciudad a los miembros de las poblaciones sometidas a su dominio,
con €l objetivo de fortalecer y acrecentar el desarrollo del Estado; por la otra, con la forma
particular por medio de la cua los romanos resolvieron la inclusién de los elementos
fordneos dentro de la ciudad, sin aterar la disposicion jerérquica del orden socia ni €
equilibrio de poder estatuido desde sus origenes: |os habitantes de las comunidades vencidas
gue decidian emigrar libremente a territorio romano eran adscriptos a las gentes como
clientes de las familias patricias. Por ultimo, podemos acotar que, si bien los vinculos que
unian a patronos y clientes tenian en ultima instancia una base econdmica, pues los actores
intervinientes se vinculaban tanto para satisfacer necesidades materiales - una peguefia
parcela de tierra, grano barato, ayuda en dinero, en €l caso de los grupos subalternos -, como
para mantener o acrecentar los privilegios derivados de una posicion social elevada -
acumulacion de riquezas, prestigio y poder, en € caso de los grupos dominantes -, las
relaciones clientelares operaban fundamentalmente en el nivel de la politica®3 y, en € caso

particular de Cicerdn, eran un recurso de acumulacion de poder que habia utilizado de manera

33 Hemos tratado este tema en profundidad en nuestro libro sobre la clientela (Sagristani, Marta 2006).
190



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

harto provechosa a lo largo de su vida politica. Por lo tanto, € mencionar muy de pasada la
clientela y no cumplir con la promesa de su tratamiento posterior, mas que un olvido
involuntario responde a una decision consciente. Durante la Republica Tardia € conflicto
social yano se canalizaba por laviainstitucional, mediante e debate politico en las asambleas
del pueblo con vistas a arribar a algun tipo de consenso que garantizara la estabilidad del
sistema, sino en espacios donde contaba e peso relativo de las clientelas que lograban
arrastrar los dirigentes politicos en sus luchas por incrementar su cuota de poder. Al impedir
gue la plebe se desarrollara como un sujeto politico autdnomo, las relaciones de patronazgo y
clientela resultaron funcionales a los intereses de los grupos dominantes y contribuyeron a la
reproduccion del sistema de dominacion. El no tratamiento de manera especifica de la
clientela, que ha abandonado hace tiempo su esencia de ser una préctica originaria signada
por la fides, para pasar a ser en su época una relacion social que vincula a los hombres por
meros intereses policos y econdmicos, presentandola simplemente como una herencia de las
“instituciones” creadas por el héroe fundador es, a nuestro entender, un gemplo de
manipulacion politica de la memoria histérica. Incluir la clientela en € relato de los origenes
de la ciudad, atribuyendo su sancion a Rémulo, no es mas que una forma de legitimar una
situacion de hecho del presente recurriendo a un pasado remoto.

Ademés, cuando Cicerdn relata que, desde los origenes de la ciudad-estado, Rémulo
pUsO en practica esta estrategia de asimilacion étnica y politica34, lo que para é es una
expresion de la sabiduria del pueblo romano, esta valorando la superioridad romana y
marcando la gran diferencia con los mitos fundacionales de las ciudades griegas, muy celosas

a la hora de conceder la ciudadania a los extranjeros (y sobre todo a los esclavos

manumitidos), y obsesionadas ademés con la pureza y continuidad de sus origenes39.

Podriamos continuar citando gemplos, pero excederiamos los limites impuestos para €

34 Ciceron, De re pwvblica, 11, VII, 12: «... para fortalecer el nuevo Estado, siguié un plan nuevo y algo rustico,
pero para asegurar € poder de su reino y de su pueblo, propio de un gran hombre y muy previsor ya desde
entonces, cuando ordend que las virgenes sabinas nacidas de noble cuna ... fueran raptadas y las unié por medio
de matrimonio a las familias mas distinguidas.”; 13: “Como por este motivo los sabinos hubiesen llevado a la
guerra a los romanos y la contienda del combate hubiera sido varia y dudosa, concluyé un tratado con Tito
Tacio, rey de los sabinos, pidiéndolo las matronas mismas que habian sido raptadas. Con base en este tratado no
sblo admiti6 a los sabinos en la ciudadania, hechos comunes |os ritos sagrados, sino que compartio el trono con
e rey deellos”

35 Quiza el caso mas paradigmatico de esta construccion ideoldgica sobre los origenes “puros” lo constituya la
polis ateniense, para cuyos ciudadanos el mito de la autoctonia era una clara manifestacion del sentimiento de
superioridad que los hacia sentirse Unicos y por encima de los demés pueblos, griegos y no griegos. Este mito,
sin ninguna base real, les permitié alimentar la creencia de ser un pueblo aut6ctono (“nacido de la tierra”), que
habia ocupado desde siempre el Aticay que no habia desposeido de sus tierras a sus primeros ocupantes, como
el resto de los griegos. Ver Sinclair R. K.: Democracia y participacion en Atenas, Alianza Editorial, Madrid
1999. pp. 36-37.

191



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

presente trabgjo. S6lo nos resta concluir que Ciceron incorpora a relato historico e
tratamiento de los origenes de la ciudad, incluyendo los mitos etiolégicos, no con una
finalidad retérica o literaria sino porque éstos reflggan la memoria cultura de Roma v,
teniendo en cuenta que se enfrenta a una sociedad en crisis, muestra en sus escritos que su
preocupacion gira en torno a lo que es necesario conservar del pasado, recuperando los

valores de los que es depositaria su generacion, para transmitirlos a las generaciones futuras

con ¢ objetivo de sostener el sistema republicano de gobierno36. Esta nueva aproximacion a
la tradicion histérica, con la intencidén de recuperar la memoria cultural desde una mirada
critica, para dar un sentido al presente y hacerlo mas comprensible para sus contemporaneos,

muestra que en Roma algo esta cambiando en €l plano intelectual.

Bibliografia

Ampolo, Carmine (1980): “Le origini di Roma e la “Cité antique” en Mélanges de I’ Ecole
Francaise de Rome. Antiquité T. 92, N° 2, pp. 567-576.

Assmann, Jan (1997): Das kulturelle Gedachtnis, Schrift, Erinnerung und politische Identitat
in frihen Hochkulturen, M nchen.

Assmann, Jan (1999): “Monothéisme et mémoire. Le Moise de Freud et la tradition biblique”,
en Annales. Histoire, Sciences Sociales. 54e année N 5, pp. 1011-1026.

Botteri, P. (1989) :“Stasis: le mot grec, la chose romaine” en Métis. Anthropologie des
mondes grecs anciens. Val. 4, n° 1, Paris. P. 87-100.

Cadaux, Joel (2008): Memoria e identidad, Buenos Aires.

Cascgjero, Juan (1990): “Lucha de clases ¢ ideologia en la tardia Republica” en Gerion, 6, pp.
115-139.

Chastagnol, André (1969): “Claude Nicolet, Les idées politiques a8 Rome sous la République”,
en Annales. Economies, Sociétés, Civilisations, Volume 24, Numéro 2, p. 438 - 440.

Cizek, Eugen (1992): “Mentalités et institutions politiques romaines”, en Annales. Economies,
Sociétés, Civilisations, Volume 47, Numéro 2, pp. 412 — 413.

Coardli, Filippo (1982): “Topographie antique et idéologie moderne: le Forum romain
revisité”, en Annales. Economies, Sociétés, Civilisations. 37e année, N. 5-6, pp. 724-740.
Cornéll, T. J. (1999): Los origenes de Roma c. 1000-264 a. C, Barcelona.

Deniaux, Elizabeth (1993): Clientéles et pouvoir a I’époque de Cicéron, Paris.

Grimal, Pierre (1984): “Sénéque juge de Cicéron” en Mélanges de I'Ecol e francaise de Rome.
Antiquité T. 96, N°2, pp. 655-670.

Halbwachs, Maurice (1925): Les cadres sociaux de la mémoire, Paris.

Halbwachs, Maurice (1950): La mémoire collective, Paris.

36 cj cerdn, Deresp. V, 1, 2: “Nuestra edad, en cambio, habiendo recibido la republica como una pintura egregia
que, empero, ya se estaba desvaneciendo por su larga duracién, no solo se descuidd de renovarla con los mismos
colores que habia tenido, sino que ni siquiera se preocupd por esto: conservar al menos su forma y, por asi
decirlo, sus primitivos lineamientos. En efecto, ¢qué permanece de las vigjas costumbres por las cuaes aquél
dijo que duraba el Estado romano? Las vemos de tal manera envejecidas a causa del olvido, que no sdlo no selas
cultiva, Sino que son ya ignoradas. Pues, ¢qué diré de los hombres? En efecto, las costumbres mismas
desaparecieron por la escasez de hombres, y de este mal tan grande debemos no sdlo dar razén, sino también, en
cierta forma, como reos de un crimen, presentar nuestra defensa. En efecto, a causa de nuestros vicios, ho alguna
casualidad, conservamos la republica en cuanto a la palabra, pero en cuanto a la realidad misma la perdimos.”

192


http://es.wikipedia.org/wiki/Jan_Assmann

ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

Hellegouarc’h, Joseph (1972): Le vocabulaire latin des relations et des partis politiques sous
la République, Paris, (2e éd.),

Henriet, Patrick (2003): “Les clercs, I’espace et la mémoire”, en Annexes des CLCHM vol.
15, Paris, pp. 11-25.

Le Goff, Jacques (1977): Soria e memoria, Turin.

Le Roux, Patrick (2004/2): “La romanisation en question”, en Annales. Histoire, Sciences
Sociales, 59e anneée, p. 287-311.

Martinez-Pinna, Jorge (2002): “La prehistoria mitica de Roma” (Introduccién), en Gerion,
Ango VI, pp. 11-15.

Moatti, Claudia (2003): “La construction du patrimoine cultural @ Rome aux |¥ siécle aprés J.
C.”, en Memoria e identita. La cultura romana costruisce la sua immagine, a cura di Mario
Citroni, Universitadegli Studi, Florencia.

Moatti, Claudia (2003/2): “Experts, mémoire et pouvoir a Rome, a la fin de la République”,
en Revue Historique, n° 626, pp. 303-325.

Moatti, Claudia (1997): La raison de Rome. Naissance de |’ esprit critique a la fin de la
République (11° - 1¥ siécle avant Jestis Christ), Paris.

Nicolet, Claude (1970): “Prosopographie et histoire sociale: Rome et 1'ltalie”, en Annales.
Economies, Sociétés, Civilisations. 25e année, N. 5, pp. 1209-1228.

Nora, Pierre (1974): Faire de I'histoire (dir.), con Jacques Le Goff, Paris.

Nora, Pierre (1984, 1987. 1992): Les Lieux de mémoire (dir.), Paris.

Nora, Pierre (1986): Essais d'ego-histoire (dir.), Paris.

North, J. A.(1990): “Democratic Politics in Republican Rome”, Past and Present, N° 126, pp.
3-21.

Pina Polo, Francisco (2011): “Mos Maiorum como instrumento de control social de la
nobilitas romana” en Paginas, Revista Digital de la Escuelade Historia, Afio 3 N° 4 Rosario
Ricoeur, Paul (2000): La mémoire, [’histoire, ['oublie, Paris, Le Seuil.

Rodriguez Mayorga, Ana (2007): “La memoria cultural de Roma: el recuerdo oral de los
origenes”, en Gerion, 25-2, pp. 105-130.

Sagristani, Marta (2006): La clientela romana. Funcién y trascendencia en la crisis de la
Republica, Cérdoba (R.A.).

Syme, Ronald (1939): The Roman Revolution, Oxford New Y ork.

Sinclair R. K. (1999): Democracia y participacion en Atenas, Madrid.

Stuveras, R. (1965): “La vie politique au premier siécle de la République romaine a travers la
tradition littéraire”, en Mélanges d’ archéologie et d’ histoire. T. 77, pp. 35-67.

193


http://es.wikipedia.org/wiki/Jacques_Le_Goff
http://es.wikipedia.org/wiki/1984
http://es.wikipedia.org/wiki/1987
http://es.wikipedia.org/wiki/1992

ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Demostenesy la democracia de su época’

Laura Sancho Rocher
UZ/ grupo Hiberus

Debido a que Demdstenes fue un retor, es decir un politico activo, sus escritos
suelen ser considerados por |os lectores contemporaneos como mera retorica. Los dos
términos que € lector acaba de ver en cursiva merecen una aclaracion. Demaostenes no
escribia principalmente para ser leido, ni mucho menos para que nosotros, dos milenios
después, pudiéramos valorar su posicion antimacedonica, mantenida durante décadas
frente a la de otros lideres atenienses menos reacios a llegar a acuerdos con Filipo. Tal
vez, tras pronunciarlas, reescribiera algunas de sus arengas, aquellas que le parecian
mejores, o las que respondian a coyunturas de mayor interés. Quizés lo hiciera para su
archivo personal. En todo caso, en su época, tendrian una circulacién limitada. La
tradicion le atribuye la costumbre de preparar con anterioridad sus intervenciones, es
decir de no confiarse a la improvisacion?, lo que no excluye que retocara sus esbozos
escritos a tenor de cdmo habian ido los debates asamblearios o forenses. Cuando,
modernamente, se desprecia € contenido de sus palabras, empleando, para calificarlas,
el término de retdrica, se pretende colgar del consgero € sambenito de pretender

propalar un mensaje huero, falaz e interesado.

Sin embargo, no queda otro remedio que intentar reconstruir los argumentos de
los debates politicos de Atenas a través de los discursos que en forma escrita podemos
leer y, mediante cuidada exégesis, deducir qué sistema de valores compartian los

ciudadanos y qué tipo de argumentos resultaban convincentes para la mayoria?. Los

* Trabajo realizado en € marco del Proyecto HAR2011-26191. En este estudio se ha utilizado la edicion
de los discursos de Deméstenes de M.R. Dilts para OCT y las traducciones de A. L6pez Eire para BCG, si
bien estas han sido en algunos puntos modificadas.
! Plutarco (Dem. 8. 3-4) recuerda que nuestro orador no poseia dotes naturales de improvisacion, carencia
que suplié con e esfuerzo, el tesdn y la preparacién previa de sus intervenciones. Cf. Canfora 1988;
Trevett 1996; y Tuplin 1998: 291-306, para los asuntos relativos a la cronologia de la redaccion escrita de
los discursos, asi como el problema de larelacion entre € texto del que disponemosy la arenga realmente
pronunciada. Worthington 2004: 135-9, considera los Proemios demosténicos como una prueba de la
elaboracion previa con la que el orador se presentaba ante la asamblea democrética y de su intencion por
manifestar ante ella unas elevadas convicciones poaliticas. Cf. en ese sentido también: Y unis 1996: 255.
2 Cf. Yunis 1996: 260-76; y Harding 1987.

194



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

discursos politicos pronunciados por Demdstenes y que coinciden con la Gltima fase de
la democracia de Atenas, como cuaquier arenga cuya finalidad ultima fuera obtener
apoyo mayoritario para sus propuestas, tenian que compartir ambos extremos: los
principios politicos y sociales que e sistema politico democratico habia convertido en
preceptivos y verdaderos, y e esfuerzo de presentar su opcion politica de tal manera que
resultara convincente y atractiva. Sin embargo, S juzgamos por los resultados,
Deméstenes no logré éxitos politicos claros hasta la época inmediatamente anterior ala
batalla de Queronea lo que podria ser un indicio de que la accion bélica que aconsejaba
y los principios y razones en los que la basaba no parecieron tan irrebatibles como las
palabras del orador pretendian. Eso nos pone en la posicion de considerar que tal vez, en
buena proporcion, su mensgje no era meramente tépico y deshonesto, al margen de que

estuviera o no acertado.

Mi interés en estas lineas es examinar la retérica politica de Demdstenes con €l
objetivo de indagar la salud del sistema democratico entre 355 y 338, es decir entre €
fin de la Guerra Social y la derrota griega ante Filipo. Se trata de un periodo de no llega
a dos décadas en € que la actividad del de Peania estéd demostrada a través de las
demegorias que conservamos, y en € que es evidente que las asambleas seguian
constituyendo & gobierno de Atenas. Hasta hace poco era habitual suponer que en €
siglo V, & denominado “siglo de Pericles”, la democracia era un sistema de gobierno
gue gozaba de mas fuerza o vigor que en la siguiente centuria. La historiografia ha
realizado en las Ultimas décadas un giro copernicano en la vaoraciéon de la historia
ateniense posterior ala derrota de Egosp6tamos. Basta con percatarse de que en € siglo
IV las fuentes de las que disponemos proceden de géneros literarios diferentes y, por
tanto, ofrecen también una Oéptica cualitativamente disimil, como para explicar la
diversidad de las aproximaciones a ambas centurias. Los cambios institucionales
introducidos poco después de 403, y las propias vivencias pasadas, dieron mayor
estabilidad a sistema politico. La democracia fue, en efecto, restablecida tras la gran
crisisdel fina de la guerra del Peloponeso e, incluso durante mucho tiempo, no se veia
otro modo de afianzarla que recomponiendo € pasado imperio maritimo, aunque con
los retoques precisos. Si la queja de Demdstenes hacia la inactividad de |os atenienses
tiene visos de corresponderse con la verdad en alguna medidad, y la supuesta

3 No lo cree asi Mader 2006, que ve en lainsistencia demosténica una mera hipérbole retérica.
195



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

hiperactividad del siglo V se habia tornado en relativa apatia, tal vez haya que
preguntarse si la politica no colmaba ya las mayores aspiraciones de los ciudadanos
comunes. Y este problema de la despolitizacion apuntaria también a un giro en €

sentido de |os cambios que estaban por venir.
1. El pasado

L os atenienses estaban muy habituados a que los oradores les hablaran del pasado
glorioso de la ciudad, especiadmente del periodo de la Pentecontecia. Los eemplos
bélicos concretos o los de persongjes relevantes eran referencias comunes en los
discursos politicos que servian para recordar las hazafias notorias de la ciudad y
establecer puntos de comparacion; y en cuaquier discurso funebre el relato de la
historia popular de Atenas constituia una parte obligada que transmitia la idea de que la
preeminencia de Atenas respondia a la disposicion de los ciudadanos a dar su vida por
la polis. Se trataba de inculcar en los corazones de los ciudadanos e orgullo patrio,
sugiriendo un modelo de comportamiento democrético coincidente con el deber de la
ciudad y de los ciudadanos. Con este fin, también venia bien el antimodelo oligarquico

o & contramodel o espartano.

Pero solo Deméstenes se caracteriza por un uso sistematico del pasado como
premisa l6gica de un sistema moral, de un éhos civico generador de las obligaciones
presentes. De ahi la evidente perentoriedad del tono demosténico que, seguramente,
resultaba chocante a su audiencia ya que insistia frecuentemente en que para los
atenienses determinados comportamientos eran imposibles, contrarios cas a su
naturaleza. Por giemplo, los atenienses no podian abandonar a los “griegos” porque su
natural, afin a la libertad, los hacia ser diferentes a otros helenos que si estaban
dispuestos a entregarse a Filipo. Entre ellos, obviamente, los tebanos, pero incluso
también los lacedemonios (cf. VI 26).

X111 34 ... dado que sois atenienses os exhorto a que os procuréis la mencionada fuerza
(dvvay)... 35 Ni siquiera esta en vuestro poder desentenderos de los asuntos de Grecia

VI 8 ... que a nuestra ciudad y a nuestra manera de ser (toi¢ fj0eot T0ig NueTépoig) nada
podria [Filipo] ofrecer ni hacer por lo que vosotros os dejarais convencer de entregarle
algunos de los demés griegos en vuestra ventgja particular (tfjg idiac &vek’ m@eleiog),
sino que haciendo cuenta de lo justo (tod dwkaiov Adyov) y tratando de evitar la infamia
(v ...ado&lav) envuelta en tal transaccion y previendo todo lo que conviene (v’
TPOoNKEL Tpoopduevor), S intentara hacer algo similar, os opondréis (évavtinoecbe) de

196



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

igual manera que si estuvierais en guerra. [...] 10 pues, a juzgar por estos hechos, estais
considerados como |os Unicos entre todos que no abandonariais |os derechos comunes de
los griegos por ninguna ganancia (uovot t@v Tavtov pndevog v KEPSoVG T Kova dikaio
160v EAARvev tpoicbat), i cambiariais vuestra devocion (try ... gbvolav)...

Las virtudes de los antepasados para Demostenes eran, més que un gemplo, un
sistema normativo completo. Nuestro orador apela a ese conglomerado de val ores como
el fundamento que aseguraba la posicion de la ciudad entre los griegos. Entre ellos, en
un pasaje (23-26) perteneciente alalll?2 Olintica, menciona: lalibertad de criterio de los
ciudadanos comunes para hacer frente al discurso demagdgico —Ilo que implica
confianza en la capacidad politica de aquellos—; la contencién en la vida privada, y la
valoracion, por encima de €ella, de todo lo publico; la lealtad hacia los griegos, virtud
ligada a la déxa adquirida por la ciudad; y la piedad hacia los dioses, |0 que es signo de

contencion en el trato humano, como demostrarian |os habitos politicos igualitarios.

Hasta tal punto € éthos ateniense es democratico y amante de la libertad que
Filipo lo sabe, y sabe también, como queda dicho en Sobre los asuntos del Quer soneso,
que necesariamente los atenienses reaccionaran, se defenderédn de la agresion del

monarca

VIl 41 ... pues sabe certeramente que aunque se haga duefio (k0proc) de todo lo demas,
nada le serd posible poseer con firmeza (Bepaiwc), en tanto que vosotros os gobernéis
democréticamente (dnuokportijcOe); por el contrario, si le acontece un fracaso, ...
vendran y se refugiaran a vuestro lado todos los pueblos que ahora estén unidos por la
fuerza. 42 Pues vosotros personalmente no estais bien dispuestos por naturaleza para
obtener provecho y mantener un imperio (obk adtol TAcovekTiicol Kol KaTaoyseiv apynv
£V meQLKOTES), Pero paraimpedir que otro lo consiga o arrancéarselo a quien lo tenga, sois
diestros (dewvoi) y, en una palabra, estéis prestos a importunar a quienes quieran eercer
un dominio absoluto (6Amg évoyliican toic dpyev Poviouévolg) y a recobrar a toda la
humanidad para restablecerla en los cauces de la libertad (koi mévtog avBpmmovg &ig
éhevbepiav é€erécBan Eropor) [cf. X 14]. En consecuencia, € no quiere que la libertad
gue de vosotros se expande esté a acecho de sus buenas oportunidades (toic £avtod
Kopoig v map’ vudv Elebepiav €pedpedewv), en ningn modo, y en eso hace célculos
(Aoylouevoc) que no son incorrectos ni vanos.

En suma, como consecuencia del gobierno democrético, ya tradicional, que
inspira en los ciudadanos habitos liberales, y como efecto del caracter ateniense que es
fruto de la convivencia democrética, resultaria insufrible para la ciudad acarrear la
verglenza de haber evadido € deber de defender a los griegos y de combatir por la
libertad y por la democracia; pues vergonzoso o indigno resulta aceptar servilmente la
situacion de esclavitud, la cual entrafia verdaderamente un tipo de necesidad
insoportable (V111 49-51).

197



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Volviendo alatesisinicial, los atenienses gozan de un natural que es producto de
su historia (valga la aparente contradiccion); y una naturaleza no puede abandonarse asi
como asi, constituye casi una necesidad. Dicho de otro modo: su caracter ha sido
conformado por una autoridad, los antepasados. El éhos de los atenienses obligaba a
actuar, pero en la época del progreso expansionista de Filipo por Tracia y Grecia
central, Demdstenes creia que sus conciudadanos no mostraban suficiente energia; la
inaccion ateniense seria, pues, producto de haberse adegado de ese sistema de
comportamiento democrético. Y asi lo expresaen lalV2 Filipica:

X 46 Os habéis apartado... del principio fundamental, sobre el que os dejaron asentados

vuestros antepasados (tfig vmofécemg 8¢’ Mg Vudc ol mpdyovol katélmov) y 0s habéis

dejado convencer.... de que estar a la cabeza (npoictacOor) de los griegos y tener un
ejército en pie de guerra (6vvapy cvvieotnkuiov) con el que defender a todos los que
sufren atropellos (toig adwovuévolg Ponbeiv) era tarea superflua y gasto indtil; en
cambio, pasar la vidaen medio de latranquilidad y no hacer nada de lo debido (év fiovuyiq
dudyewv kol undgv 1dv dedvimv mpdrtiey), antes bien, ir abandonandolo todo, una cosa
tras otra, dgando que otros se apoderen de ellas, considerabais que proporcionaba

maravillosa felicidad y mucha seguridad (Bavpaotiv eddoupoviovy Kol TOAATV
ao@aieiay).

En conclusién, Deméstenes no se deleita meramente con € memorial de las
hazafias. Estas constituyen para é un todo compacto: una pauta a seguir, un caracter que
crea naturaleza y que es reflgo del sistema democrético al cual, supuestamente, todos

los ciudadanos estarian prestos a defender de la amenaza de un rey o tirano.
2. El demosy los dirigentes

Para Demdstenes la esencia de la democracia era la manera compartida,
deliberativa, de tomar decisiones. Ello supone que & pueblo habia de ser receptivo y
reflexivo en los debates, y responsable de que las resoluciones por é tomadas fueran
aplicadas; también implica que los oradores debian aconsgjar y querer € bien de la
ciudad por encima del suyo propio. Finamente, que unos y otros tenian que mostrar
disposicion a buscar 1o mejor, lo cual no siempre coincidia con lo mas agradable. Sin
duda, nuestro orador traza una linea cualitativa entre oradores y ciudadanos comunes.
Unos asumen & cometido de aconsgjar, los otros escuchan. Las obligaciones de los
primeros son muy concretas y pueden llevarles a incurrir en delito penal, pero
Deméstenes aspira a que también los ciudadanos sean consecuentes con los
compromisos que adquieren a tomar decisiones. Frecuentemente contrapone las
pal abras con los hechos para subrayar |a pérdida de poder que para e ciudadano comin

198



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

representa la irresponsabilidad de no actuar, tras haber deliberado correctamente (11 12;
[11 15). Es decir, que la democracia que da derecho de palabra a todos, exige de cada
uno de los ciudadanos un vinculo estrecho con los acuerdos tomados, méas que con los
oradores:
Il 30 Asi pues, hay que acabar con eso, es necesario que seais también ahora duefios de
vosotros mismos y que consideréis la deliberacion, el consgo y la accion como derechos
comunes a todos (koi VUMV aOTOV ETL Kol VOV YEVOLEVOUG KOvOV Kol TO Povievesbot Kol
10 Aéyewv Kai 10 Tpdrte motfjoar)... 31 ...que a todos los que suban a la tribuna hay que

darles la palabra (ndot toig maplodol Adyov dwdovor) Yy elegir, luego, el mejor de los
consgos (ta BérTiota) que hayais escuchado, y no lo que diga fulano o mengano. ..

Y, s en la |2 Olintica enfatiza cudl es la mision esencial del que habla, a saber,
prever los acontecimientos, mas que censurar los errores, y buscar la accion adecuada
para una coyuntura concreta:

| 16 ...criticar es facil... revelar (dnogaivesfar) o que hay que hacer en defensa de las
circunstancias presentes, ésa eslalabor del consgero (cvppodrov),

en Sobre los asuntos del Quersoneso, recalca la necesidad de que la accion siga a
la deliberacion, pues de nada sirve aplaudir el discurso acertado si la inaccion lleva a
tomar posiciones con |os alegatos opuestos. Actuar ha de ser la consecuencia del apoyo
aun buen consgo:

VIII 22 ...tampoco queremos realizar nuestras propias tareas (ta quétep[a]), SN0 que en

los discursos alabamos a quienes se expresan con el lengugje digno de nuestra ciudad,
pero en los hechos colaboramaos con quienes se oponen aellos.

La responsabilidad del consgjero es adelantarse a los problemas y proponer
acciones concretas y beneficiosas. La del ciudadano comun, escoger la mejor entre las
propuestas e impedir que estas caigan en € olvido por desidia. Al parecer Demdstenes
no se queja de incapacidad para la deliberacion por parte de los ciudadanos, ni de que
estos se ausenten de las asambleas. En & primero de los casos, la democracia no
funcionaria a causa de las carencias intelectuales 0 morales de la ciudadania; por €
contrario, Demaostenes asevera que |os ciudadanos son capaces de entender |o que se les
dice, e incluso suelen prestar su apoyo a las mejores propuestas. En € segundo de los
supuestos, la democracia careceria de defensores reales por incomparecencia de los
ciudadanos. Pero, segin Demostenes, € problema no era ese, sino que se manifestaba
con posterioridad a la toma de decisiones: o los protocolos raentizaban la accion; o el

199



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

interés espurio de algunos se plasmaba en la puesta en marcha de procesos que hacian

inviable llegar atiempo.
IV 35 ... todas nuestras expediciones llegan con posterioridad a su oportuno momento
(Votepilewv @V kapdv), 36...en lo pertinente a la guerra y a los preparativos de ella,
todo es desorden, descontrol e imprecision (&tokto, ddiopbwta, ddpiote Gravia). En
consecuencia, unavez gue hemos recibido una noticia, designamos trierarcos, entablamos
procesos de intercambio de bienes (avtidooeig) entre elos, reflexionamos sobre la fuente
del dinero (ypnudtwv mopov); después de eso decidimos embarcar a los metecosy a los
esclavos independizados (ympig oikodvtag), luego, por @ contrario, embarcar nosotros
mismos, luego, cambiar las tripulaciones, 37 luego, mientras se anda en esas dilaciones,
perdido estd yalo que era el objeto de nuestra expedicidn naval; pues € tiempo de actuar
lo desperdiciamos en nuestros preparativos, mientras que las oportunidades (koipoi) de

los sucesos no aguardan ni a nuestra lentitud ni a nuestros pretextos (Bpadvtijto kol
gipoveiav)...

Sin duda € orador tiene la conviccién de gque existe, en la ciudadania, falta de
disposicion ala accion bélica, pero no explica de donde procede este problema politico.
Desde luego, Demdstenes no lo achaca al sistema democrético, si bien tempranamente®
empieza a hacer alusiones al interés popular por las distribuciones de dinero del
Tebrico. No obstante, afirma, la gestion econdmica podria ser mejorada, y propone
unificar la administracién que recauda los fondos y canadiza los gastos con lo que se
evitariala pérdidainnecesaria de tiempo:

X111 3 Yo sostengo, que es menester ... que asi como hemos dedicado una asamblea al

asunto de las distribuciones monetarias (nepi o0 Adfewv), del mismo modo fijemos

también una asamblea dedicada a tema de nuestra organizacion y equipamiento para la
guerra (nepi 100 cvvtoyOfjvor kol tapackevacdijval) ...

Deméstenes no quiere una democracia sin ciudadanos soberanos que, en la
préctica, carezcan de criterio y no se den cuenta de la amenaza que se cierne sobre ellos.
Lo que nuestro orador exige es que |os ciudadanos se comporten responsablemente, que
Sean consecuentes con su pasado y con sus decisiones. Y parece convencido de que la
degradacion de la ciudadania se ha producido porque aquellos no quieren asumir el
costo de su libertad, y venden su dignidad por dos 6bolos. El tema de |as subvenciones
populistas subyace a la critica de la inaccion®, pero no hay que olvidar que para nuestro
orador o pernicioso de los donativos era exclusivamente que pudieran ser instrumento

de la demagogiay tuvieran efectos sobre la escasa disposicion belicista:

4 Trevett 1994: 188, considera que la autoria del discurso Sobre la organizacion financiera es
demosténica, y lo fechaafines de 350 a.C.
5> Burke 2005: 35 sefidla que, a causa de que €l pueblo se habitud a ser subsidiado, en la época de Eubulo
y Licurgo, se fue haciendo adversario de las acciones militaresy, si las habia, receloso de los gastos.

200



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

I11. 30 ...en aquel entonces el propio pueblo, al atreverse a actuar y a hacer campafia por
si mismo, era sefior de todos los politicos y duefio, é mismo, de todos los bienes
(mpérTe kai oTpatedesdon TOAUMY aMTOC O SHUOC deoTOTNG TMY TOMTEVOUEVOY TV Kai
KOpLog adTog andviav tdv ayab®dv); los demés, cada uno en particular, se contentaban
con recibir de manos del pueblo honor, autoridad, y algin que otro beneficio. 31 Ahora,
por € contrario, los politicos son duefios de los bienes y por mediacion de ellos (5w
toutev) se lleva a cabo todo, mientras que vosotros, € pueblo, paralizados y despojados
de vuestro dinero y vuestros aliados (ypruata, coupdyovg), 0S veis reducidos a la
condicion de siervos y ciudadanos de afiadidura (bnnpétov kai TpocOfikng), 0S contentéis
con gue os den parte de los fondos de |os espectacul os (petadiddot Bewpikdv) 0 con que
estos organicen una procesion en las Boedromias ... En cuanto a ellos, tras haberos
encerrado en la mera ciudad, os inducen a esos cebos y os domestican (éndyovowv)
haciéndoos mansos a sus ordenes. [...]

Como ya se ha visto, los antepasados podian marcar € camino a seguir, o para
mejor decir, € éthos que se debia recuperar. La solucion era asumir la responsabilidad
de actuar tras haber deliberado; la accion que era propia de la asamblea tenia que
prolongarse en la que se produciria en el campo de batalla, previa aportacion de los
recursos precisos. En suma, elegir a los generales de entre los ciudadanos, servir
personal mente como hoplitas y marinos, pedir cuentas alos dirigentes militares propios,

y hacerlo, no de oidas, sino por haber sido testigos los hechos (IV 27; 33; 47).

Se mire por donde se mire, la situacién pergefiada insistentemente por
Deméstenes nos traslada una imagen poco optimista sobre la vitalidad civica de la
democracia. Resulta manido decir gque los ciudadanos estaban hartos de guerras y de
imperio, y que preferian quedarse en casa y disfrutar de los dos 6bolos que de vez en
cuando les repartia la ciudad. Seguramente mas que la causa, 1os usos dados a la cgja
del Tedrico son otro indicio del mismo problema. Si damos por verdaderas las grandes
diferenciasentreel s. V y € IV en d terreno de la actividad politico-militar, tal vez haya
que buscar causas profundas. Estas estarian esencialmente en un cambio de mentalidad
politico-econémica, consecuencia de sucesivos y graves fracasos bélicos. Y ya que, en
la presente ocasion, Demostenes creia que Atenas se |0 jugaba todo, exhortaba a sus
conciudadanos a no dejarse llevar por la idea de que era posible seguir disfrutando de
los beneficios de las donaciones y, a la vez, cumplir con las urgencias de armamento.
Por eso advertia contra los argumentos de aquellos politicos que, demagogicamente, se
guejaban de las medidas drasticas:

[11 19 ...Por el contrario opino que gran fuerza proporciona a los argumentos de ese tipo

el deseo (Bovinoic) de cada cual, porque precisamente lo més facil de todo es engafiarse
(¢€amoriicot) a uno mismo; que lo que se desea, eso también opina cada cual, mientras

201



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

gue los asuntos de la politica no son a menudo de ese natural (ta 6¢ mpdypoto ToAAAKIG
ovy oVT® TEPVKEVY). ..

Por lo que atafie a los oradores, Demostenes también exigia un giro en e modo en
el que desempefiaban su responsabilidad. Al parecer su propio discurso solia ser
criticado por e lenguagje patriético empleado, con € que pretendia inspirar en los
ciudadanos reacciones mas orgullosas frente a la amenaza septentrional. Afirmaba, en
justificacion de este proceder, que € objetivo que & buscaba era que las palabras
estuvieran ala atura de la ciudad, y no ala suya (XI1I 18); por € contrario, decia, los
otros politicos y los estrategos actuaban por intereses egoistas. En Sobre la
organizacion financiera atacaba a unosy a otros:

X1 12-13 ... es menester que € que quiera hacer algin bien a la ciudad cure

primeramente vuestros oidos, pues estan infectos, hasta tal punto estais acostumbrados a

oir mentiras innimeras (molha kol yevdt)... 19 [los estrategos] van de un lado para otro,

esclavos del favor que pretenden (5obLot tiig €mi 1@ xelpotoveicOar ydpttog) ... se hara
heredero él personamente de vuestros bienes [la gloria y nombre de la ciudad]

(kKAnpovounoewvy avtog tdv vuetépmv dyobdv), |0 que precisamente acontece; en cambio,

s vosotros realizéis cada accidn por vosotros mismos, obtendra una parte igual (to icov)

a los demas... 20 Los otros, los politicos (oi moAtevduevor), ...desentendiéndose de la
consideracion de lo més provechoso para vosotros, han pasado a unirse a aquéllos...

Frente a oradores embusteros, Demaostenes dice unay otravez de si mismo que él
habla con franqueza® y que eso le hace correr muchos riesgos (cf. | 16). La parrhesia se
habia convertido en un principio valorado. Si parece que en ciertos contextos puede
apuntar hacia un exceso de desinhibicion, e incluso, directamente, a irreverencia, en
otros sugiere ausencia de doblez y apuesta arriesgada por laverdad (111 32; VIII 21; 24,
32; X 53-4). El que declara ser sincero es porque sostiene no enunciar 1o contrario delo
gue realmente piensa; expresa, pues, honestidad tanto en su busgueda particular de la
verdad como en la declaracion verba que hace de sus conclusiones. El que es veraz
renuncia a favor facil e instantaneo de la mayoria.

IV 51 Yo, por mi parte en ninguna ocasién me resolvia a deciros en plan de halago (pog

xépwv) algo de lo que no estuviera convencido que os iba a ser til; y ahora todo lo que
pienso, sin disimular nada, os lo he confesado con franqueza (nemappnoiacuat)....
Aunque lo que me resultara de la propuesta esta en terreno incierto, sin embargo, me

resuelvo a exponerla en € convencimiento de que s la llevais a efecto, os resultara
conveniente.

6 Carmignato 1998, relaciona la reivindicacion de franqueza por Demostenes, con un programa de
renovacion de la democracia que lo enfrenta a resto de los oradores. Segin Treu (1991: 129) sdlo
politicos del nivel de Demdstenes renuncian a la lisonja y estampan la verdad en la cara de su auditorio
sin contemplaciones.

202



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

La parrhesia se adejaria de la préactica retorica habitual de las asambleas
democréticas donde lo Unico importante seria obtener los votos. Frente a dicha practica,
Demaostenes reclamaba la necesidad de recuperar la franqueza para mejorar la calidad
de las deliberaciones y desenmascarar a los corruptos. Y la mayor corrupcion es que e
orador busgue exclusivamente su popularidad:

11 13 ...pues no es justo que la popularidad (v yépwv), que ha estado dafiando a la

comunidad por entero, se mantenga en manos de |0s que entonces promulgaron esas leyes

[relativas a Tedrico], y laodiosidad (v &’ anéybewav), por e contrario, mediante la cual

a todos nos iria mejor, sea @ castigo para quien ahora exponga € mas beneficioso
proyecto... (cf. 21)

VIII 69 El que a favor de vuestro mayor bien se opone con frecuencia a vuestras
voluntades (évovtiotvtol BovAnuact) y nada dice para ganar gratitud (mpog yépwv), sino
siempre lo mas conveniente (10 Béltiotov), y elige una politica en la que la fortuna (1
TOyM), y no los calculos (o1 Adyicpot), resulta soberana de la mayor parte de suertes y, sin
embargo, de una cosay de otra se ofrece responsable (vrevbvvov), 70, ese si es valiente
(&vdpeiog) y provechoso ciudadano (ypriodc moritc) ... v no los que han sacrificado
los mas altos intereses de la ciudad (ta péyiota g moOAewc) a cambio de la popularidad
de un dia (tfig map’ NuEPAV XAP1TOQ). . .

Laregularidad con la que Demdstenes acusaba a sus rivales de estar al servicio de
Filipo (IX 3; X 54) es directamente proporcional ala estima por el discurso sincero. Los
dos polos de su discurso son, por un lado, sinceridad, por otro estar vendido aFilipo. No
cabe dudar de que también Demdstenes queria ser convincente y, seguramente, apelar a
la franqueza era un modo de retdrica, la “retérica de la antirretorica” (Hesk 2000:
202ss). Conviene decir, con todo, que la insistencia en la sinceridad de sus
manifestaciones, por ser estas impopulares, podria explicar € fracaso relativo de sus

propuestas, y la escasa aceptacion de las mismas.

3. Losricosy los pobres. El asunto de lajusticia popular

La democracia antigua no abrigaba programa econdémico de signo iguaditario. La
tirania estaba asociada a la condonacion de deudas y € reparto de tierras mientras, por
el contrario, la democracia enarbolaba el principio de laigualdad politica 'y exhibia con
orgullo la renuncia a atentar contra la propiedad privada. Tal comportamiento era
considerado justo. La conciencia de las diferencias economicas, y €l resguemor que
ellas originaban, se manifestaba, con todo, en e discurso politico. Los ricos, con cierta

frecuencia, eran presentados como tiranos 0 como pro-oligarcas; habituamente se

203



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

hacian sospechosos de actuar por codicia y no verse conmovidos por principios

patri6ticos o por la consideracion del interés comin’.

En € lapso tempora que abarca € presente trabajo (355-338 a.C.), Demostenes,
como ya hemos visto, conminaba insistentemente a los ricos a que aportaran dinero para
las camparias anti-maceddnicas. Si nos atenemos a los comentarios del orador, los ricos
se habrian resistido a la mencionada presion fiscal, igual que los pobres evitaban ir ala
guerra (IV 33). Y las dos actitudes serian reflgjo de fata de conciencia sobre los

peligros y/o carencia de sentimiento patritico.

La reticencia de los ricos se evidencia ya en e discurso Sobre las sinmorias de
354/3; bien es cierto que en esos momentos las arcas de Atenas habian alcanzado su
punto mas bgjo. La derrota ante los aliados en la Guerra Socia (357-5 a.C.) habia
supuesto, no solo la ruina de la ciudad, sino que también habia introducido entre los
ciudadanos € pesimismo en relacion con la politica agresiva, y habia convencido a una
parte importante de la elite dirigente de la oportunidad de cambiar & imperialismo por
las actividades productivas y mercantiles. Eubulo es considerado la cabeza visible de la
recuperacion que, con todo, no habia hecho sino empezar en 353. Aun asi, no duda
Demdstenes, en ese momento, ante la improbable perspectiva de un enfrentamiento con
Persia, en sostener que la ciudad posee muchas riquezas, pero que quienes las tienen no
creen gque sea e momento de entregarlas, porque no ven peligro inminente. Confia que,
cuando lo perciban, haran sus aportaciones:

X1V 27 ...Dinero, pues, afirmo que lo habra, entonces, cuando de verdad sea necesario

(g aAnbdc dén)... 28 Es, pues, menester que vosotros redicéis € resto de los

preparativos, pero degjéis que e dinero lo sigan teniendo sus poseedores (tovg

KeKTNUEVOLG), PUES en ninguin otro lugar estaria méas seguro en beneficio de la ciudad;

mas s alguna vez llegase ese momento, entonces habra que tomarlo de sus manos, a
aportarlo ellos de buen grado (td1e £xovimv giopepdviov odTdV Aappavew).

Si Demostenes era sincero en esta ocasion, tal como parece, la conclusién que
hemos de extraer es que, si bien se daba cuenta de gue no convenia presionar a los ricos
para que aportaran sus bienes, estaba todavia convencido de que no se habian
desentendido del bien de la ciudad. A partir del discurso Sobre la organizacion
financiera (XI1I 2-3) de 350 a.C., iria aflorando su queja hacia las subvenciones

populares, unida siempre a la exhortacion a los ricos para que no se resistieran a las

" Paralas siempre dificiles relaciones entre los pobres y los ricos, cf. Christ 2006; y Fisher 2003.
204



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

eisphorai. Demdstenes propone en ese momento sustituir 1os donativos gratuitos por
salarios militares (cf. 111 34):

X111 9 ... sostengo la necesidad de que estéis organizados (cvvtetdyfevar) y que la
organizacion sea la misma para recibir dinero puablico (Aafew) y para hacer lo que
conviene. Ya antes traté con vosotros de eso ... y la forma en que cierta abundancia de
medios (evmopia t1c) podriallegar a ser comun (kown) paratodos. 10 Pero |o que de entre
todas las cosas me causd mayor desanimo ...nadie se acuerda de ningun otro [proyecto]
pero del de los dos ébolos, todos. Aungue estos dos 6bolos no es posible que valgan mas
gue dos dbolos, mientras que los otros proyectos ... aspiran a que una ciudad que posee
tantos hoplitas, trirremes, caballerias e ingresos (ypnudtov tpdécodov), esté organizada 'y
bien equipada (cuvtetdyBar kai Topeokevdchat).

En la misma época y del mismo modo, en la I2 Filipica (IV 33), aconsegjaba
mantener fuerzas permanentes con soldados ciudadanos a los que habria que pagar
sueldos®. Seguramente, la relativa prosperidad ala que se refiere, en e pasaje citado del
discurso Sobre la organizacion financiera, sea unareferencia alos efectos positivos que
las medidas introducidas por Eubulo habian tenido. Hacer comin esa riqueza, a través
de los repartos de dos oObolos, es lo que Demdstenes considera improductivo y
generador de malos habitos (X111 2). Por eso propone una Unica administracion y que
los excedentes se empleen correctamente, en la defensa de los intereses de la ciudad. En
un discurso un poco posterior, en la 12 Olintica (349 a.C.), en términos ya mas claros
manifiestalamismaidea: una sola administracion que recaude y gaste; y no dar dinero a

cambio de nada pero ocupar militarmente a los ciudadanos que necesitan un sueldo:

| 19 ...tenéis dinero... mas dinero para fines militares que los otros hombres, pero lo
distribuis (Aappavere) de laforma que os viene en gana. Si |o gastais en cubrir los gastos
de la camparia, no tenéis ninguna necesidad de ingreso suplementario (mpocdel mOpov),
pero s no, se necesita suplemento (npocdel), es mas, hace fata toda una fuente de
ingresos (Gmavtog €vdel tod mopov). “¢Entonces, qué? —podria aguien decir—
Jpropones por escrito una mocion para que esos fondos se destinen a la milicia?” Por
Zeus, yo no. 20 Yo estimo que hay que equipar soldados y que debe ser unay la misma
coordinacion la que rija las distribuciones y el cumplimiento del deber (Aaufdvew xai
ToD motelv 10 déovta); VOSOtros en cambio pensais que hay que cobrar asi, mas 0 menos,
sin problemas, para emplear € dinero en fiestas publicas (Aappavew gic tag coptdc). Asi
pues, lo que falta es que todos aporten una contribucién (ravtog eiceépew)... 28 ...es
necesario que todos prestéis ayuda ...; los ricos (tobg dmdpovg) para que a precio de un
pequefio gasto hecho a favor de los muchos bienes que por su buena fortuna poseen,
puedan en @ fututo obtener fruto sin miedo (adsdcq); los que estan en edad militar, para
que adquiriendo la experiencia de la guerra en € territorio de Filipo, se conviertan en
temibles guardianes de su propia patria intacta; |os oradores (tovg Aéyovtag), paraque las
cuentas que han de rendir de su politica (ol t@v merolrevuévov avtoic ebbvvar) les
resulten féciles, pues segin el resultado de los sucesos asi serén vuestros juicios acerca de
susrealizaciones. (cf. Il 31)

8 Para més concrecion en las propuestas de Demoéstenes, cf. Leopold 1987, que la considera adecuada.
205



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

En la V2 Filipica®, discurso inacabado de ca. 340, parece que Demostenes
renuncia a proponer la abolicién de las donaciones de dinero del Tedrico (X 36) pero no
a sostener que sea inadecuado proponerlo. Tiene palabras para los ricos y para los
pobres: los primeros no deberian quejarse de las donaciones puesto que ellos, dice,
también han ahorrado en aportaciones y trierarquias en épocas de abundancia (38); y los
pobres no deberian adoptar decisiones contra las fortunas privadas (44). Se trata
obviamente de una referencia a la justicia popular en la persecucion de los mas
acomodados. Cuando, en este contexto, sostiene que cada ciudadano debe poseer |o
suyo “sin temor” estd aludiendo a la tradicional relacion de charis entre ricos y demos;
segun este mecanismo, €l rico que habia sido generoso, podia esperar un tratamiento
benévolo s tenia que vérselas con un tribunal popular. Poco, como antes de la batalla de
Queronea era més urgente abonar la concordia y aunar fuerzas de cara a conflicto que
defender cambios en la administracion econdmica de la ciudad, evita llegar mas|egjos en
las criticas anteriores a Tedrico:

X 45 Eso eslo que llevaimplicito desconfianza y resentimiento (dmiotiov ... opynv). Ya

gue es menester, varones atenienses, compartir de manera justa la ciudadania (dixaimg

aAANAOIC ThiC ToATElOG KOvmVELY), los ricos (Tobg uev edmdpovg), considerando seguros
sus propios bienes... y poniendo a disposicion de la patria y en defensa de su salvacion
sus propios bienes como fondo comun para afrontar los peligros (gig ToO¢ KvdOVOLG

Kowa VIEP ThHg cmtnpiog To 6vta Tf moTpidl mapéyovtag); los demas, estimando bienes

comunes |os que son tales (ta kowva kowd) ... pero teniendo los que son particulares por

propios de sus poseedores (T £ékdotov id1a Tod kektnuévov)... deberes de cada una de
las partes...

Claramente también, en € texto de arriba, se hace otra alusion a temor de los
ricos en relacion con sus bienes, y se aude al uso en los tribunales de la fuerza del voto
mayoritario. Los tribunales populares eran una parte esencial de la democracia
Instituidos a mediados del siglo V, su poder y prestigio aumento con la restauracion de
la democracia a ser seleccionados los llamados nométetas, comisiones equivalentes a
un dikasterion, de entre los jueces-jurados, convirtiéndose en los encargados de decidir
en caso de conflicto entre una propuesta de ley nueva'y unaley antigua sobre e mismo
asunto. Era frecuente sostener que, en democracia, € pueblo obtenia su fuerza de las
leyes y de aquellainstitucion que las hacia cumplir, es decir, de los tribunal es popul ares.
De ahi que Deméstenes, en mas de una ocasion, intentara corregir cierta confusion o

exceso: la democracia segun su apreciacion residia en las decisiones de la asambleay en

9 Sobre la autenticidad de este discurso, cf. Hadj( 2002: 40-49.
206



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

su implementacion, pues confundir la soberania popular con € control gercido en los
tribunales era renunciar a ir por delante de los problemas. Demostenes detectaba una
especie de psicosis persecutoria, no solo hacia los ricos, sino también hacia los
dirigentes militares y lideres politicos, habito nefasto que podria hacer pensar en la
implementacion de artimafias para bloguear la puesta en marcha de las resoluciones
asamblearias. Veamos como se expresa en 350:
X111 16'Y, por Zeus, varones atenienses, también otras frases engafiosas (ywevdeic) y muy
dafiinas para la constitucion (trv moAtteiav) se han infiltrado hasta llegar a nosotros,
como “en los tribunales radica nuestra salvacion” y “es necesario proteger la constitucion
con el voto secreto (1fj ye®)” ...esos tribunales son soberanos (kvpia) en los asuntos de
justicia entre vosotros, sin embargo es con las armas con 1o que hay que vencer a los
enemigos y en ellas esta la salvacion de la constitucion (tiig moAtteiag). 17 ... los que con

las armas vencen a los enemigos son quienes os proporcionaran la facultad y la seguridad
para votar...

El fuerte contraste que este pasaje establece entre las armas y el “voto secreto” (el
de los jueces) requiere, para su buena comprension, de un eslabdn técito: las decisiones
votadas a mano azada en las asambleas. Como ya se vio en € primer apartado,
Deméstenes critica la inaccidn, no tanto las deliberaciones. En e fragmento anterior,
revela un fraude hacia el demos, al que seguramente empujan ciertos lideres astutos que
insindian delitos econdmicos cometidos por los generales que actdan |gjos de la ciudad
los cuales, muchas veces, se ven obligados a obtener su financiacion sobre el terreno. Si
Atenas se desentiende de estos jefes militares como es e caso de Diopites,
inmediatamente la ciudad se pondria en manos de Filipo con lo que ello comportaria de
pérdida inminente de la constitucién ciudadana. Por eso, aconseja usar prudentemente
de arma de la justicia; arma que debe seguir siéndolo en manos del pueblo, pues
también en ese terreno, una excesiva 0 mal entendida lenidad podria inducir a dgjar
escapar alos responsables de desfalcos o derrotas.

Il 27 ...que no acuséis a nadie antes de dominar la situacion (undév’ dutidcOor mpiv dv

TOV TpoypdTeV Kpathonte) Yy que entonces lo hagais juzgando (kpivovtag) por los

propios hechos, y honréis a los merecedores de €logio y castiguéis a los culpables, que

eliminéis las excusas y vuestras propias negligencias ... 29 ... juzgais a los jefes que

estén d cargo de ellos [los asuntos] (tovg épeotnidtag Kpivete); Sin embargo, cuando a

rendir cuentas ellos, ois esas sus necesidades, les liberdis de los cargos (dgpiete). En

consecuencia, lo que os resulta de ese sistema es la disputa y la divisién mutua (£piCewv
Kol dteotdvat)..., y que los intereses comunes (ta kowvd) estén en mal estado.

El demos tiene la potestad de controlar a sus dirigentes, pero esta potestad no

deberia paralizar la accion militar. Lo primero es dominar la situacion militar, no

207



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

abandonar los intereses de la ciudad; y eso exige esfuerzos econdémicos también al
pueblo que podria tener que renunciar a theorikon; sin embargo € control de la
inversion correcta de este dinero también estd en manos pueblo. Segin Demdstenes,
solo una vez dominada la situacién, si hay sospecha de apropiacién indebida, el demos
tendra que citar alos sospechosos ante lajusticia
VIII 54 ... lo terrible no es cuanto gastemos (Somavdpev) para nuestra salvacion sino
cuanto vamos a sufrir si no estamos dispuestos a hacerlo. En cuanto a dicho de que “el
dinero publico serd arrebatado (diopracHncetar ta ypnpota)”’, hay que impedirlo
proponiendo un sistema de vigilancia (@uiaxnv) mediante el cual esté protegido
(owBnoetar), no abandonando nuestros intereses (tod cvpeépovtog). 55 Aunque yo ...
me irrito ... porque a algunos de vosotros entristece que se llegue a arrebatar el dinero
publico (ta pév ypiuata Avmel Tvag OLudv €l dopracHnoetal), cuya vigilancia
(pvAdrtewv), asi como la posibilidad de castigar (koAdlelv) a quienes la contravengan,
estan en vuestras manos, y en cambio no os entristece que... Filipo vaya arrebatando toda

Grecia (v 8" ‘EAMLGSo ndoav ovtwol Pimrog £e&ic apmalov ov Avnrel), y €so que lo
hace con laintencién de atacaros a vosotros.

Lo mismo que los ricos pueden sentirse amenazados por la accion de los
tribunales, los dirigentes, que suelen pertenecer al mismo grupo socia, sufren la
hiperactividad judicial popular. Y e pueblo es desviado de sus verdaderos intereses.
Para Deméstenes esta actitud popular introduce la discordia, desnaturaliza €l auténtico

funcionamiento de lademocraciay paralizalaaccion militar.

Conclusiones

Son los déficits que observa Demdstenes en la manera en que Atenas afronta la
amenaza maceddnica los que le llevan a aconsgjar atencion hacia la democracia.
Demadstenes no propone cambios ingtitucionales sino mejorar la gestion econdmica y
avanzar hacia una regeneracion moral; cree que lo que podria hacer que las cosas
cambiaran es que los ciudadanos asumieran los costos de la ventgja de ser hombres
libres que disfrutan de derechos politicos iguales en una politeia democrética. Confia en
los efectos benéficos que, en la defensa ante Filipo, tendrian la conciencia del deber
hacia los griegos y la voluntad de concordia interna. Lejos de azuzar |os resgquemores
entre los ricos y los pobres, en los discursos politicos huye de [lamar oligarcas a los
ricos y, s ho manifiesta confianza en su patriotismo, a menos lo exige tanto de ellos

como del comun.

208



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Dos son los males mas conspicuos que afectan al funcionamiento democratico. El
primero es la pérdida de estima de los politicos. Bien por hacer regularmente populismo
de forma descarada, bien por servir directamente a los intereses del enemigo. En €l
primer caso, simplemente los dirigentes se habrian plegado a las necesidades del guidn,
pues sin e apoyo popular directo ninguna politica podia ser implementada; en el
segundo, Deméstenes habria entrado en el juego habitual de las acusaciones reciprocas,
lo que era moneda de cambio en la tribuna de los oradores y, por tanto, despertaba poca
atencion en el auditorio. En cualquiera de las dos circunstancias, se puede concluir que
lamayor parte de los politicos no despertaba mucha simpatia ni confianza.

El segundo de los males afecta de lleno a la seriedad de las deliberaciones
asamblearias, bien porque lo que era aprobado no se gecutaba mas tarde, bien porque
los mecanismos para salvaguardar al mismo demos o a los individuos, eran
instrumentalizados para ralentizar y, de hecho, impedir la accién. Este extremo
mostraria € flanco mas débil de las deliberaciones. sin politicos honestos no seria

posible una deliberacién eficaz.

Bibliografia

E. Burke: 2005, “The Habit of Subsidization in Classical Athens. Toward a Thetic
Ideology”, Classica & Mediaevalia 56, 5-47.

L. Canfora: 1988, “Discours écrit / discours réel chez Démosthenes”, M. Detienne, ed.,
Les savoirs de [’écriture en Grece ancienne, Lille, 211-220.

A. Carmignato: 1998, “Demostene e la parresia: diritto di critica e rifondazione dei valore
democratici”, Inv. Luc. 20, 33-57.

H.R. Christ: 2006, The Bad Citizen in Classical Athens, Cambridge.

N. Fisher: 2003, “«Let Envy be Absent»: Envy, Liturgies and Reciprocity in Athens”, D.
Kongtan & K. Ruitter, eds., Envy in the Ancient World, Edimburgh, 181-215.

|. Hgjdu: 2002, Kommentar zur 4. Philippische Rede des Demosthenes, Berlin-Nueva
York.

P. Harding: 1987, “Rhetoric and Politics in Fourth-Century Athens”, Phoenix 41, 25-39.
J. Hesk: 2000, Deception and Democracy, Cambridge.

JW. Leopold: 1987, “Demosthenes’ Strategy in the First Philippic, «An Away Match
with Macedonial Cavalry?», The Ancient World 16, 60-69.

209



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

C.H. Lyttkens: 1994, “A Predatory Democracy? An Essay on Taxation in Classical
Athens”, Explorationsin Economic History 31, 62-90.

G. Mader 2006: “Fighting Philip with Decrees: Demosthenes and the Syndrome of
Symbolic Action”, American Journal of Philology 127, 367-386.

K. Treu: 1991, “Rede als Kommunikation: der attische Redner und sein Publikum”,
Philologus 135, 124-130.

J. Trevett: 1994, “Demosthenes’ Speech On Organization (Dem. 13)”, GRBS 35, 179-
193.

—1996, “Did Demosthenes publish his Deliberative Speeches?”, Hermes 124, 425-441.

O. Tuplin: 1998, “Demosthenes’ Olinthiacs and the Character of the Demegoric Corpus”,
Historia 47, 276-319.

I. Worthington: 2004, “Oral Performance in the Athenian Assembly and Demosthenes
Prooemia”, C.J. Mackie, Oral Performance and its Context, Leiden, 129-143.

H. Yunis: 1996, Taming Democracy. Models of Political Rhetoric in Classical Athens,
Cornell.

—2000, “Politics as Literature: Demosthenes and the Burden of the Athenian Past”, Aion
8, 97-118.

210



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

L a diplomacia romana: una escuela para la diplomacia modernat

Ralll Buono-Core V.2

Cuando aludimos ala diplomacia o0 a las relaciones diplomaticas, debemos entender
gque nos referimos a establecimiento de relaciones formales entre dos entidades
politicamente independientes, que puedan demostrar el dominio de un territorio, la posesion
deun gército o algo similar que cumpla de aguna manera esas funciones, ademés de una
organizacion politica que de garantias a la contraparte. Durante € periodo de la monarquia
las aldeas y |as pequefias comunidades latinas, por |as condiciones imperantes, no se podian
dar e lujo de desarrollar una amplia politica exterior, pero aln asi, a pesar de los escasos
datos que nos entregan las fuentes, debemos deducir que las relaciones de este tipo
indudablemente existieron®.

Desde los primeros tiempos, los representantes de la politica exterior romana
haciendo uso de sus cualidades oratorias, eran los encargados de llevar un mensge
esencialmente oral, alin cuando sabemos de |a existencia de una escritura aproximadamente
desde € siglo VIII a.C.% Esta, probablemente se usaba con mayor frecuencia en e mundo
delareligion, y en laredaccién de los textos que estipulaban las condiciones de |os tratados
(foedus) en este periodo de la historia de Roma. Dionisio de Halicarnaso recuerda que hay
en el templo de Dio Fidio, un tratado que Tarquinio establece con e pueblo latino de los
Gabinos, a que los romanos [laman Sanco, se trataba de un escudo de madera recubierto
con la piel del buey sacrificado para esa ocasion para ratificar los tratados, que llevaba
inscritos, en antiguos caracteres, 1os términos de estos acuerdos®. Al establecerse en estos
tratados condiciones por escrito, este es un dato que nos permite comprobar la existencia en
esos tiempos de un sistema diplomético de carécter més o menos formal. Sabemos que €l
término foedus, alianza o tratado, es una palabra muy antigua, de raiz indoeuropea. Por lo
tanto, no es entonces un anacronismo que Tito Livio, la use desde el primer capitulo de su
Historia, porque estaba vigente en € siglo | a.C. Tito Livio sefiala que se hizo una alianza
entre Eneas y los latinos. El verbo que usa tiene el significado original de herir. Esta
relacion entre realizar un tratado y la herida, ha sido entendida como referencia ala antigua
manera de hacer |las alianzas. mezclando la sangre de los aliados. Esto nos lleva aformas de
un ritual primitivo, que nos comprueba la antigledad del término. Hay un elemento

! Ete articulo forma parte del Proyecto de Investigacién Fondecyt N° 1120487 titulado: “Diplomaciay
Autorrepresentacion en la Roma Republicana”.

2 Doctor en Historia por la Universidad de Pisa (Italia). Profesor Titular de Historia Antigua en el Ingtituto de
Historia de la Pontificia Universidad Catdlica de Valparaiso, y profesor de Historia Antigua del Departamento
de Historiade la Universidad de Chile. E-mail: rbuonocu@ucv.cl.

3 Sobre este problema ver sobre todo a POUCET, J., Les origines de Rome, (Bruselas, 1985); GRANDAZZI,
A., La fondation de Rome, (Paris, 1991) y CARANDINI, A., La nascita di Roma, (Turin, 1997).

3 CICERON, De Republica, 2, 10.

4 CICERON, De Republica, 2, 10.

> DIONISIO DE HALICARNASO, 1V, 58, 4.

211



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

religioso operando a mismo tiempo que se opera un tratado, porque lo que se quiere a
través del foedus esla union de los dos grupos.

No obstante hay otros problemas, por gemplo, la diferente denominacién de los
vecinos de Roma en fuentes como Plutarco, Tito Livio y Dionisio de Halicarnaso,
denominacion que es imprecisa y dispar. Cuando se refieren a los latinos que habitan en
los alrededores, se refieren a vicinas gentes; alos que habitan en los bordes del territorio se
les denomina omnium circa finitimorum, y a los latinos més tradicionales y antiguos los
llaman prisci latini®. En las dificultades de recrear esas relaciones, vemos por gemplo que
cuando Tarquinio recibe a los legados de todas las ciudades se debe entender que son los
representantes de los latinos, de la nacién latina’. Hay diferencias en los datos que nos
entregan las fuentes, porgque para Dionisio de Halicarnaso son legados, en cambio para Tito
Livio, es un acto de sometimiento o de sumision de los latinos®. En este caso, nos
encontramos ante e problema que no existe un término preciso para referirse a la Liga
Latina, quedando el asunto en la ambigliedad. Por més que hasta ahora se haya intentado
aclarar esto, la realidad es que por e momento es muy dificil identificar con precision las
relaciones entre romanos y latinos. Hay algunos estudiosos que piensan que los prisci latini
corresponderian a los ciudadanos de Alba y sus colonias, las que habrian constituido la
primitiva Ligalatina, a pesar que los datos que entregan |as fuentes son poco prolijos en ese
sentido®. Al momento de entrar en deducciones, no hay que olvidar que este es un periodo
gue se debe analizar con la mayor cautela, sobre todo, cuando se trata de sus instituciones
politicas. La utilizacién ideol6gica que hacen los romanos del periodo republicano y del
Imperio de las leyendas relacionadas con Rémulo, no nos impide que se conviertan en una

STITO LIVIO, 1, 9, 2; “Tum ex consilio patrum Romulus legatos circa uicinas gentes misit qui societatem
conubiumque nouo populo peterent...”, [“Entonces, por consejo del Senado, Romulo envid una legacion a los
pueblos circundantes a presentar una peticion de aianza y de enlaces matrimoniales con € nuevo
pueblo,...”]; 1, 19, 4; “Clauso eo cum omnium circa finitimorum societate ac foederibus iunxisset animos,
positis externorum periculorum curis,...”, [Lo cerré Numa, una vez llevada a cabo la union con los pueblos
vecinos con tratados de alianza, al quedar libres de preocupacion por el peligro exterior”]; 1, 32, 13, “Quod
populi Priscorum Latinorum hominesue Prisci Latini aduersus populum Romanum Quiritium fecerunt
deliquerunt, quod populus Romanus Quiritium bellum cum Priscis Latinis iussit esse senatusue populi
Romani Quiritium censuit consensit consciuit ut bellum cum Priscis Latinis fieret, ob eam rem ego
populusque Romanus populis Priscorum Latinorum hominibusque Priscis Latinis bellum indico facioque”,
[“Dado que los pueblos de los antiguos latinos o individuos antiguos latinos hicieron o cometieron delito
contra el pueblo romano de los quirites; dado que el pueblo romano de los quirites decidié que hubiera guerra
con los antiguos latinos, 0 que al Senado del pueblo romano de los quirites dio su parecer acuerdo y decision
de que se hiciese la guerra a los antiguos latinos, por ese motivo yo, a igual que € pueblo romano, declaro y
hago la guerra alos pueblos de los antiguos latinos y alos ciudadanos antiguos latinos™].

" DIONISIO DE HALICARNASO 3, 54, 54; TITO LIVIO, 1, 38, 3-4-5; “Bello Sabino perfecto Tarquinius
triumphans Romam redit. Inde Priscis Latinis bellum feci. Vbi nusquam ad uniuersae rei dimicationem
uentum est, ad singula oppida circumferendo arma omne nomen Latinum domuit: Corniculum, Fichuela
uetus, Cameria, Crustumerium, Ameriola, Medullia, Nomentum, haec de Priscis aut qui ad Latinos
defecerant, capta oppida. Pax deinde est facta”. [“Liquidada la guerra sabina, Tarquinio hizo una entrada
triunfal en Roma. Seguidamente, guerred contra los antiguos latinos. En ella no se llegd, en parte alguna, a
una confrontacién decisiva: fueron tomadas Corniculo, Ficuela la Vieja, Cameria, Crustumerio, Ameriola,
Medulia, Nomento, ciudades de los antiguos latinos o de los que se habian pasado a bando de los latinos.
Después se firmo la paz”].

8 DIONISIO DE HALICARNASO, 3,54, 1; TITOLIVIO, 1, 38, 4, 5.

9 LIOU-GILLE, B., Lesrois de Rome et la ligue latine: définitions et interprétations, en Latomus, (1997),
pp. 729-764.

212



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

base indispensable para un adecuado conocimiento del periodo arcaico®®. Los datos que
tenemos a disposicion en las fuentes, seguramente no tuvieron como finalidad € dejar
solamente un testimonio de las actividades diplométicas, por o que debemos de suponer
gue posiblemente hay un buen nimero de aspectos que no quedaron recogidos, porque no
se consideraron o porque deliberadamente se ignoraron. A pesar de esto, me parece que la
informacion que nos proporcionan las fuentes nos permite hacer un andisis con alguna
precision, teniendo presente que e area geogréfica en que la diplomacia romana se
desarrollara durante la monarquia, es un territorio reducido, y se limita précticamente a los
pueblos que habitan los territorio vecinos, me refiero esencialmente a los latinos, sabinos 'y
etruscos. En € caso de estos ultimos, los datos son algo méas exactos. Resultan también
sorprendentes los tempranos contactos de Roma con Marsdllal! y con los foceos'?, como
también la solicitud de asistencia religiosa que Tarquinio hace en € oréculo de Delfos'®,
para lo cual envia como legados a sus hijos Arrunte y Tito junto a Lucio Junio Bruto. A
pesar de estos contactos fuera de Italia, seria indtil creer que la diplomacia romana de ese
periodo tuvo una proyeccién desproporcionada e insospechada; si bien crecid, no se puede
olvidar €l hecho de que en esos tiempos € peso politico de Roma era débil, por lo tanto es
précticamente imposible pretender algun tipo de regulacion para una forma de hacer
politica negociada. Si vemos una mayor intensidad en la actividad diplomética con los
altimos reyes; no hay una diferencia sideral en la intensidad de esas relaciones en el
periodo de Rémulo o Tulio Hostilio o con € de Tarquinio el Soberbio afinales del siglo VI
a.C. Se debe considerar que este es un momento en € cual, se estan echando las bases de
un sistema de relaciones exteriores que tendra con el tiempo, un caracter internacional con
representacion universal. No me parece posible sostener que durante la monarquia hubo
una politica exterior definida o permanente, primero porgue la diplomacia fue de exclusiva
responsabilidad de los reyes, y, porque en la realidad, con los datos a nuestra disposicion,
no se ve una continuidad en esas relaciones, sino gue aparecen mas bien como situaciones
ocasionales que son resueltas a través de una accion diplomatica, que, por lo tanto,
dependia exclusivamente de la voluntad del rey de turno. Romulo, Tulio Hostilio y los dos
Tarquinios parecen mas activos que Numa, Anco Marcio y Servio Tulio.

Rémulo es & responsable del inicio de la diplomacia romana por €l rol de fundador
y creador de las ingtituciones mas antiguas de la ciudad®*. La vision juridicay religiosa de
sus antepasados, influyd también en el caréacter juridico y religioso de una diplomacia que
estaba recién dando sus primeros pasos®®. El derecho y lafuerza son dos herramientas que
Roma usard indistintamente a servicio de la diplomacia, argumento que quedara en
evidencia desde | os primeros tiempos, cuando se produce e conflicto con los sabinos a que
se pone fin con un tratado que une a los dos pueblos en una sola realidad®®. Rémulo, desde

10 GRANDAZZI, A., La fondation de Rome, (Paris, 1991), p. 83; AULLIARD, C., La diplomatie romaine,
(Rennes, 2006), p.54.

11 JUSTINO, 45, 5,3.

12 JUSTINO, 43, 3, 4.

13 DIONISIO DE HALICARNASO, 4, 69, 2-4; CICERON, De Republica, 2, 44; TITOLIVIO, 1, 56, 5-12.

14 ALFOLDI. A., Early Rome and the Latins. (Ann Arbor, 1965), p. 249; MARTIN, P.M., L idée de royauté a
Rome, 2. vols. (Clermont-Ferrand, 1982-1984), p.233.

BTITOLIVIO, 1,8,7;1,9, 1.

16 CICERON, De Republica, 2, 7; TITO LIVIO; 1, 13, 4-5. “Mouet res cum multitudinem tum duces;
silentium et repentina fit quies; inde ad foedus faciendum duces prodeunt. Nec pacem modo sed ciuitatem

213



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

los inicios es e conductor de las operaciones militares y diplométicas, convirtiendo la
guerra en una herramienta politica cuando no hay otra posibilidad. EI monarca privilegia un
entendimiento diplomético con sus vecinos, proponiendo alianzas a través de la via de la
negociacion'’. Es probable que estos primeros pasos de una diplomacia aln inexperta,
hayan hecho posible mas adelante la creacion de un lenguaje o vocabulario aplicado a esta.
Las relaciones de orden diplomatico establecidas por Rémulo, rara vez se relacionan con
conflictos provocados. En las guerras o conquistas en perjuicio de los cenicenses,
crustuminos y antemnates, como también de Medulia, Cameria o Fidenas, no hay ningin
tipo de contactos diploméaticos'®. La Unica excepcion es e conflicto con Veyos que se
constituye en el dltimo conflicto militar del reinado de Rémulo, en e cual, se hacen dos
fallidos intentos de carécter diplomético, los que no evitan la guerral®. Las operaciones
militares estaban encadenadas entre si, por 1o que la diplomacia, con un escenario de esas
caracteristicas, tuvo escasas posibilidades de lograr algun éxito. Es muy probable que los
mediocres resultados de los primeros intentos diplomaticos de Romulo, junto a su natural
agresividad, pueden haber influido en e menor uso que €l rey hace de la diplomacia en los
conflictos que se sucederan més adelante. AUn cuando la informacion podria estar
incompleta, Romulo aparece involucrado en ocho contactos o acciones diplomaticas, de las
cuales aparece enviando tres y recibiendo cinco. Con la excepcion de los primeros
contactos con los latinos, las relaciones diplomaticas durante € reinado de Romulo, estan
caracterizadas por su simplicidad., realidad que va de acuerdo con e caracter bastante
rustico de las comunidades que en esos tiempos habitan en Roma 'y sus alrededores como
los sabinos, latinos y las ciudades de Lavinium y Veyos. El caso de Lavinium es
particularmente interesante, porque fue la Unica ciudad con la cua se lleg6 a concretar un
foedus sostenible en € tiempo. En las fuentes esta relacion aparece en dos momentos
desiguales, primero a recibirse en Roma a los legados de Lavinium, estos son maltratados
por parientes del rey Tito Tacio, lo que significa la violacion dd ius gentium gue los
amparaba. Este hecho no va a ser perdonado por Lavinium, por 1o que en ocasion de una
visita de caracter religiosa de Tito Tacio a esa ciudad, va a ser asesinado, situacion ante la
cual Rémulo reaccionara prefiriendo la paz, la que quedararatificada al renovarse laaianza
entre las dos ciudades?®. Segun el relato de las fuentes, estas hacen generalmente hacen

unam ex duabus faciunt. Regnum consociant : imperium omne conferunt Romam. Ita geminata urbe, ut
Sabinis tamen aliquid daretur, Quirites a Curibus appellati. Monumentum eius pugnae, ubi primum ex
profunda emersus palude equus Curtium in uado statuit, Curtium lacum appellarunt » ; [« El gesto emociona
a soldados y jefes. Se hace un silencio y una quietud subita; después los jefes se adelantan a estipular una
alianza. No solo establecen la paz, sino que integran los dos pueblos en uno solo. Forman un reino coman, la
base del poder para todos €ellos la tradadan a Roma, que se vio asi duplicada, y para hacer también alguna
concesi6n alos sabinos, tomaron todos €l nombre de quirites por Cures. Como recuerdo de aguel combate, €l
lugar en que €l caballo dejo en tierra firme a Curcio después de salir de la profunda marisma se llamé Lago
Curcio”.]

Y TITO LIVIO, 1,9, 2, “Tum ex consilio patrum Romulus legatos circa uicinas gentes misit qui societatem
conubiumque nouo populo peteren...”, [Entonces, por consgo del Senado, Romulo envid una legacion a los
pueblos circundantes a presentar una peticién de alianza'y de enlaces matrimoniales con el nuevo pueblo...”.]

18 AULLIARD, C. La diplomatie romaine, (Rennes, 2006), p. 59.

19 Parael primer contacto diplomético de Veyos con Rémulo (720 a.C. ca): PLUTARCO, Rémulo, 25,2-3 y
DIONISIO DE HALICARNASO, 2, 54, 3; para €l segundo contacto diplomético de Veyos con Romulo (720
aC.ca): TITOLIVIO, 1, 15; DIONISIO DE HALICARNASO, 2, 55, 5-6 y PLUTARCO, Rémulo, 25, 5.

D TITO LIVIO, 1, 14, 1-3; “Post aliquot annos propinqui regis Tati legatos Laurentium pulsant; cumque
Laurentes iure gentium agerent, apud Tatium gratia suorum et preces plus poterant. Igitur illorum poenam
in se uertis. nam Lauinii, cum ad sollemne sacrificium eo uenisset, concursu facto interficitur. Eam rem

214



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

aparecer a Roma defendiéndose de las agresiones de los pueblos vecinos?, de los
ataques de | os cenicenses, crustuminos y amtemnates, después del rapto de las sabinas, o, €
atague de Veyos d territorio romano, sagueandolo.

Debido ala agresividad de Rémulo, ningun conflicto necesita ser precedido de una
declaracion de guerra. Lleva a cabo siete guerras contra las ciudades de Caenina,
Antemnes, Crustumeria, Fidenae, Veyos, Cameria y los Sabinos., y ninguna de estas
guerras es declarada. Ahora bien, todos esos conflictos son anteriores a la instauracion del
rito fecial, que se convierte obligatoriamente en un vinculo entre fides, fetiales y foedus.
Sin embargo, la tradicion parece cuidadosa de mostrar a un Romulo respetuoso del bellum
iustum, pero ain estamos muy lejos de la formalizacion de ese concepto. A pesar que €
fundador sale siempre vencedor de estos enfrentamientos, por los testimonios a nuestra
disposicion son guerras inevitables, provocadas por la agresividad de sus vecinos.

Numa Pompilio, e segundo rey de Roma, es sabino, y se dice que era un gran
conocedor del derecho humano y divino. No se lo elige entonces, por sus condiciones
militares; hay entonces otra preocupacion que anima a los romanos para elegir a su rey.
Numa es |o contrario de Rémulo, aparece como €l creador de una diplomacia protegida por
los dioses. Las acciones diplomaticas del segundo rey de Roma, se perfilan principalmente
en laimagen de un soberano pacifico y piadoso, una imagen completamente diferente ala
de Romulo. Su estilo de gobierno se basara en nuevos principios, la ley y las buenas
costumbres?2. Entre sus obras esté €l establecimiento de tratados y alianzas con todos los
pueblos vecinos, como también, la fundacion del templo del dios Jano, una construccién
bifronte, con dos caras; como la representacion grafica de la omnisciencia. También es el
dios que vela por lo de dentro y lo de fuera, en € sentido que tienen los limites. La
importancia del dios Jano, es que se relaciona con la guerra o con la paz; se abre cuando
hay guerra y se cierra cuando se obtiene la paz. Numa Pompilio cierra las puertas del
templo a Jano, cierre que significaba que Roma estaba en paz con sus vecinos®. Tito

minus aegre quam dignum erat tulisse Romulum ferunt, seu ob infidam societatem regni seu quia haud
iniuria caesum credebat. Itaque bello quidem abstinuit; ut tamen expiarentur legatorum iniuriae regisque
caedes, foedus Inter. Romam Lauiniumque urbes renouatum est”, [“Algunos afios mas tarde, unos parientes
del rey Tacio, maltratan alos legados de los laurentes; al invocar 1os laurentes € derecho de gentes, pesdé més
ante Tacio lainfluenciay los ruegos de los suyos, y como consecuencia, se hizo objeto del castigo, que ellos
eran acreedores, pues unavez que asistio en Lavinio a un sacrificio solemne se produjo una revueltay fue
asesinado. Se dice que RGmulo reacciond ante este hecho con menos pesar del que debia, bien porque no
compartia € poder con mucho convencimiento, o bien, por estimar que habia sido muerto no sin razon.
Descart6 pues la guerra; pero para que hubiese una expiacion de la ofensa a los legados y de la muerte del
rey, la alianza entre Roma y Lavinio fue renovada”].

PLUTARCO, Romulo, 23, 1-3; DIONISO DE HALICARNASO, 2, 51,-53.

ZTITOLIVIO, 1,10, 3-11; 1, 15, 2-3; PLUTARCO, Romulo, 24, 3-4.

ZTITOLIVIO, 1,19, 2.

2 TITO LIVIO, 1, 19, 4: “Clauso eo cum omnium circa finitimorum societate ac foederibus iunxisset animos,
positis externorum periculorum curis, ne luxuriarent otio animi quos metus hostium disciplinaque militaris
continuerat, omnium primum, rem ad multitudinem imperitam et illis saeculis rudem efficacissimam, deorum
metum iniciendum ratus est.”, [“Lo Cerr6 Numa una vez llevada a cabo la unién con los pueblos vecinos con
tratados de alianza; a quedar libres de preocupacion por el peligro exterior, para que la tranquilidad no
relgjase los &nimos que el miedo al enemigo y la disciplina militar habian refrenado, pensd que, antes que
nada, debia infundirles el temor a los dioses, elemento de la mayor eficacia para una masa ignorante y en
bruto por entonces”].

215



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Livio nos entrega la noticia que se cerrd sdlo dos veces después de Numa Pompilio:
después de la Primera Guerra Puinica y en la época de Augusto; o sea, laPax Augusta. Las
fuentes muestran a Numa con el firme propdsito de hacer menos rudo y violento a su
pueblo, alejandolo del habito del uso cotidiano de las armas®*. Estos datos los podemos
corroborar en e De Republica de Cicerdn, quien confirma las acciones llevadas a cabo
por Numa , quien “al ver a los romanos enardecidos en los ejercicios bélicos instituidos por
Rémulo, pensd que convenia apartarlos un poco de esa manera de vivir”, quedando Numa
como un modelo mitico de vida civilizada?®.

Estas medidas difundiran la imagen del rey en el Lacio y sus arededores, las que
inspiraran practicamente todo su reinado, porque después de las alianzas contraidas con sus
vecinos, no hubo, aparentemente, guerras ni contactos diplométicos de los que se le pueda
hacer responsable. Numa es ademas e Unico rey sobre el cua las fuentes no nos entregan
ninguna informacion sobre e recibimiento de alguna embajada extranjera. Ahora bien,
habria que preguntarse si estos tratados lograron estabilizar las relaciones de poder en el
Lacio.

La ausencia de relaciones diplométicas, no garantiza en primer lugar, que los
conflictos hayan desaparecido, sobre todo, en &reas donde las tensiones eran permanentes.
Hay que considerar ademas que esta falta de iniciativa de Numa, podria haber sido la
consecuencia de una situacion que este heredd desde la época de Rémulo, en la que €
poder y lafuerza que Romulo le entregd a Roma, le permiti6 asegurar la paz alo menos por
los proximos cuarenta afios?.

La alternancia entre un reino belicoso y un reino pacifico, es posible sin lugar a
dudas, gracias, alas victorias de Romulo, que permiten fortalecer € poder y la presencia de
Romaen laregion. Cicerdn confirma que € territorio conquistado por Rémulo durante sus
campahas, va a ser distribuido por Numa entre los ciudadanos, para gue fuese cultivado por
ellos, con € fin de procurarse los alimentos, sin necesidad de saquear y obtener un botin, de
modo que ellos experimentaran las bondades de la paz, delajusticiay delaleatad. Si bien
es cierto que su mayor preocupacion fue la defensa de la paz?’, da la impresion que Numa
nunca descartd nuevas guerras, 0 que hubiera otros reyes belicosos como Rémulo. Numa
aparece entonces como un monarca que intuye el futuro que lo sucederd, es decir, la
fugacidad delapaz y delaguerra.

La extraordinaria importancia que Numa le dio alareligion y a la organizacién de
esta, hacen que Roma frente a sus vecinos, aparezca como una ciudad entregada totalmente

2 TITOLIVIO, 1, 19, 2. “Qui regno ita potitos urbem nouam conditam ui et armis, iure eam legibusque ac
moribus de integro condere parat. Quipus cum inter bella adsuescere uideret non posse, quippe efferari
militia animos, mitigandum ferocem populum armorum desuetudine ratus, “, [“Comprendiendo que en un
clima de guerra no podian aclimatarse a estas bases, porque la préactica militar vuelve més inciviles los
animos, pensd que debiatornar rudo a su pueblo deshabituandolo de las armas™].

% CICERON, De Republica, 2, 13 (25).

BTITOLIVIO, 1,15, 7. “db illo enim profecto uiribus datis tantum ualuit ut in quadraginta deinde annos
tutam pacem haberet”., [“Pues, sin duda alguna, con las fuerzas que él le proporciond, cobré vigor suficiente
para tener la paz asegurada durante los siguientes cuarenta anos”].

ZTITOLIVIO, 121,5.

216



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

al culto de los dioses, realidad posiblemente diversa a la del periodo anterior, 1o que
transforma en un verdadero sacrilegio atacarla, hecho que le garantizara a menos por un
tiempo un periodo de cierta tranquilidad®®. La imagen que proyecta Numa es al parecer
muy potente; su piedad e innovaciones religiosas |0 convierten en un personaje respetado
por todos, dentro y fuera de Roma, siendo un monarca que renuncia a uso de lafuerza, que
se sostiene en dos funciones antagonicas pero complementarias, por una parte la guerra,
que esta en latradicion originaria de Roma, y por otra, la paz, que se apoya en € derecho y
en la religion. Tito Livio, afirma que estos dos reyes consecutivos engrandecieron Roma
por caminos diferentes. uno através de laguerray € otro con la paz. Roma poseia ademas
de la fuerza, € derecho, un feliz equilibrio entre las instituciones de la guerra y las
instituciones de la paz. Rdbmulo reind treinta y siete afios, Numa cuarenta y tres. Roma,
ademés de poderosa, estaba equilibrada en sus instituciones militares y civiles®. Estos
caminos seran, a lo largo de la historia republicana de Roma, los fundamentos de la
expansion; laguerray la paz contribuiran a poder de Roma. Estamos indudablemente ante
una diplomacia aln incipiente, un tanto bésica, pero aln asi, esta, a parecer, ella juega un
papel, por menor que este haya sido.

Dionisio de Halicarnaso afirma que €l principal objetivo de Numa Pompilio, fue
garantizar € respeto a los acuerdos internacionales, garantizado por la creacion de un rito
fecial, como también, por la constitucion de un rito en € santuario a Fides. En efecto,
Dionosio y Plutarco, afirman que Numa, fue &l primero en construir un santuario, en honor
a Fides, una divinidad, que segin Varron, era de origen sabino. Una de las funciones
principales de Fides era proteger la fe jurada, la fe de los juramentos y debe ser
considerada, como una hipostasis de uno de los aspectos de Jupiter, por lo tanto los fetiales
estaban tan ligados a Fides como a Jipiter®™. Segiin Dionisio, los feciales, eran algo asi
como los arbitros de la paz®. El colegio de los feciales, fue creado, al parecer, araiz de un
conflicto con los fidenates, con e fin de llegar a un acuerdo y lograr la paz. Desde ese
momento la institucién perdura en e tiempo. Siguiendo e relato de Dionisio de
Halicarnaso, |as principal es tareas encomendadas a los feciales son “cuidar que los romanos
no emprendan ninguna guerra injusta contra una ciudad aliada; si otros inician la violacién
de los tratados, enviar embajadores y en primer lugar pedir verbalmente explicaciones, y s
no escuchan sus peticiones, entonces declarar la guerra. De la misma manera si algunos
aliados afirman haber sufrido injurias de los romanos y piden justicia, estos hombres
determinaran s han sufrido algin dafio contra los tratados, y s les parece que han
demandado lo justo, deteniendo a los acusados y entregandolos a los afectados. Juzgan
también los delitos cometidos contra los embajadores, vigilando que se respeten
sagradamente las cldusulas de los tratados, firman la paz y anulan la ya existente, si les
parece que no se ha hecho seguin las leyes sagradas; juzgan los delitos de los generales que

ZBTITOLIVIO, 1,21, 2.

P TITO LIVIO, 1, 21, 6, “Ita duo deinceps reges, alius alia uia, ille bello, hic pace, ciuitatem auxerunt.
Romulus septem et triginta regnauit annos, Numa tres et quadraginta. Cum ualida tum temperataet belli et
pacis artibus erat ciuitas”, [“De este modo, dos reyes consecutivos engrandecieron Roma por caminos
diferentes: uno con laguerra y el otro con la paz. Rémulo reind treinta y siete afios, Numa cuarentay tres.
Roma, ademas de poderosa, estaba equilibrada en sus instituciones militares y civiles”].

30 DIONISIO DE HALICARNASO, 2, 75, 3; PLUTARCO, Numa, 16, 1; VARRON, L.L., 5, 74, 1-2.

3L DIONISIO DE HALICARNASO, 11, 72, 1.

217



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN 1V

tenian relacion con juramentos y tratados, y los purifican™®?. La principa misién del
colegio de los feciales es negociar para evitar una guerra, usando laformula de solicitar una
reparacion, la rerum repetitio, 1o que no quiere decir que esta formula haya sido usada
siempre con éxito®. Al parecer, hay un solo caso en que esto fue exitoso, me refiero al
322 aC, d que esti relatado por Tito Livio de la siguiente manera: “Esta batalla por fin
guebranto el poderio de los samnitas de tal forma que éstos en todas sus asambl eas andaban
murmurando que, realmente, no tenia nada de extrafio que nada les saliera bien en una
guerra impia. emprendida en contra de un tratado, teniendo a los dioses mas que a los
hombres merecidamente en contra; habia que pagar un alto precio en expiacion por aquella
guerra; solo importaba si en los sacrificios derramaban la sangre culpable de unos pocos o
lainocente de todos, y algunos se atrevian ya a citar por su nombre a los promotores de la
guerra. Se podia oir sobre todo entre e clamor unanime el nombre de Brutulo Papio quien
era un hombre noble y poderoso, responsable de la ruptura de la reciente tregua. Forzados
los pretores a someterlo a debate, decretaron que Brutulo Papio les fuese entregado a los
romanos y gque juntamente con é se enviasen a Romatodo el botin de procedencia romana
y sus prisioneros, y que fuesen devueltas, de acuerdo con € derecho humano y divino,
todas las cosas que a tenor del tratado habian sido reclamadas a través de los feciaes.
Fueron enviados a Roma, tal como se habian acordado, los feciales y €l cuerpo sin vida de
Britulo; éste, con su muerte voluntaria, se sustrgjo a la infamia y al suplicio. Se acordd
entregar también sus bienes juntamente con su cuerpo. Sin embargo, de todo aquel conjunto
solamente fueron aceptados |os prisioneros y 1o que se identificd entre € botin: la entrega
del resto no tuvo efecto”. Que haya operado solamente en una sola oportunidad me parece
un dato un tanto mezquino por lo que me obliga arecordar y acudir a la existencia de toda
una tradicion acumulada en los siglos anteriores de la que quedan algunos residuos,
residuos en cuanto son elementos histéricos constatables. Hay un extenso margen de
elementos imponderables, inefables, que son igualmente parte de la dinamica histérica y
gue contribuyen por igual, y, en algunos casos, de manera preponderante a lo que es la
creacion historica. Al revisar los origenes de las relaciones exteriores de Roma, no se debe
ignorar lo que ha significado para toda la Historia posterior €l pensamiento inefable que ha
estado en los origenes, que ha seguido estando después, y que, de algiin modo, aln esta
presente en nuestra Historia.

Pero hay también, otros aspectos que hay que tener presente; el prof. Emilio Gabba,
piensa que en lafiguray personalidad de Numa Pompilio confluyen en momentos diversos
y sucesivos, no facilmente determinables, una tradicion romanay una interpretacion griega.
La primera esta centrada principalmente en el origen sabino del rey, unarealidad que de por
si, permite ver la proyeccion de la costumbre romana de integracion del extranjero; y la
segunda, € rol de sus tradiciones familiares. El pitagorismo de Numa fue aceptado en
Roma con la misma finalidad politico-ideol6gica con la cual se habia desarrollado: Roma
entraba con su rey en e discipulado pitagérico comun a otros pueblos italicos, 1o que le
daba una suerte de legitimidad cultural y politica, en momentos que Roma alin no habia
logrado una hegemonia en Italia, y que recién se habian iniciado las hostilidades con los
samnitas y continuaba el encuentro con e mundo etrusco. Es probable que e pitagorismo

32 DIONISIO DE HALICARNASO, 11, 72, 4-5.
33 Seglin C. AULLIARD, op. Cit, los considera negativos con una sola excepcion, en el 322 a.C., ocasion en
la que Roma pide alos samnitas una reparacion, la que es concedida; TITO LIVIO, 8, 39, 10-15.

218



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

ingresara en € patrimonio cultura de una parte de la clase dirigente romana. No se puede
degjar de lado, que la personaidad del rey Numa, sabio, pitagorico y legislador pacifico,
haya sido propuesta y aceptada con €l fin de superar la indudable dificultad ligada a mito
del fundador de la ciudad, A pesar del mito de un Rémulo violento, jefe de bandidos y
fraticida, antes de convertirse en un legislador, sin embargo se las arregla para superar los
aspectos mas negativos e imponerse rapidamente en la opinién publica. El rey Numa, es €
representante ideal de una politica de paz, de sedentarismo agrario, y de estabilidad en las
fronteras. ROmulo es en cierto modo, la antesala de lo que vendra con Tulio Hostilio, un
rey guerrero y diplomaético; las ambigtiedades del reino de Anco Marcio; e crecimiento de
las actividades diplomaticas durante los Tarquinios; la particular diplomacia de Servio
Tulio y ladinamica diplomacia de Tarquinio el Soberbio.

Tulio Hostilio en cambio es un rey de contrastes: guerrero y diplomatico. Tito Livio
lo considera “mas belicoso que Romulo”*. La primera parte de su reinado se refiere a
conflicto con Alba Longa® en & cua hay situaciones bastante particulares. Por gemplo, se
efectlian seis contactos entre Romay Alba Longa, 10s que son un caso excepcional durante
la monarquia. Esto se deberia, segiin algunos historiadores®, a que Alba Longa nunca fue
una ciudad propiamente tal, sSino que una zona densamente poblada en la cual vivian
pueblos latinos y en la cua habia un santuario federal. Esta realidad hace necesario ampliar
los interlocutores. En la atmésfera del conflicto con Alba, aparece la primera accion
diplomética multiple con dos contactos sucesivos. El rey de Alba envié un legado antes de
reunirse personalmente con Tulio®, pero curiosamente este doble acto se reemplaza por €
combate entre los Horacios y los Curiacios, como s € enfrentamiento entre dos ciudades,
tanto diplomatico como militar, no podiarealizarse ni directamente ni colectivamente. Este
combate simbdlico, sin embargo permite dos puntos de vista, € religioso y e diplomético,
ya que fue acordado un foedus antes del famoso combate entre Romanos y Albanos. Este
carécter excepcional de las relaciones de Roma con Alba Longa queda ratificado porque es
la primera ciudad en desaparecer del escenario diplomético. Desde €l reino de Tulio, las
acciones de ladiplomaciarea buscan ampliarse y reforzar laintegracion de Romaalaliga
Latina, a interior de la cual, las relaciones entre las ciudades deberan obedecer a reglas
aplicables atodos sus miembros.

Para € reinado de Anco Marcio disponemos solamente del dato de cuatro acciones
diplométicas, |o que significaria una ostensible disminucién de esta actividad; sin embargo
parece ser que las iniciativas del rey nos permiten ver una politica exterior bastante mas
agresiva que lo que aparenta. Esto se refuerza con la descripcién que hace Tito Livio quien
describe a Anco “de un talante intermedio, que recordaba tanto a Numa como a Rémulo, y,
aparte de estar convencido de que € reinado de su abuelo habia tenido una exigencia mayor
de paz por tratarse de un pueblo joven e inddmito, lo estaba también de que a Numa le
habia sobrevenido la paz sin problemas, pero que é no la tendria fécilmente; se ponia a
prueba su paciencia y, tentada, se la menospreciaba: eran tiempos mas propios de un rey

¥TITOLIVIO, 1, 22, 2.

35 PASQUALINI, A.(ed.), Alba Longa. Mite, storia, archeologia, (Roma, 1996).
3 GRANDAZZI, A., La localisation d’Albe, en KMEFRA», 98, (1986), pp. 47-90.
STITOLIVIO, 1, 23.

219



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Tulo que de un Numa™3, Anco refuerza las creaciones religiosas de Numa mediante €
desarrollo de los rituales de la rerum repetitio o solicitud de restitucion o reparacion. Es
prudente entonces considerar que probablemente Anco basa sus normas de conducta en
Numa como en Tulio. En € caso del asalto de la ciudad |atina de Politorio, deport6 a toda
la poblacion tradadandola a Roma, ademas de reforzar la presencia romana en direccion a
mar, zona en la que a parecer, se ubicaba esta ciudad. No nos olvidemos que aun cuando
hoy el tema esta en discusion, se le atribuye a Anco Marcio la fundacion de Ostia. Claudine
Aulliard piensa que la ausencia de intercambios diplométicos entre los que se presentan
como conquistadores y los representantes de los territorios conquistados, refuerza la
improbabilidad de una conquista solamente romana®, hecho que nos permitiria suponer que
detrés de estas operaciones estaba la potente participacion etrusca. Da la impresion que
después de sus dos primeros contactos con los latinos pierde lainiciativa, y son los sabinos
junto a los de Védlitrae quienes entran en contacto con &. P.-M. Martin®, cree en una
colaboracion impuesta o voluntaria entre Anco Marcio y las fuerzas etruscas. Se basa en €
andlisis de la actividad diplomética del ultimo rey latino: después de su victoria sobre los
Latinos, e monarca ya no podia tomar ninguna medida ni firmar acuerdos con sus vecinos
0 enemigos.

La llegada de los Tarquinios a Roma, no constituye una ruptura en la historia de la
monarquia, lo més probable es que haya sido |a consecuencia de un acto individual méas que
el de una conquista*. Esto porque la ciudad mantiene su identidad y sus caracteristicas de
ciudad latina. Las relaciones con los pueblos de Italia central se multiplicaron més alla del
Lacio, especiamente con los hémicos y con los ecuos, inicidndose una importante
evolucion en € desarrollo de la diplomacia, 10 que queda en evidencia a realizarse los
primeros contactos oficiales con representantes del mundo griego, primero los foceos y mas
adelante con Delfos. Esta relacion como sabemos, se fortalecera con la concrecion de un
foedus entre los masaliotas y Roma, que los mantendra unidos hasta finales de la Republica.
Las relaciones entre estas dos ciudades son francamente sorprendentes y excepcionales, y
se convertiradn en las de mas larga duracion en toda la historia diploméatica romana entre la
fundacion y e Imperio. Sin lugar a dudas que los etruscos, abiertos al mundo griego,
favorecen los contactos cada vez mas amplios y novedosos que Romalogra.

Tarquinio Prisco, € primer rey etrusco, mantiene una intensa actividad diplomatica
con trece contactos de ese tipo. Una caracteristica del primer rey etrusco es gue solo rara
vez inicia los intercambios diplométicos. En efecto, solo dos de las trece misiones
registradas en las fuentes, habrian sido enviados por orden del monarca, € resto fue la
consecuencia de lainiciativa de sus interlocutores latinos, sabinos o etruscos.

Servio Tulio fue e menos activo en materia de relaciones diplométicas, solo  hay
registro de tres de ellas. Esto no quiere decir que no haya tenido interés en mejorar sus
relaciones con los pueblos vecinos. Por gemplo, la construccion del templo en honor a

BTITOLIVIO, 1, 32, 3.

39 CLAUDINE AULLIARD, op. cit. p. 69.

4 p.-M. MARTIN, op. Cit., p. 256.

41 D.BRIQUEL, en F.HINARD, p. 95-96; O. DE CAZANOVE, La chronologie des Bacchiades et celle des
roi étrusques de Rome, en «MEFRA», 100, (1988), pp. 615-648.

220



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

Diana en Roma, obra conjunta de romanos y latinos, es un reconocimiento a liderazgo
romano. Las guerras con Veyosy con los etruscos son precedidas de acciones diplométicas,
conflictos que refuerzan la teoria de que los acuerdos diplomaticos los contraen |os reyes,
los que a desaparecer, |os acuerdos pierden de alguna manera su vigencia, lo que obliga a
rey siguiente a restablecerlos o enfrentar un conflicto. Servio prefiere la negociacion antes
de recurrir a las armas, hecho que queda corroborado a aparecer por primera vez €
concepto de hospitium o derecho ala hospitalidad.

Las informacion gque entregan las fuentes permiten ver que Tarquinio e Soberbio
mantuvo una activa politica exterior.  Tito Livio afirma que traté de ganarse sobre todo al
pueblo latino, para estar méas seguro entre sus conciudadanos gracias al apoyo extranjero®.
Privilegia las relaciones con los latinos y se refuerzan las relaciones de hospitium por los
lazos de parentela. La alianza con los latinos le permitié contar con e poder militar
necesario para hacer la guerra principamente a los sabinos®, hechos que reflgan la
vocacion expansionista de Tarquinio. En este contexto, con una atmosfera de polémicas y
de propaganda anti etrusca, la actividad diplomética de la cual es responsable, permite ver
a un rey determinado y conquistador en un territorio geogréficamente mas amplio que €
gue controlaron sus antecesores. Entre las guerras de Tarquinio, una sola de ellas fue
precedida por una solicitud de reparacion, € ataque contra Suesa, la ciudad més rica de los
volscos, que sera atacada, Sitiada, derrotada y saqueada con sus habitantes asesinados y
esclavizados. Las otras guerras contra los sabinos, gabinos y Ardea no fueron declaradas.
Aun asi, vemos que en e caso de la guerra contra Gabios, esta finaliza con la promulgacion
de un foedus, conocido como foedus Gabinum que habria servido de modelo agunos afios
después, & 493 aC. para € foedus Cassianunt*. Diez de las acciones diplométicas
registradas por las fuentes son por iniciativa romana, 10 que nos muestra un monarca que
privilegiara € camino de la diplomacia para solucionar las controversias. Tarquinio parece
preocuparse de otros problemas, como € de insertar a Roma en un horizonte més vasto, €l
del Mediterraneo. Una buena prueba de esto son las estrechas relaciones existentes entre
Roma y Cartago, tema que ha sido discutido ampliamente por la historiografia de los
ultimos decenios.

2TITOLIVIO, I, 49, 8.

4“3 DIONISIO DE HALICARNASO, 4, 45.

4 DIONISIO DE HALICARNASO, 4, 58, 3-4. [“En efecto, no dio muerte ni desterré de la ciudad a ningtn
gabino, ni lo castigé con la privacién de sus derechos de ciudadano o de sus bienes, sino que convoco al
pueblo a una asamblea y, cambiando el comportamiento de tirano por € de un rey, dijo que les devolvia su
ciudad, les permitia conservar sus pertenencias y, junto con esto, les concedia a todos |os mismos derechos
gue alos romanos. Esto no lo hacia por benevolencia hacia los gabinos, sino para retener con mayor firmeza
el dominio de Roma, pues consideraba que la mas poderosa proteccion para él y para sus hijos era la leatad
de quienes, en contra de sus temores, habian salvado sus vidas y recobrado todos sus bienes. Y para que no
albergasen ya ninglin temor con respecto a futuro ni dudasen sobre la firme permanencia de estas medidas,
redactd los términos legales por los que se convertirian en amigos e inmediatamente Ilevd a cabo en la
asamblea las ceremonias correspondientes y prestdé juramento sobre las victimas del sacrificio. De estos
tratados hay en Roma un recuerdo en € templo de Dio Fidio, a que los romanos llaman Sanco, se trata de un
escudo de madera recubierto con la piel del buey sacrificado en agquella ocasion para ratificar los tratados,
que lleva inscritos, en antiguos caracteres, los términos de estos acuerdos. Después de dejar resueltos estos
asuntos y de nombrar rey de los gabinos a su hijo Sexto, retird a gjército. Tal fue el desenlace de la guerra
con los gabinos™].

221



ESTUDIOS INTERDISCIPLINARIOS DE HISTORIA ANTIGUA. VOLUMEN IV

A modo de agunas consideraciones conclusivas, se pueden detectar las
caracteristicas y € origen de las primeras formas de relaciones exteriores en Roma, de las
que Romulo, es e principal responsable, a pesar de su aparente interés solo por las acciones
militares. El derecho romano es un derecho ritualizado a través de formulas juridicas,
realidad ante la cual, € papel de Numa va a ser definitivo en e respeto a los acuerdos y
compromisos que Roma asumira desde esos tiempos a lo largo de su historig;
transforméndose en el creador de una diplomacia protegida por 1os dioses. Estos dos reyes,
tienen entonces, una responsabilidad determinante, en la construccion de esa diplomacia,
como en ladel mafiana romano.

La relativa pobreza de la actividad diplomatica de tres de los reyes Numa, Anco y
Servio, y la gran actividad de los cuatro otros reyes, no tiene  mismo significado, ni
simbolicamente ni histéricamente. En la tradicién analistica, cada rey es una imagen
dominante que encuentra un eco en la préactica diploméatica. Rémulo & fundador, crea las
primeras formas en las relaciones exteriores de Roma; Tulio € agresivo enriquece la
diplomacia con funciones adicionales con € fin de garantizar religiosa y legalmente los
abundantes enfrentamientos que afectaban a la ciudad. Los reyes etruscos, quedan
marcados por las actividades diplométicas de Roma., mas alla de la monarquia, por sus
innovaciones, por gemplo la deditio,* y la amplia cobertura que logran en Italiay en €
Mediterrdneo. Numa y Servio tienen ideas relativamente claras, uno se centra en la
organizacion religiosa y juridica y e otro en la organizacion politica y militar. En cierto
modo, la escasa actividad diplomética de ambos habria que explicarsela porgue le dieron
prioridad a las acciones de politica interna.  Sus innovaciones, la aplicacion de una
diplomacia diversa y abierta a los pueblos vecinos y también a los més lejanos, los reyes,
especiamente los Tarquinios, dan inicio a una diplomacia romana genuinay creible.

4 Cuando una ciudad era obligada a la capitulaciéon, Roma decidia si esta seria arrasada, (deditio in
dictionem) siendo sus dirigentes generalmente ejecutados y el resto de sus habitantes vendidos
como esclavos 0 bien convertida en una ciudad dediticia (deditio in fidem), lo que significaba que Roma se
apropiaba de los bienes y las personas de la ciudad y posteriormente se restituian con la condicion de dejar
establecido € stipendium, un tributo fijo regulado por € gobernador romano, asi como levas de personas
paratropas auxiliares de los g ércitos romanos, viveres a precio estipulado de antemano (lo que facilitaba
abusos que generaban nuevas revueltas) y servicios. Ademés la ciudad debia permitir en su recinto €
establecimiento de una guarnicion romana. En cuanto a la administracién, Roma generalmente respetaba las
instituciones y el modo de gobierno interno, puesto que € derecho de politica exterior quedaba sometido
totalmente a poder de la Replblica. La ciudad dediticia quedaba privada de todo derecho juridico para sus
habitantes, lo que la colocaba en € Gltimo escal6n de la ordenacion municipal romana que estaba configurada
con las colonias romanas en lo més alto del estatus juridico, a las que seguian los municipios romanos, y
después las ciudades peregrinas o extranjeras. En € caso de quedar arrasada como castigo gemplar, la ciudad
dediticia se convertia en ager publico de Roma.

222


http://es.wikipedia.org/wiki/Esclavo
http://es.wikipedia.org/wiki/Tributo
http://es.wikipedia.org/wiki/Tropas_auxiliares
http://es.wikipedia.org/wiki/Guarnici%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/wiki/Ager_(clasificaci%C3%B3n)

