
Colección Versiones

SMITH
FLETCHER

STEVENSON
NUTTALL

DENSMORE
PARSONS

SOBREVIVENCIAS
ESCRITAS III



* En esta publicación se han mantenido las formas de citación
y referencia utilizadas en los textos originales.



Colección Versiones

Compilación
María Gabriela Lugones
María Cecilia Díaz
Agustín Liarte Tiloca
Santiago Romero

Coordinación y edición 
Angélica Gaido 
María Paula Garda

Corrección 
María Laura Galliano

Diseño y diagramación
Ivana Myszkoroski

Traducción
Sofía Alives
Carina Ávila
Lucía Bardaro
Guido Beccarini
Magdalena Rebeca Burgos
Lucía Canalda
Juliana Cabanillas
Aurelia Cañete
Josefina Cussa
Sofía Díaz
Santiago Domínguez
Lucía Espósito
Rocío Fantín
Rocío Fernández
Rocío Ferro
María Florencia Giovannini
Ana Francia Lobato
Lizeth Martínez
Natalia Monge Mohedas
Natalia Pagán
Nicolás Palermo
María Soledad Prieto
María Laura Racciatti 
Dana Rossi
Noelia Sedeño
Constanza Sisterna
Florencia Yuvero

https://editoriales.facultades.unc.edu.ar/index.php/edfl/catalog/series/versiones


Revisión bilingüe
Carina Ávila
Guillermo Badenes
Lorena Baudo
Aurelia Cañete
Josefina Coisson
Gabriela Lorenzo
Natalia Monge Mohedas
María Soledad Prieto

Coordinación de equipo traductor
Carina Ávila
Guillermo Badenes
Lorena Baudo
Josefina Coisson
Gabriela Lorenzo
María Soledad Prieto

Revisión conceptual
Regina Argüello
María Cecilia Díaz
Agustín Liarte Tiloca
Ana Prado
Florencia Ravarotto Kohler
Rocío María Rodríguez 
Santiago Romero
Sofía Schiff
María Emilia Tavella

Rastreo terminológico
Francisco Schnyder 



Sobrevivencias escritas III / Erminie Adelle Platt Smith ... [et al.] ; compilación 

de María Gabriela Lugones ... [et al.] ; Editado por Angélica Gaido ;  María Paula 

Garda ; Prólogo de Mónica  Tarducci. - 1a ed - Córdoba : Departamento Editorial 

de la Facultad de Lenguas, 2024.

Libro digital, PDF - (Versiones / Gaido, Angelica; Garda, María Paula; 9)

Archivo Digital: descarga y online

Traducción de:  Sofía Alives ... [et al.]

ISBN 978-631-90514-3-8

1. Antropología. I. Platt Smith, Erminie Adelle II. Lugones, María Gabriela, comp. III. 

Gaido, Angélica, ed. IV. Garda, María Paula, ed. V. Tarducci, Mónica , prolog. VI. Alives, 

Sofía, trad. 

CDD 301

Estos contenidos están reservados bajo una licencia  

Creative Commons Atribución - No Comercial



ÍNDICE

Prólogo ……………………………………………………………………………………… 8

Tarducci, Mónica

Presentación …………………………………………………………………………… 20

Tarducci, Mónica 

Antes de Franz Boas: mujeres pioneras de la antropología 

norteamericana ……………………………………………………………………… 40

Smith, Erminie Adelle 

Mitos de los iroqueses (1883) ………………………………………………… 82

Fletcher, Alice 

La importancia del tótem. Estudio de la tribu  

Omaha (1897) …………………………………………………………………… 154

Fletcher, Alice

El poste sagrado de la tribu Omaha (1895) …………………………… 179



Stevenson, Matilda 

Zuñi y los Zuñi (1881) …………………………………………………………… 210

Nuttall, Zelia 

La Isla de Sacrificios (1910) ……………………………………………….… 258

Densmore, Frances 

Los indios norteamericanos y su música (1926) …………………..… 345

Parsons, Elsie 

Feminismo y convencionalismo (1914) …………………………….…..… 376

Parsons, Elsie 

La consagración religiosa de las mujeres (1916) …………..……….… 392

Parsons, Elsie 

Feminismo y ética sexual (1916) ……………………………………..……… 419



PRÓLOGO



9

PRÓLOGO

el presente volumen de Sobrevivencias Escritas empezó a 
montarse en reuniones virtuales en las que compartíamos 
nuestras impresiones lectoras sobre teorías antropológicas, 
allá por 2021. En esas conversaciones, intercambiamos mira-
das acerca de un artículo de la antropóloga feminista argen-
tina Mónica Tarducci, titulado “Antes de Franz Boas: mujeres 
pioneras en la antropología norteamericana”, publicado en 
2015, en la revista Runa. Ese texto da a conocer los trabajos 
de mujeres que investigaron y escribieron entre fines del si-
glo XIX e inicios del XX en América del Norte: Erminie Adelle 
Platt Smith, Alice Fletcher, Matilda Evans Stevenson, Zelia 
Nuttall, Frances Densmore y Elsie Clews Parsons. Una grata 
lectura ante un canon que reserva sus roles pioneros a antro-
pólogos varones. En una suerte de memoria repetida, cuando 
se hace referencia a los albores de la antropología como disci-
plina, por lo general, se usa la fórmula “padres fundadores”, y 
las mujeres quedan relegadas a un rol de aprendices. 



10

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Queremos destacar que no hubiéramos llegado a esa lite-
ratura sin el análisis realizado por Mónica Tarducci, quien, a 
inicios de la década de 1980, comenzó a frecuentar espacios 
de militancia feminista y a reconocerse como tal. Ella cursó 
sus estudios de grado y, luego, se doctoró en Antropología en 
la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos 
Aires, institución donde dirige actualmente el Instituto de 
Investigaciones de Estudios de Género. Los cruces entre in-
vestigación y activismo atravesaron desde temprano su tra-
yectoria como docente y pesquisadora; se destaca su trabajo 
en torno de la adopción y acerca de los desafíos contemporá-
neos del movimiento feminista. A partir de esa perspectiva, la 
autora aborda el desarrollo de la teoría antropológica y enfoca 
en las autoras que escribieron antes de Boas. 

La idea de este libro fue adquiriendo contornos más defini-
dos cuando pensamos en invitar a la propia Mónica a publicar 
nuevamente aquel texto; esta vez, como una presentación a 
los escritos de las autoras cuya producción y trayectoria había 
estudiado. Nos abocamos a seleccionar textos disponibles en 
repositorios digitales de acceso abierto. Fue un proceso de 
meses, atravesado por debates acalorados y guiados por el ob-
jetivo de llegar a una selección que diera cuenta de la variedad 
y relevancia de sus producciones. La selección final presenta 
una diversidad de trabajos que van de artículos y capítulos de 



11

PRÓLOGO

libros a informes de investigación. Mónica Tarducci, experta 
en esas pioneras, nos regaló, además, otra introducción escri-
ta especialmente para este volumen. Allí recupera las inquie-
tudes que la llevaron a escribir el artículo que llamó nuestra 
atención, poniéndolo en diálogo con los textos seleccionados 
para esta publicación. A ella, nuestro especial agradecimiento 
por su disposición generosa y por su aporte al conocimiento 
antropológico.

Este libro atiende a un doble desafío. Busca dar una cir-
culación ampliada a autoras no frecuentadas en las historias 
de la antropología, a través de versionar textos no traducidos 
anteriormente al castellano. Con ello, intentamos reconocer 
el trabajo innovador de investigadoras no definidas por la for-
mación de una escuela, sino por la producción de conocimien-
to etnográfico sobre pueblos indígenas norteamericanos. En 
ese afán, no solo atendieron a sus sociabilidades cotidianas y 
festivas, sino que también consideraron los impactos del pre-
sente histórico en las dinámicas sociales, la cultura material y 
los estilos de vida nativos. Asimismo, deseamos reconocer en 
estos escritos un conjunto de contribuciones que, a la vez que 
“produjeron” conocimiento etnográfico, lo hicieron en miras 
de contribuir a una crítica social hacia determinadas dinámi-
cas de poder en las relaciones étnicas y de género. Subrayamos 
que hicieron sus trabajos de una época en la que el acceso a 



12

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

puestos educativos en instituciones universitarias estaba ve-
dado para mujeres, o se tornaba muy dificultoso acceder sin 
contactos estratégicos. La labor de estas antropólogas pione-
ras fue fundamental para comprender las posibilidades de lle-
var adelante indagaciones antropológicas por aquellos años. 

En esta publicación, la transcripción de mitos y relatos iro-
queses producida por Erminie Adelle Platt Smith permite des-
lumbrarse con las fabulosas historias presentadas. Resulta 
sorprendente su temprano reconocimiento de las voces de 
sus interlocutores, cuando cita con nombre y apellido a quie-
nes le narraron las leyendas registradas por ella.

Mientras tanto, la cultura material constituye el centro 
del texto de Alice Fletcher, quien describe el totemismo y el 
poste sagrado de los omaha, considerando sus características 
físicas, su historia y su rol en la vida espiritual del pueblo. Su 
abordaje está atravesado por un horizonte de crítica social, 
ya que el poste sagrado se volvió objeto de estudio cuando 
perdió su función ritual, en un contexto en el que los omaha 
vivían en la pobreza y diezmados por el avance estadouniden-
se sobre sus territorios. 

Matilda Evans Stevenson realiza un análisis pormenoriza-
do de los modos de habitar y vivir entre los zuñi, como par-
te de una expedición realizada en conjunto con otros inves-
tigadores. En su estudio, recupera información acerca de las 



13

PRÓLOGO

viviendas de los zuñi, poniendo énfasis en las herramientas de 
uso cotidiano y su cerámica. 

El escrito de Zelia Nuttall también trae una preocupación 
acerca de la cultura material, su investigación y conservación 
museológica en el estudio de la Isla de Sacrificios y su registro 
arqueológico. En su trabajo, resaltan la diversidad de fuentes 
y formas de producción de conocimiento empleadas (lectura 
de relatos de viajeros, excavaciones arqueológicas, revisión 
de colecciones de museos), además del detalle con el que 
Nuttall describe sus propias interacciones con agentes del 
estado mexicano. 

El trabajo de Frances Densmore abre el juego a la música 
como materia de estudio, en una conversación donde indica 
que “comprendemos mejor a las personas si conocemos su 
música y apreciamos mejor la música si comprendemos a las 
personas”. Este recorrido por las “particularidades” de la mú-
sica se presenta como un importante aporte para quienes se 
interesen en la etnomusicología, así como en las etnografías 
dedicadas a las melodías y acordes de la música indígena. 

Finalmente, son significativos los señalamientos de Elsie 
Clews Parsons sobre temas vinculados a indagaciones femi-
nistas: el convencionalismo en los planes de estudios univer-
sitarios de principios del siglo pasado, la consagración religio-
sa de las mujeres y el tratamiento de una ética sexual como 



14

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

camino hacia la emancipación de las mujeres. La autora tema-
tiza en sus escritos los tabúes sexuales asociados al género y 
los vínculos posibles entre mujeres y espacio público. 

Queremos señalar que nuestros modos de aproximar-
nos a las teorías antropológicas son deudores de ejercicios 
de lectura y presentación de textos desarrollados en el marco 
del Programa Subjetividades y Sujeciones Contemporáneas 
(CIFFyH-UNC). Allí, en seminarios de grado y encuentros 
de trabajo, produjimos maquetas para exponer etnografías 
y, también, diferentes materiales escritos que permiten dar 
cuenta de esos procesos creativos de lectura conjunta, parti-
cipando de su propagación en libros, artículos y fanzines. Así, 
los textos versionados al castellano de los volúmenes ante-
riores (Sobrevivencias Escritas I y II) han tenido una circula-
ción imprevisible, en tanto han sido objeto de reseñas y se han 
transformado en bibliografía obligatoria y complementaria de 
diferentes asignaturas universitarias, no solo en carreras de 
Antropología, sino también en otras disciplinas. 

La concreción de este libro se debe a una gran cantidad de 
personas que se involucraron en diferentes instancias de tra-
bajo, mucho más allá de la compilación inicial que realizamos. 
Equipos de edición, traducción, revisión conceptual y bilin-
güe, y diseño que se desempeñaron en la órbita de la Editorial 
de la Facultad de Lenguas y de la colección Versiones.



15

PRÓLOGO

En el proceso de traducción y revisión, el desafío más im-
portante de este proyecto ha sido y sigue siendo la colabora-
ción entre docentes y estudiantes en formación de las carreras 
de traducción y de Antropología. Creemos que esto, además de 
articular dos unidades académicas de la Universidad Nacional 
de Córdoba (Facultad de Lenguas y Facultad de Filosofía y 
Humanidades, respectivamente), posibilita otras formas de 
aprender nuestros respectivos oficios. De manera cooperati-
va, pusimos en práctica la lectura atenta, la labor cuidadosa 
de corroborar que los conceptos traducidos se adecuaran al 
contexto de producción antropológica del momento, y los 
intercambios amables con colegas para enriquecer la versión 
final de los textos. Trabajamos a distancia y, en una oportuni-
dad —durante el “Coloquio sobre Experiencias de Traducción 
Editorial” organizado en 2023 por el Departamento Editorial 
de la Facultad de Lenguas—, pudimos conocernos, compartir 
inquietudes y relatos sobre formas de traducir, de revisar y de 
narrar. 

Mientras escribimos estas palabras, otros dos volúme-
nes se encuentran en marcha, y eso nos da la satisfacción de 
saber que formamos parte de un camino en construcción. 
Esperamos que disfruten de esta nueva entrega de la colec-
ción y que los textos reunidos sigan andando. Como escribe 
Stefan Zweig al final de uno de sus cuentos: “los libros solo se 



16

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

escriben para conservar un vínculo con las personas, más allá 
del propio aliento, y así defenderse del implacable adversario 
de toda vida: la fugacidad y el olvido”1.

María Gabriela Lugones
María Cecilia Díaz

Agustín Liarte Tiloca
Santiago Manuel Romero

1. Zweig, Stefan. 2021 [1929]. Mendel, el de los libros (Traducción de Nicole 
Narbebury). Buenos Aires: Ediciones Godot. 



17

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

COMENTARIO A LA COMPILACIÓN 

Los textos seleccionados son de dominio público y se encuen-
tran disponibles online.

Smith, E. A. P. (1883). Tales. En: Myths of the Iroquois. 
United States: Smithsonian Institution, Bureau of Ethnology, 
pp. 83-111. Disponible en: https://www.gutenberg.org/fi-
les/46140/46140-h/46140-h.htm 

Fletcher, A. C. (1897). “A Study from the Omaha Tribe: The 
Import of the Totem”. En: Import of the Totem. A study from 
the Omaha Tribe. Salem, Massachusetts: The Salem Press, 
pp. 3-12. Disponible en: https://babel.hathitrust.org/cgi/
pt?id=hvd.32044004388302&view=1up&seq=7&skin=2021 

Fletcher, A. C. (1895). “The Sacred Pole of the Omaha 
Tribe”. En: Import of the Totem. A study from the Omaha 
Tribe. Salem, Massachusetts: The Salem Press, pp. 270-
280. Disponible en: https://babel.hathitrust.org/cgi/
pt?id=hvd.32044004388302&view=1up&seq=7&skin=2021 

https://www.gutenberg.org/files/46140/46140-h/46140-h.htm
https://www.gutenberg.org/files/46140/46140-h/46140-h.htm
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=hvd.32044004388302&view=1up&seq=7&skin=2021
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=hvd.32044004388302&view=1up&seq=7&skin=2021
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=hvd.32044004388302&view=1up&seq=7&skin=2021
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=hvd.32044004388302&view=1up&seq=7&skin=2021


18

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Stevenson, M. E. (1881). Zuñi and the Zuñians, pp. 1-30. 
Disponible en: https://archive.org/details/zuizunians00stev/
page/n5/mode/2up?view=theater

Nuttall, Z. (1910). The Island of Sacrificios. Lancaster: 
The New Era Printing Company, pp. 1-74. Disponible en: 
 https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=hvd.3204404 
2144840&view=1up&seq=1&skin=2021

Densmore, F. (1926). “Introduction”; “History of the 
Study of Indian Music”; “Some Results of the Study of 
Indian Music”; “Certain Peculiarities of Indian Music”. 
En: The American Indians and their music. New 
York: The Woman Press, pp. 5; 115-123; 124-126; 127-
135. Disponible en: https://babel.hathitrust.org/cgi/
pt?id=mdp.39015007933891&view=1up&seq=1&skin=2021 

Parsons, E. C. (1914). “Feminism and Conventionality”. 
En: Women and Public Life. Philadelphia: American 
Academy of Political and Social Science, pp. 47-53. 
Disponible en: https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=hvd.
rslz9v&view=1up&seq=7&skin=2021

https://archive.org/details/zuizunians00stev/page/n5/mode/2up?view=theater
https://archive.org/details/zuizunians00stev/page/n5/mode/2up?view=theater
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=hvd.32044042144840&view=1up&seq=1&skin=2021
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=hvd.32044042144840&view=1up&seq=1&skin=2021
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=mdp.39015007933891&view=1up&seq=1&skin=2021
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=mdp.39015007933891&view=1up&seq=1&skin=2021
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=hvd.rslz9v&view=1up&seq=7&skin=2021
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=hvd.rslz9v&view=1up&seq=7&skin=2021


19

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Parsons, E. C. (1916). The religious dedication of women. 
American Journal of Sociology 11(5). Chicago: The University 
of Chicago Press, pp. 610-622. Disponible en: https://www.
jstor.org/stable/2762806 

Parsons, E. C. (1916). Feminism and Sex Ethics. International 
Journal of Ethics 26(4). Chicago: The University of Chicago 
Press, pp. 462-465. Disponible en: https://archive.org/
details/jstor-2376467/page/n3/mode/2up 

https://www.jstor.org/stable/2762806
https://www.jstor.org/stable/2762806
https://archive.org/details/jstor-2376467/page/n3/mode/2up
https://archive.org/details/jstor-2376467/page/n3/mode/2up


PRESENTACIÓN



21

PRESENTACIÓN

Mónica Tarducci

como sabemos, en los convulsionados y creativos años sesen-
ta y setenta del siglo pasado, la movilización política en su 
más amplio espectro, tanto en el norte como en el sur global 
(entonces llamado Tercer Mundo), impactó en la vida acadé-
mica. En ese contexto, los nuevos colectivos que demandaban 
sus derechos produjeron profundos cambios en la teoría y la 
práctica de las ciencias sociales. El feminismo, reaparecido en 
su “segunda ola”, no fue una excepción.

En esa época, tanto en Estados Unidos como en Francia, 
las antropólogas formaban parte de grupos feministas y mu-
chas de ellas participaban en marchas, actos públicos, declara-
ciones por el derecho al aborto, así como en grupos radicales 
contra la guerra de Vietnam y otras intervenciones colonialis-
tas. Incluso, los primeros trabajos de las antropólogas femi-
nistas se publicaron en colecciones no académicas del movi-
miento (Tarducci, 2021). Ellas, además de desmontar muchos 



22

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

supuestos de la disciplina, develando un conocimiento cons-
truido como neutral, rescataron a pioneras cuya obra no se 
conocía y menos se enseñaba en los cursos universitarios, e 
incluso se obviaba cuando se investigaba en territorios ya ex-
plorados antes por mujeres1.

Tanto las pioneras norteamericanas de las que nos ocupa-
remos como las francesas del mundo colonial prestaban aten-
ción a las experiencias de las mujeres, ámbito considerado no 
importante en la investigación antropológica. Las “antropólo-
gas” francesas muchas veces no se distinguían de las viajeras, 
ya que, desde la mitad del siglo XIX, un número creciente de 
mujeres europeas exploraron el Cercano Oriente como turis-
tas, misioneras, fotógrafas o novelistas, y lo continuaron ha-
ciendo hasta la mitad del siglo XX. 

Estas primeras etnólogas, si bien formaban parte del mun-
do colonial, también es verdad que, en sus escritos y fotogra-
fías, mostraban una visión de la vida cotidiana de las mujeres 
que contradecía la imagen “orientalista” de las postales turís-
ticas. No representaban mujeres lascivas en los harem, sino 

1. Un caso notable lo constituye la investigación de Pierre Bourdieu sobre Ar-
gelia, que no menciona ni a Mathea Gaudry ni a Marie Goichon, que habían 
realizado trabajo de campo y publicado al respecto (véase Jansen, 2000).



23

PRESENTACIÓN

campesinas y aldeanas como podía serlo cualquier europea 
contemporánea (Jansen, 2000).

Los textos traducidos que presentamos aquí, en un esfuer-
zo notable de antropólogxs y traductorxs de la Universidad 
Nacional de Córdoba, pertenecen a autoras norteamericanas 
y son un material de muy difícil acceso, que solo el uso de 
internet hizo posible. Muchos de estos materiales no eran co-
nocidos por las antropólogas feministas de los años setenta, 
como lo reconoce Louise Lamphere:

Con Michelle Rosaldo no conocíamos a Elsie Clews 
Parsons cuando editamos Woman, Culture and 
Society, a principios de la década de los 70, y elegimos 
a Margaret Mead para la cita del comienzo de nuestro 
libro. Si hubiésemos leído los libros de Parsons, proba-
blemente habríamos escrito una introducción diferen-
te. (1995, p. 86)

El trabajo más antiguo presentado en esta compilación 
es el de Matilda Coxe Stevenson, publicado en 1881. Nacida 
como Matilda Coxe Evans, sumó el apellido de su marido 
James Stevenson, con quien se casó en 1872. Puede aparecer 
como Tilly Evans Stevenson, en textos de su autoría2. Ella y su 

2. En el idioma inglés, así como en el portugués, la autoría se reconoce por el se-
gundo apellido, sea el paterno o el adquirido por matrimonio. En ese sentido, se 



24

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

marido fueron pioneros en el trabajo de campo en el sudoeste 
de Estados Unidos, una tradición de la que formaron parte 
Elsie Parsons y Alfred Kroeber. Realizó trabajo de campo in-
tensivo en Arizona y Nuevo México, donde comenzó como 
ayudante de su marido, muerto en 1888.

Como era común en la época, los museos eran organizado-
res o financiadores de las expediciones etnográficas y ella con-
tó con el apoyo de John Wesley Powell, director del Bureau 
of American Ethnology y de la Smithsonian Institution. 
Recordemos que fue una de las fundadoras de la WASA 
(Women’s Anthropological Society of America) y su prime-
ra presidenta. Siempre leía sus papers en la Asociación antes 
de hacerlos públicos. Como lo hemos mencionado (Tarducci, 
2015), Margaret Mead y Ruth Bunzel respetaban a Stevenson 
como la primera etnóloga americana que consideró a los niños 
y a las mujeres como dignos de atención.

Testiga de una época de cambios acelerados, en el artículo 
versionado aquí, Stevenson se lamenta de la desaparición de 
muchos objetos que “ya no existen” y que eran superiores a 
los actuales, en especial las cerámicas. Asimismo, considera 

suele cometer el error de denominar “Coxe Stevenson”, por ejemplo, a quien en 
los diccionarios biográficos aparece como Stevenson y cuyos nombres de soltera 
eran Matilda Coxe Evans (Coxe por su madre y Evans por su padre). 



25

PRESENTACIÓN

de mayor calidad su sistema de acequias, las complejas cons-
trucciones habitacionales y el trabajo de la molienda, tedioso 
y exclusivo de las mujeres. En síntesis, ubica a los zuñi en el 
lugar más alto entre las tribus nativas norteamericanas por 
sus actividades agrícolas y pastorales, así como por su orga-
nización social y política. Se lamenta no saber el idioma de 
la población, ya que le impide estudiar los mitos y “supersti-
ciones”, que juzga extrañamente interesantes al inferirlos ob-
servando los bailes que forman una parte muy importante de 
las ceremonias religiosas. Stevenson es crítica con las visiones 
de los sacerdotes, quienes vieron orgías perversas de media-
noche durante siglos, cuando ella da testimonio de ciertos ri-
tuales religiosos de significado desconocido desarrollados con 
decoro y solemnidad.

Los esbozos críticos y la nostalgia de un mundo que no 
existe más no están acompañados por ninguna mención de 
la brutal anexión por parte de Estados Unidos de más de 
la mitad del territorio de México, que había comenzado en 
1836 con la colonización de Texas y que abarca lo que hoy son 
los estados de California, Nuevo México, Arizona, Nevada, 
Utah, Colorado y el oeste de Wyoming. Asombrosa omisión 
para quien recorrió intensamente esos territorios.

Erminie Adelle Platt Smith, al igual que Stevenson, reali-
zó su trabajo apoyada por el Bureau of American Ethnology 



26

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

(BAE) pero, a diferencia de esta, fue sola al campo. El texto 
traducido, muy valioso para el estudio de los iroqueses, sería 
un típico trabajo de folklore. En este escrito diferencia los mi-
tos, “que se relacionan con dioses, seres sobrenaturales y fe-
nómenos naturales, de las leyendas que nos permiten recoger 
pistas sobre la historia de los iroqueses, sus cazadores, sus 
guerreros y su vida en familia” (p. 85).

Consciente de su labor pionera, deja a los estudiantes “de-
tallistas” la tarea de encontrar “el andamiaje de la verdad que 
se esconde detrás de una superestructura tan bien elabora-
da” (p. 86). Le llama la atención la cercana relación entre los 
indios y los animales salvajes, lo que da lugar a numerosas 
e interesantes historias sobre hombres que se convierten en 
bestias y bestias que se convierten en hombres. Como lecto-
ra contemporánea, también llaman la atención los relatos de 
violencia entre parientes: hombres que castigan a mujeres y 
niños, mujeres que desmayan a golpes a sus maridos y aban-
donan a sus hijos en la nieve, por ejemplo.

El texto de Alice Fletcher, de 1897, trata sobre el totemis-
mo. El concepto de “tótem” proviene de la lengua de los oji-
bwa y, por lo que se sabe, fue el evolucionista John Mc Lennan 
quien primero lo utilizó. Cuando Fletcher escribe el artículo, 
ya era un término común en la antropología de la época. Para 
Franz Boas, la institución del totemismo surge de los espíritus 



27

PRESENTACIÓN

guardianes personales de los individuos. Niega ser el creador 
de esta teoría, que es el resultado de su investigación entre 
los pueblos de la costa noroccidental del Pacífico. Boas afirma: 
“En 1897 Mrs Fletcher desarrolla una teoría similar” (1910); 
a pesar de eso, insiste en que no puede formularse una teo-
ría general que resuelva el problema del totemismo. En esto 
coincide Fletcher que, desde el comienzo, advierte sobre la 
importancia de los estudios en profundidad antes de arriesgar 
alguna generalización, pero no niega la posibilidad de hacerla 
a futuro. Esto no solo parece ser una crítica a las excesivas ge-
neralizaciones de los evolucionistas, sino que formaba parte 
del cuidado que ponía en su trabajo. 

En el caso presentado en este volumen, Fletcher refiere a 
la vida religiosa, pero sabemos que escribió largamente sobre 
otros tópicos de la vida de los omaha: la socialización de los 
niños, el lugar de las mujeres en la vida tribal, detalles sobre la 
caza, sobre el cortejo y el matrimonio. Practicando la observa-
ción participante y dispuesta a hacer conocer a los no indios la 
riqueza y variedad de la cultura de estos, manifiesta en el artí-
culo su deseo explícito de dar a conocer desde dentro las cere-
monias, y que sean ellos mismos quienes expresen su propia 
realidad. Quiere descubrir sus creencias sobre la naturaleza y 
la vida en las que los dos tipos de tótem se basan: el personal 



28

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

que pertenece al individuo y el social que corresponde a las 
sociedades y las gens. 

En todo momento, aparece la necesidad de despojarse de 
las propias visiones y, en ese sentido, Fletcher se anticipaba al 
concepto de relativismo cultural. Fue meticulosa en su traba-
jo de campo y sumamente cuidadosa con el anonimato de sus 
informantes, incluso con la familia La Flesche, quienes fueron 
sus colaboradores y con los que mantuvo una intensa amistad 
por todos conocida. El modo en que encaraba el trabajo de 
campo tiene que ver con la amplitud de intereses dentro de la 
antropología y también fuera de ella. No olvidemos que siem-
pre estuvo involucrada políticamente en asociaciones preocu-
padas por los derechos de las mujeres. 

Es importante mencionar su compromiso como reforma-
dora, profundamente impactada por la miseria en la que vi-
vían los indios. Su etnografía no solo describe minuciosamen-
te el poste ceremonial, sino también menciona la educación 
impartida por la escuela de la misión, los nuevos hogares, la 
transformación de los guerreros y cazadores en granjeros, y el 
desarrollo del cultivo para el mercado. El cambio está presente 
en la devastación material y simbólica que sufren los omahas, 
víctimas de lo que ella denomina el “corrupto sistema de las 
reservas”. En ese sentido, habitaba en Fletcher una tensión no 
resuelta entre la necesidad de reformas asimilacionistas que 



29

PRESENTACIÓN

ella creía que podían mejorar la vida de los indios, y el trabajo 
etnográfico que intentaba conservar los rasgos culturales.

Fletcher fue una mujer que hacía trabajo de campo sola y, 
como se afirma en la actualidad, fue la primera practicante de 
una antropología aplicada, ya que se involucró activamente en 
el conflicto de tierras. Incluso se quedó para esperar la resolu-
ción del gobierno a un reclamo que ayudó a redactar, mientras 
enseñaba a los niños en la escuela de la misión y a los adultos 
en clases nocturnas.

Los artículos de Elsie Worthington Clews Parsons, escri-
tos entre 1906 y 1914, están elaborados desde una perspecti-
va feminista nítidamente expresada y giran alrededor de pro-
blemáticas que atañen a las mujeres: feminismo, sexualidad, 
religión. En ellos aparecen cuestiones aún debatidas, como la 
necesidad de transformar la vida íntima a la vez que se lucha 
por los derechos políticos. “Obnubiladas por sus ansias de 
votar, las mujeres siguen imperturbables ante las restriccio-
nes de la vida diaria” (p. 382) afirma, advirtiendo que el hogar 
ha sido tradicionalmente el lugar de las mujeres, lo que ha 
restringido su vida cotidiana al círculo familiar impidiéndoles 
gozar de una vida social activa. También señala que “para las 
mujeres, los tabúes en torno a la edad y al sexo pesan más que 
para los hombres” (p. 385).



30

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Es interesante observar que su percepción de las diferen-
cias entre varones y mujeres, expresada en sus artículos, no 
justifica la desigualdad ni la necesidad de “adoptar de manera 
rápida y sin cuestionamientos las convenciones establecidas 
por los hombres” (p. 391). Como ella misma reconoce, estas 
afirmaciones radicales —cercanas al anarquismo feminista— 
son fáciles de expresar teóricamente pero difíciles en la vida 
cotidiana, ya que la imputación de la promiscuidad siempre 
amenaza a las mujeres. El matrimonio, a su vez, plantea re-
laciones inmutables sin reconocer que la vida es cambio. 
“Entonces, en lugar de la permanencia como criterio del amor 
apasionado, tendremos la reciprocidad, la honestidad y la 
sinceridad, y también, la integridad y la incondicionalidad”  
(p. 426). También puso sus esperanzas en que los avances 
médicos lograran el espaciamiento de los nacimientos. Esto la 
ubica como parte de un amplio movimiento de la época que 
propugnaba la “maternidad consciente” ante la cantidad de 
embarazos no deseados y las muertes por evitarlos, que ago-
biaban a las mujeres. 

Para Parsons, el feminismo era parte de un movimiento 
universal del espíritu humano y el camino para el cambio so-
cial contra las convenciones y la segregación que oprimen a las 
mujeres. Incluso tiene mucho que decir sobre la ética sexual, 
ya que es una teoría en la que establece que “tanto para las 



31

PRESENTACIÓN

mujeres como para los hombres, la práctica sexual y la ma-
ternidad/paternidad son cuestiones independientes” (p. 422). 
Se sabe, también, que fue mentora de muchas mujeres que 
comenzaban su carrera, además de apoyar materialmente en 
sus investigaciones a Franz Boas y sus discípulos.

El artículo de Zelia Nuttall, de 1910, realiza una minuciosa 
historia de la Isla de Sacrificios, situada muy cerca de la cos-
ta de Veracruz, en México, recuperando fuentes de distinto 
origen a través de cuatro siglos. Luego, sumará su propio tra-
bajo de campo en 1909. En otro texto, comenta que no con-
fía demasiado en la información basada en los “reportes de 
escritores españoles”, ya que la exageración que expresan es, 
para ella, la justificación de la “cruel exterminación de la civili-
zación nativa” (Nuttal, 1897, p. 266).

En ese mismo trabajo, narra sus conflictos con las autori-
dades mexicanas, a quienes había ofrecido sus hallazgos ar-
queológicos y a las que solo había solicitado una cifra ínfima 
para pagar a los trabajadores y comprar materiales. Muy con-
trariada por la falta de respeto a su trabajo y por la apropia-
ción de los resultados por un funcionario mexicano, renuncia 
a su posición honoraria en el Museo Nacional de México, así 
como al directorio de la Sociedad de Americanistas.

Nuttall, que se había establecido en México en 1902 y 
vivió en su capital hasta el día de su muerte, nunca recibió 



32

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

un salario por su trabajo y fue durante más de cuarenta años 
honorary assistant en arqueología mexicana del Museo 
Peabody de la Universidad de Harvard. Como dice Apen Ruiz 
Martínez, Zelia Nuttall

formó parte de organizaciones científicas tanto en 
Estados Unidos como en México, hizo trabajo de cam-
po, publicó en revistas científicas, y asistió a conferen-
cias y congresos internacionales. Es decir, contaba con 
todas las características de una profesional excepto un 
trabajo remunerado. (2016, p. 115)

El texto de Frances Densmore, publicado en 1942, cita tra-
bajos suyos anteriores, así como a la obra de Alice Fletcher, 
de quien expresa que “su nombre está eternamente conecta-
do con la música de los indígenas americanos”(p. 350). Fue 
Fletcher quien alentó su carrera, y fue su amiga y maestra. 
Densmore había estudiado piano, órgano y armonía desde 
pequeña y se ganaba la vida como profesora de música y orga-
nista en una iglesia. Leer el trabajo de Fletcher sobre la música 
de los omaha decide su vocación, lo cual dio comienzo a cin-
cuenta años de carrera valorizada tanto en su tiempo como en 
la actualidad.

Su asociación con el Bureau of American Ethnology co-
menzó en 1907 y le permitió realizar trabajos de campo inten-
sivos, generalmente, en compañía de su hermana. El uso del 



33

PRESENTACIÓN

fonógrafo inauguró una nueva era en el estudio de la música 
de los pueblos indígenas. Consciente de que la música debe 
ser comprendida en el contexto de la cultura, Densmore pres-
taba especial atención, como veremos en el artículo traducido 
aquí, a las semejanzas y diferencias entre, por ejemplo, el can-
to indígena y el

nuestro, ya que no se acompaña con un instrumento 
que brinde gradaciones de tono. El canto de los indíge-
nas se acompaña solo con instrumentos de percusión. 
Es ocasional un acompañamiento de tres o cuatro 
tambores o de una especie de maracas, pero no hay un 
tono definido entre estos. (p. 366)

También le llama la atención el uso del canto coral, a dife-
rencia del énfasis en los solistas en la cultura occidental:

Cuando un indígena canta solo en una reunión públi-
ca, no se debe a que sea buen cantante, sino a que está 
cantando una canción que le pertenece, ya sea porque 
le fue heredada o porque es un “regalo de un espíritu”. 
(p. 367)

Sus finas observaciones señalan que, entre otras carac-
terísticas, la música es una actividad esencialmente mascu-
lina, asociada a rituales y ceremoniales específicos, como los 
que implican curar enfermedades, atraer las lluvias, llamar 
a los búfalos, hablar con los espíritus de los muertos; todos 



34

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

poderes de los hombres. Las canciones son muy antiguas y se 
transmiten de generación en generación.

Los artículos pertenecen a investigadoras que vivieron en-
tre 1836, año de nacimiento de Erminnie Smith y 1957 cuando 
falleció Frances Densmore, época de cambios profundos, no 
solo para la antropología3. Todas ellas comenzaron sus ca-
rreras bajo el amparo evolucionista y sus inmersiones en el 
campo fueron hechas en una sociedad de moral victoriana, lo 
que hace más valorable aún su temeridad. Una moral (la de 
la civilización) que se consideraba superior a la de las etapas 
evolutivas anteriores porque, entre otras cosas, el afecto te-
nía un lugar más importante en el matrimonio, que no dejaba 
de ser una institución autoritaria. Si bien las mujeres eran co-
locadas en un pedestal, a su vez eran económicamente más 
dependientes y estaban limitadas al ámbito doméstico en un 
mundo que insistía en dividir lo público de lo privado como 
dos esferas dicotómicas.

Las mujeres eran consideradas, por un lado, ángeles del 
hogar y, por otro, muy fáciles de descarrilarse por sus hormo-
nas, sus ciclos reproductivos, su apasionamiento, etc. Existía 

3. Erminie Smith (1836-1886); Alice Fletcher (1838-1923); Matilda Stevenson 
(1849-1915); Zelia Nuttall (1857-1933); Frances Densmore (1867-1957); Elsie 
Parsons (1874-1941).



35

PRESENTACIÓN

un gran temor a la sexualidad desbordante de las mujeres, 
por lo cual era necesario ejercer un fuerte control sobre ellas. 
Se educaba en el renunciamiento a la actividad sexual, salvo 
con fines reproductivos y en el marco del matrimonio; se ocul-
taban las funciones corporales y primaba el secreto alrededor 
de la sexualidad. Por supuesto, había diferencias en las exi-
gencias a las mujeres y a los hombres: clásico ejemplo de la 
primacía de la doble moral.

El evolucionismo como marco explicativo de la situación 
de las mujeres podía ser utilizado en contra o a favor, como 
veremos en los textos de Parsons. No olvidemos que el evo-
lucionismo es una teoría que enfatiza el cambio social, por 
lo tanto, la “nueva mujer” se podía concebir como un paso 
necesario e inevitable del camino evolutivo. Como sugieren 
Collier, Rosaldo y Yanagisako (1997), los evolucionistas ayu-
daron a pensar la familia —y la situación de las mujeres den-
tro de ella— mucho más que los funcionalistas.

Conviene recordar al respecto la afirmación de Lewis 
Morgan en su libro La sociedad antigua de 1877, donde pos-
tula que la familia, así como cambió desde la promiscuidad 
primitiva, lo hará también en el futuro. Dado “que la familia 
monógama se ha perfeccionado enormemente desde el co-
mienzo de la civilización y sensiblemente en los tiempos mo-
dernos, debemos, por lo menos, suponerla capaz de mayores 



36

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

perfeccionamientos hasta que se logre la igualdad de los se-
xos” (Morgan, 1970, p. 486)4. A propósito de Morgan, cuando 
nuestras primeras etnógrafas salen al campo, el único antece-
dente con el que contaban era su trabajo entre los iroqueses 
en los años cuarenta del siglo XIX, así como el realizado du-
rante 1859-1862 entre los indios de las llanuras, movido por 
su interés en la terminología del parentesco.

Estas mujeres no eran antropólogas. La única egresada 
universitaria fue Elsie Parsons, aunque en sociología. Los 
hombres tampoco lo eran. La mayoría de quienes fundaron la 
antropología en los Estados Unidos provenían de las ciencias 
físicas y naturales, o eran militares y abogados. Pero ellas eran 
“amateurs por obligación”, ya que la enseñanza universitaria 
les estaba prohibida (Ogilvie, 2000). Sin embargo, sus trayec-
torias de vida les permitieron dedicarse a la etnografía, como 
hemos comentado en otro artículo presente en este volumen 
(Tarducci, 2015). Cuando la antropología comienza a profesio-
nalizarse, concentrándose en museos y universidades, no solo 
la incorporación de mujeres fue más difícil, sino que también 

4. Más allá de algunas contradicciones que se hallan en sus textos, Morgan 
apoyó al movimiento feminista de su época y dejó dinero en la Universidad de 
Rochester para apoyar la educación de las mujeres.



37

PRESENTACIÓN

los nombres de las pioneras fueron borrados de la historia de 
la disciplina5. 

Situándose entre la audacia especulativa de los evolucio-
nistas y el horror ante cualquier tipo de generalización de los 
boasianos, en todas las autoras está presente la urgencia de 
registrar culturas que estaban desapareciendo. Importaba, 
también, contrarrestar con sus obras las visiones de los indios 
en la sociedad norteamericana, que oscilaban entre conside-
rarlos salvajes sanguinarios o criaturas inocentes, casi niños. 
El contexto no podía ser peor: el brutal proceso de asimilación 
que incluía la evangelización forzada y las escuelas religiosas, 
el despojo de tierras, la desigualdad ante la ley… poco presen-
tes (salvo en Fletcher) en las obras que presentamos aquí.

Buenos Aires, septiembre de 2023

5. En 1905 se le preguntó a Williams H. Holmes, para confeccionar la National 
Cyclopaedia of American Biography, cuáles eran los más eminentes represen-
tantes (vivos o muertos) de la etnología norteamericana, y en su listado estaban 
Alice Fletcher y Matilda Stevenson (Welch, 1980, 3).



38

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Referencias

Boas, Franz, 1910. The origin ot totemism. The Journal of American 

Folklore, Vol. 23, No. 89.

Collier, Jane, Rosaldo, M. y Yanagisako, S. 1997. ¿Existe una fami-

lia? Nuevas perspectivas en antropología. En: Lancaster, Roger 

y di Leonardo, Micaela (comps) The Gender Sexuality Reader. 

Londres, Routledge. (Traducción de Miranda González). 

Fee, Elizabeth. 1973. The sexual politics of Victorian Social 

Anthropology. Feminist Studies Vol. 1, No. 3-4.

Fletcher, Alice C. 2013 [1887]. Life among the Indians. First Fieldwork 

among the Sioux and Omahas. Edited and with an introduc-

tion by Joanna C. Scherer and Raymond J. DeMallie. Nebraska, 

University of Nebraska Press. 

Jansen, Willy. 2000. Women anthropologists in the arab world: re-

cognizing the pioneers. History and Anthropology, Vol. 12, Nº 1.

Lamphere, Louise. 1995. Feminist anthropology: The legacy of Elsie 

Clews Parsons. En Behar, Ruth y Gordon, Deborah (comp) 

Women Writing Culture. Berkeley, University of California 

Press. (Traducción de Lea Geler).

Morgan, Lewis. 1970 [1877]. La sociedad primitiva. Madrid, Ayuso.

Nuttal, Zelia. 1897. Ancient Mexican Superstitions. The Journal of 

American Folklore, Vol. 10, No. 39 (Oct. - Dec., 1897), pp. 265-

281. https://www.jstor.org/stable/533278 

https://www.jstor.org/stable/533278


39

PRESENTACIÓN

Ogilvie, Marilyn Bailey. 2000. Obligatory amateurs: Annie Maunder 

(1868-1947) and British women astronomers at the dawn of 

profesional astronomy. British Journal of the History of Science 

No. 33.

Rosaldo, Michelle Zimbalist y Louise Lamphere. 1974. (comps) 

Woman, Culture and Society. Stanford, Stanford University 

Press.

Ruiz Martínez, Apen. 2006. Zelia Nuttall e Isabel Ramírez: las 

distintas formas de practicar y escribir sobre arqueología en el 

México de inicios del siglo XX. Cadernos Pagu, No. 27. 

Scherer, Joanna y Raymond J. DeMallie. 2013. Introduction a Life 

among the Indians. First Fieldwork among the Sioux and 

Omahas de A. Fletcher. Nebraska, University of Nebraska 

Press.

Tarducci, Mónica. 2015. Antes de Franz Boas: mujeres pioneras de la 

antropología norteamericana. En Runa, Vol. 35, No. 2. 

Tarducci, Mónica. 2021. Antropología feminista en Gamba, Susana 

(coordinadora) Nuevo diccionario de género y feminismos. 

Buenos Aires, Biblos.

Welch, Rebecca Hancock. 1980. Alice Cunningham Fletcher, 

Anthropologist and Indian Rights Reformer. Tesis Doctoral, 

George Washington University. https://www.proquest.com/

openview/b73cf2ade9625815749dd2a89616dcd0/1?pq-origsi-

te=gscholar&cbl=18750&diss=y 

https://www.proquest.com/openview/b73cf2ade9625815749dd2a89616dcd0/1?pq-origsite=gscholar&cbl=18750&diss=y
https://www.proquest.com/openview/b73cf2ade9625815749dd2a89616dcd0/1?pq-origsite=gscholar&cbl=18750&diss=y
https://www.proquest.com/openview/b73cf2ade9625815749dd2a89616dcd0/1?pq-origsite=gscholar&cbl=18750&diss=y


Mónica Tarducci

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS  

DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA



Publicación original: Tarducci, Mónica. (2015). Antes de Franz Boas: mujeres 
pioneras de la antropología norteamericana. RUNA, Archivo Para Las Ciencias 
Del Hombre, 36 (2), 57-73. https://doi.org/10.34096/runa.v36i2.1190. 

Agradecemos a la autora y a la revista por permitirnos republicar el artículo en 
este volumen, que se reproduce aquí tal como en su versión original. 



42

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Resumen

Una de las consecuencias del impacto del movimiento femi-
nista en la teoría y práctica antropológica fue la búsqueda y 
revalorización de la vida y obra de mujeres que hicieron una 
contribución muy importante a la disciplina, pero que ocu-
pan un lugar periférico o desconocido dentro ella. Me inte-
resa acercar una rápida semblanza de las trayectorias de es-
tas pioneras que en una época de cambios socioeconómicos 
acelerados, (como lo fueron las últimas décadas del siglo XIX 
y las primeras del XX) y a pesar de una formación ecléctica y 
autodidacta, fueron fundamentales para la profesionalización 
de la antropología.

Palabras claves: Historia de la Antropología; Antropólogas; 
Feminismo; Género.



43

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

Abstract

One consequence of the impact of the feminist movement in 
anthropological theory and practice was the recovery of the 
life and work of women who, despite occupying a peripheral 
site, made significant contributions to the field. In this paper 
I focus on the trajectories of these pioneers who, in a time of 
fast socioeconomic changes (last decades or XIX Century and 
the early XX Century) and despite they were self taught, were 
fundamental to the professionalization of anthropology.

Keywords: History of Anthropology; Anthropologist Women; 
Feminism; Gender.

Resumo

Uma das consequências do impacto do movimento feminista 
na teoria e prática antropológicas foi a revalorização das vidas 
e obras de mulheres que fizeram contribuições importantes 
para o avanço da disciplina, mas que ocupam lugares 
periféricos na história acadêmica ou são completamente 
desconhecidas. Meu interesse é aportar uma breve descrição 
das trajetórias dessas pioneiras que, numa época de mudanças 



44

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

sócio econômicas aceleradas (ultimas décadas do século 
XIX e primeiras do XX) e além de uma formação eclética e 
autodidata, foram fundamentais para a profissionalização da 
antropologia.

Palavras chaves: História da Antropologia; Mulheres antro-
pólogas: Feminismo; Gênero.

1. Introducción

Existe un pensamiento generalizado acerca de que fue Franz 
Boas quien alentó e introdujo a las mujeres en la práctica de 
la antropología norteamericana, tal vez porque dos de las más 
famosas en la disciplina se formaron dentro de su círculo en la 
Universidad de Columbia: Ruth Benedict y Margaret Mead. 
Sin embargo, a partir de los años setenta, las antropólogas 
feministas comenzaron a indagar acerca de las “madres fun-
dadoras”, cuyas vidas habían sido olvidadas y cuyas obras en 
muchos casos permanecían en ejemplares de revistas archiva-
das, cuando no inéditas, esperando ser descubiertas.

Las antropólogas que veremos en este artículo vivieron una 
época particular, cuando aún la antropología no se enseñaba 



45

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

en las universidades y donde, además, las mujeres debían lu-
char para poder recibir una educación superior. 

Eran victorianas que estudiaron e investigaron dentro del 
paradigma evolucionista que era el que se imponía, no sin 
críticas, en la antropología de la época. Todas autodidactas 
–salvo Elsie Parsons que había recibido un doctorado en so-
ciología– abrieron el camino en una disciplina que ayudaron 
a formar, con un ímpetu admirable producto también de sus 
inquietudes como reformadoras sociales, como veremos más 
adelante.

Ahora bien, es interesante ver desde dónde y para qué se 
rescata el pasado, que si bien es una tarea que todas las es-
tudiosas feministas realizan en las distintas disciplinas, en el 
caso de la antropología adquiere algunas características par-
ticulares. Por ejemplo, una de las primeras tareas revisionis-
tas fue poner de manifiesto la división del trabajo en la in-
vestigación, al interior de los matrimonios de antropólogos, 
donde muchas veces la presencia de las esposas no se llega 
a conocer ya que sólo aparece la autoría masculina. Sabemos 
hoy, gracias a esos “rescates”, que Ruth Lewis que acompañó 
a su marido Robert a Tepoztlán fue quien escribió las guías 
para la observación y el registro de las historias de vida. Como 
éste son varios los casos de trabajo no reconocido que fueron 
saliendo a la luz (Tedlock, 1995).



46

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Otro punto de partida se va a constituir a partir de las 
discusiones posmodernas en antropología donde el énfasis 
va estar puesto en lo textual, en la escritura de las etnogra-
fías. Vemos entonces que las antropólogas feministas reaccio-
nan frente a la provocación de Writing Culture. The Poetics 
and Politics of Ethnography, compilado por James Clifford 
y George Marcus, en 1986, donde en su introducción teme-
rariamente se afirma “la etnografía feminista no ha produci-
do formas no convencionales de escribir, ni ha desarrollado 
una reflexión acerca de la textualidad etnográfica como tal” 
(Clifford, 1986:21). Estas reacciones implican, además de la 
crítica política a los presupuestos de la “nueva etnografía” 
brillantemente expuestos por Frances Macia-Lees, Patricia 
Sharpe y Colleen Ballerino Cohen (1989), una revisión de las 
autoras de distintas etapas de la antropología, para demostrar 
que, por ejemplo, antropólogas como Elsie Clews Parsons y 
Gladys Reichard crearon un estilo de escritura etnográfica 50 
o 60 años antes de que las nuevas formas dialógicas de pro-
ducción textual se pongan de moda (Lamphere, 1995, 2004). 

El libro Women Writing Culture, organizado por Ruth 
Behar y Deborah Gordon y publicado en 1995, ya desde su 
título es una clara respuesta al texto de Clifford y Marcus. Si 
bien el hilo conductor es el análisis de los modos de repre-
sentación de la antropología haciendo hincapié en lo textual, 



47

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

la colección de artículos incluye acercamientos biográficos a 
antropólogas y reflexiones teórico-metodológicas y políticas 
sobre la práctica de nuestra profesión.

Sin duda, una de las antropólogas feministas más preocu-
padas por la valorización de las pioneras es Louise Lamphere. 
Sin embargo, confiesa en su texto sobre Parsons, que cuando 
ella y Michelle Rosaldo compilan el clásico Woman, Culture 
and Society en 1974, “elegimos a Margaret Mead para la cita 
del comienzo de nuestro libro. Si hubiésemos leído los libros 
de Parsons, probablemente habríamos escrito una introduc-
ción diferente” (Lamphere, 1995: 86).

La misma Lamphere, en su discurso como presidenta de 
la American Anthropological Association que luego fuera pu-
blicado por American Anthropologist, se propone rescatar del 
olvido y enfatizar la importancia de lo que ella llama “muje-
res y minorías”, que han sido mencionadas en la historia de la 
disciplina como esposas, estudiantes, informantes o asisten-
tes de trabajo de campo. Para ello, establece tres grupos de 
profesionales: el primero compuesto por mujeres de la elite 
que actuaron en los años formativos de la disciplina (fines 
del siglo XIX-1940), en segundo lugar, a los varones y muje-
res de las “minorías”, fundamentalmente afrodescendientes 
e integrantes de los pueblos originarios, del mismo período 
que las anteriores y, por último, a quienes actuaron después 



48

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

de 1960 y que fueron mujeres y varones muy comprometi-
dos con el movimiento de Derechos Civiles, el feminismo y 
los movimientos contra la guerra de Vietnam y que lograron 
transformar la vida académica. Para cada uno de los períodos 
Lamphere toma ejemplos claves, que son posteriores al perío-
do que tenemos en cuenta en este artículo. Para el primero a 
Elsie Parsons, Margaret Mead y Ruth Benedict; para el segun-
do a la antropóloga Ella Cara Deloria (nacida en una reserva 
sioux), la afroamericana Zora Neale Hurston y el muy cono-
cido “informante” George Hunt. Para los años sesenta men-
ciona a Michelle Zimbalist Rosaldo, Alfonso Ortiz y Delmos 
Jones (Lamphere, 2004)1.

Lo que le interesa a Lampheres es que esas antropólogas 
y antropólogos, tanto por ser mujeres como por ser varones 
de grupos discriminados, o ambas cosas a la vez, tuvieron que 
luchar muy duramente para ganarse un lugar en el centro de 
la disciplina, o permanecieron marginales respecto de sus co-
legas y mentores durante toda su vida. Rescata el carácter in-
novador de sus etnografías así como sus inquietudes sociales 
y lo que ella denomina su contribución desde épocas tempra-
nas a vivificar el trabajo de campo.

1. De no existir indicación contraria en la bibliografía las traducciones fueron 
hechas por la autora de este artículo.



49

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

De manera más específica, en su acercamiento a la vida 
y obra de Elsie Parsons, Lamphere va a rastrear, además de 
su trabajo innovador, su involucramiento en el movimiento 
feminista de las primeras décadas del siglo XX, estableciendo 
un paralelismo con su generación. “En mi caso particular, tra-
té de establecer una conexión entre la escritura feminista de 
Parsons y el resurgimiento del feminismo en la antropología 
durante los decenios de 1970 y 1980” (Lamphere, 1995: 86).

Lo que sigue es una contribución al conocimiento de las 
trayectorias de seis mujeres que nacieron entre 1836 y 1874: 
Erminnie Smith, Alice Fletcher, Matilda Stevenson, Zelia 
Nuttall, Frances Densmore y Elsie Parsons. Antropólogas que 
son fundamentales para conocer el período en que se formó 
la disciplina. Finalizamos con Parsons porque ella es como 
una suerte de bisagra entre dos mundos: la última evolucio-
nista y la primera boasiana, y si bien no fue una autodidacta 
como las anteriores, tampoco formó parte del establishment 
académico; se mantuvo periférica sin dejar de hacer etnogra-
fía y patrocinar a una nueva generación de investigadores e 
investigadoras.

Nuestro recorte tiene que ver indudablemente con la po-
sibilidad de acceso a estas pioneras. Para ello fue fundamental 
el libro de Nancy Oestreich Lurie, Women and the Invention 
of American Anthropology, nuestro punto de partida para 



50

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

conocer a estas mujeres excepcionales y el diccionario Women 
Anthropologists. Selected Biographies, organizado por Ute 
Gacs y otras (1989). A partir de allí nos propusimos trabajar 
con las antropólogas anteriores a Elsie Clews Parsons, cuya 
trayectoria ahora mucho más conocida, inaugura una etapa 
académica “boasiana”, es decir más profesional. Así, con el 
material disponible en los libros citados y, fundamentalmen-
te, la búsqueda en bibliotecas y archivos virtuales, pudimos 
reconstruir trayectorias vitales e intelectuales de estas mu-
jeres y documentos institucionales que daban cuenta de su 
paso por algunas instituciones académicas.

Como profesora de antropología me parece importante 
que se conozca a estas “madres fundadoras”. Hacerlo, nos 
ayudará a capturar el clima de la época en que vivieron, sus lu-
chas entre el ideal victoriano de femineidad en el que se cria-
ron y su ímpetu reformista por un lugar diferente para ellas y 
para todas las mujeres. 

2. La creación de la Women’s Anthropological Society of 
America (WASA)

En el prefacio del libro Nancy Oestreich Lurie, Women and 
the Invention of American Anthropology, que es una reedición 



51

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

de ensayo anterior aparecido en 1966 con el título Women 
in Early American Anthropology aclara que su propuesta fue 
rastrear el aporte de las mujeres a la conformación de la antro-
pología como disciplina en los Estados Unidos. Para esto se 
impone un límite: que las antropólogas citadas hayan nacido 
antes de 1885, año en el que se crea la WASA. Por eso la últi-
ma en aparecer es Elsie Parsons, nacida en 1874.

El trabajo de Laurie es fundamental si se piensa que fue 
escrito tan tempranamente, cuando aún el feminismo no ha-
bía entrado en la academia norteamericana, provocando la 
búsqueda y revalorización de las pioneras.

Su listado abarca a Erminie Smith, Alice Fletcher, Matilda 
Stevenson, Zelia Nuttall, Francis Desmore y Elsie Clews 
Parsons. La anima, no solo rescatar del olvido a esos espíritus 
pioneros, sino que también mostrar que fueron un ejemplo 
de la lucha de las mujeres en el mundo de la ciencia y también 
la curiosidad de ver cómo definían el rol de las mujeres en la 
antropología (Lurie, 1999: 2).

Según Lurie, en la época estudiada, había mayor toleran-
cia hacia las mujeres en la ciencia que en otras profesiones. 
Además, había necesidad de recolectar datos de un mundo 
que estaba desapareciendo rápidamente. Sin duda, las pri-
meras mujeres antropólogas tuvieron las mismas dificulta-
des que las mujeres académicas para ser aceptadas por sus 



52

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

colegas varones. Pero, en el caso de la antropología los hom-
bres más perceptivos pensaron que sus presencias enriquece-
rían a la nueva disciplina (Laurie, 1999:3). Tal como lo expre-
sara Edward Tylor, en una conferencia dictada en los Estados 
Unidos, en 18842, las mujeres son necesarias para hacer la 
mitad del trabajo de campo, o sea, ocuparse de recolectar in-
formación sobre las mujeres de la tribu, información que los 
varones no dan. Desde el punto de vista de Tylor, las mujeres 
podían volverse antropólogas sólo “por matrimonio” y no en 
virtud de sus habilidades profesionales autónomas (Lorini, 
2003: 1).

El modelo que tenía en mente Tylor era el del matrimonio 
formado por James y Matilda Stevenson, que él había visitado 
cuando estaban realizando trabajo de campo entre los zuñi. 
No era el caso de Ermine Smith y Alice Fletcher que hacía 
años que iban al campo solas y recolectaban material tanto 
sobre los hombres como sobre las mujeres.

El 8 de junio de 1885, diez mujeres fundaron la Women’s 
Anthropological Society of America (WASA), la primer 

2. Es interesante recordar que la conferencia fue para un público mixto, pero la 
Anthropological Society of Washington, fundada en 1879, era exclusivamente 
masculina (Lurie, 1999:5). 



53

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

asociación antropológica para promover profesionalmente a 
las mujeres y abrirles el camino en la investigación. Duró 14 
años.

Según su texto constitutivo (WASA, 1989) sus propósi-
tos eran: “promocionar la antropología, alentando su estudio 
y facilitando el intercambio entre quienes se interesan por la 
investigación antropológica”, así como “preservar y organizar 
toda información sistemática debida a ésta”, y “organizar reu-
niones regulares para su discusión”.

En su informe para la revista Science, Anita Newcomb 
McGee, secretaria de actas de la organización, responde a la 
pregunta de ¿por qué una organización sólo de mujeres? Su 
respuesta es que no es para perpetuar la diferencia de sexo 
en la ciencia sino para que desaparezca esa división: “Que no 
se vea a las o los trabajadores sino sólo el trabajo realizado”. 
Según su informe, los encuentros regulares de la Asociación 
están dedicados fundamentalmente a la presentación y dis-
cusión de comunicaciones científicas originales. Aparece la 
necesidad de crear una biblioteca e incluso llaman a la dona-
ción de trabajos para este fin. Enuncia también publicaciones 
de WASA que fueron presentadas en el Bureau of American 
Ethnology y al Journal of American Folklore, Science, entre 
otras (McGee, 1889: 241-242).



54

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Cuando se revisan los trabajos presentados, es evidente 
que la mayoría de ellos son etnográficos, resultado de ob-
servaciones personales de sus autoras, como se esfuerza por 
aclarar el informe de Mac Gee. Escasean los trabajos de an-
tropología física y son pocos los que hablan de “evolución de 
las razas”. Enfatiza que todos los trabajos presentados son 
etnografías basadas en trabajo de campo intensivo entre los 
omaha (Fletcher), los zuñi (Stevenson), iroqueses (Scofield) y 
dakotas (Smith) (McGee, 1889: 241).

Matilda Cox Stevenson fue la primera presidenta de la 
WASA y Alice Fletcher una de las 6 directoras. En 1889 tenía 
45 miembros.

Estas antropólogas no se veían a sí mismas como innova-
doras sino como aportadoras de información especial que en-
riquecería a la disciplina (Lurie, 1999: 6). Estaban convencidas 
que sólo las mujeres podían obtener información etnográfica 
sobre la intimidad de las mujeres. Había como una proyección 
victoriana en la división de trabajo por sexo en las sociedades 
primitivas. Se creían capaces de hacer una contribución espe-
cial a la antropología porque eran mujeres y muchas de ellas 
madres. 

Pero a su vez, la WASA trataba de desmontar los 
prejuicios sobre las mujeres como más emocionales, 



55

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

instintivas, apasionadas, recomendando a sus socias “claridad 
de pensamiento”, “búsqueda de la verdad”, “exactitud en las 
expresiones”.

Ellas se veían a sí mismas como un grupo especial, por su 
contribución desde otra mirada pero no cuestionaban el para-
digma principal de la antropología de la época.

Podían obtener información sobre la vida privada de otras 
mujeres, pero hacían propias las características de la “verda-
dera femineidad”. Como evolucionistas que eran veían a los 
y las primitivas como niños y las antropólogas funcionaban 
como “madres”. Una ideología semejante a las de las pioneras 
protestantes (Lorini, 2003).

Les tocó vivir una época de cambios acelerados, de asimi-
lación forzada de las poblaciones originarias. Ante el avance 
de la “civilización”, creían que los nativos debían asimilarse 
o morirían y participaban activamente de las negociaciones 
para que esa asimilación fuera lo menos desventajosas posi-
ble para ellos. 

En 1899, la American Anthropological Association de 
Washington invitó a formar parte de ella a todas las muje-
res de la WASA, en un proceso de unificación de las socie-
dades de antropología que, por un lado, supuso el fin de 
ésta, pero, por el otro, permitió la incorporación de mujeres 



56

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

en las instituciones científicas. En 1902 se funda la American 
Anthropological Association (AAA) y Alice Fletcher fue su 
presidenta en 1903. 

3. Las pioneras

Como dijimos más arriba, nos interesa una primera aproxima-
ción a las biografías de estas mujeres, de manera un tanto re-
sumida (tampoco existe demasiado material accesible sobre 
sus vidas) para acercar, en especial al alumnado de antropolo-
gía, un pantallazo que de una idea del clima intelectual de la 
época. Viéndolas en conjunto, podremos apreciar un contex-
to de época y ciertas claves que trataremos de interpretar en 
nuestra discusión al final del artículo.

Erminie Adelle Platt Smith (1836-1886) 
Fue una mujer reconocida científicamente aún antes de ser an-
tropóloga, ya que su formación inicial fue la geología. Casada 
con Simeon Smith, tuvo 4 hijos. Sin embargo, su buena posi-
ción económica le permitió dedicarse a su profesión, viajar y 
estudiar en Alemania, incluso trabajar clasificando especies 
minerales para museos europeos.



57

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

Muy activa socialmente, creó la Aeshetic Society of New 
Jersey, en 1879, desde la cual daba conferencias y clases. Se la 
invitó a formar parte de Sorosis, un pionero club cultural de 
mujeres en Nueva York y dentro del cual dirigió su programa 
de ciencia durante cuatro años.

Fue la primera mujer que leyó un trabajo en la American 
Association for the Advancement of Science, (AAAS). Trataba 
sobre el jade y, según Lurie (1999: 13), ya mostraba una intere-
sante combinación entre su fuerte entrenamiento en minera-
logía y su recién encontrado mundo de la antropología, dado 
que su trabajo incluía el uso del jade en diferentes culturas. La 
cercanía de su hogar familiar a la reserva onondaga de Nueva 
York, parece haber influido en su interés en la antropología. 
En particular le interesaba la cultura de los iroqueses. Si bien 
nunca recibió entrenamiento formal en antropología, por su 
reputación y contactos personales, contó con la ayuda del 
Bureau of American Ethnology (BAE) cuyo director la entre-
nó y financió parcialmente. Al mismo tiempo Lewis Morgan, 
pionero del estudio de los iroqueses, la introdujo en el tema 
y la aconsejó (Jayanti, 1989). Fue probablemente la primera 
mujer en realizar trabajo de campo y, como lo aclara Lurie, en 
ir al campo sola, no como Matilda Stevenson que lo hizo en 
1879, en calidad de esposa, cuando acompañó a su marido 
a territorio zuñi. El trabajo de Smith entre los tuscarora, en 



58

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

el estado de Nueva York fue intensivo y se ganó el afecto de 
ellos, quienes la adoptaron con el nombre de Ka-tei-tci-sta-
kwast (Bella Flor). Publicó un diccionario iroqués-inglés de 
más de 15.000 palabras, que permanece como documento 
archivado en el Smithsonian Institute y el libro Myths of the 
Iroquois en 1883.

Smith fue una adelantada a su tiempo al entrenar a un in-
formante nativo como asistente del trabajo de campo, técnica 
que después usaron tanto Alice Fletcher como Edward Sapir. 
Siguió presentado un paper anual en la AAAS hasta el año 
de su muerte, en 1886 y fue la primera mujer antropóloga en 
publicar un artículo en la revista Science en 1885.

Alice Fletcher (1838-1923) 
Había nacido en Cuba pero creció en Nueva York, recibiendo 
una educación esmerada. Muy joven viajó por Europa donde 
enseñó en varias escuelas privadas.

Vivió en Boston, participando de una intensa vida social, 
hablando en público como activista defensora de los dere-
chos de las mujeres, en las ligas de templanza y anti-tabaco. 
A principios de los años de 1870, al igual que Smith se unió 
al grupo Sorosis y estuvo entre las fundadoras, en 1873, de la 
Association for the Advancement of Women, de la que fue 
secretaria durante varios años (Temkin, 1989).



59

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

Alrededor de 1878 conoció al director del Museo de 
Etnología y Arqueología Peabody, en Harvard, Frederick 
Putman y al joven indio omaha Francis La Flesche que fue su 
asistente y amigo de toda la vida. A los cuarenta años, comien-
za entonces su vida como antropóloga, en un comienzo rea-
lizando excavaciones arqueológicas para el Museo Peabody, 
institución con la tuvo relaciones informales hasta el año 
1886, en el que se transformó en la primera mujer en tener un 
cargo permanente. 

Por su amistad con Francis La Flesce, se acercó a los oma-
ha, de quienes se transformó en su vocera desde su primer 
viaje de trabajo de campo. Según su amigo y asistente omaha, 
entraba en sus viviendas y comenzaba a conversar. Cuando 
alguno de ellos le preguntaba por qué estaba allí, respondía 
“vengo a aprender, si ustedes me permiten, algunas cosas 
sobre organización tribal, costumbres, ritos, tradiciones y 
canciones. También ver si los puedo ayudar de algún modo” 
(Lurie, 1999: 22). 

Por supuesto que lo que le respondieron fue que los ayu-
dara a recuperar sus tierras. En ese sentido, Fletcher jugó un 
“papel fuerte” en las políticas de asignación de tierras que se 
estaban llevando a cabo entre los omaha de Nebraska una 
vez acabado el enfrentamiento armado y entrado en el perío-
do de la asimilación. Fue ella quien proveyó del conocimiento 



60

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

etnográfico para esa política, convencida de que serviría al 
bienestar de los indios, inspirada en una visión que combina-
ba el punto de vista evolucionista de los indios como culturas 
que desaparecen y los esfuerzos de reforma humanitaria que 
ayudaría a los individuos a ajustarse a una civilización supe-
rior (Lorini, 2003:4).

Si bien es clara su influencia en las Actas Omaha de 1882, 
con un programa que incluía la imposición de la monogamia y 
la conservación de la tierra pero como propiedad privada, con 
los años fue cambiando de actitud hacia la asimilación forzada 
después de años de ver los estragos producidos, sobre todo 
después del viaje de 1897 a la reserva omaha, donde quedó 
horrorizada por el deterioro de las condiciones de vida desde 
la época de las asignaciones de tierras y al darse cuenta de 
que los omaha no eran más granjeros sino que arrendaban sus 
tierras a los blancos y vivían de un alquiler (Lurie, 1999; Lorini, 
2003).

Honestamente, mujeres como Alice Fletcher buscaban lo 
mejor para todas las etnias y eran personas democráticas. Iban 
en contra del pensamiento de su época, al creer que los indios 
eran tan capaces como los blancos y deseaban que éstos for-
maran parte de la sociedad en su conjunto. En el caso espe-
cífico de Fletcher, que fue testigo de la violencia imperialista 
de Estados Unidos, se retiró de todos los planes estatales de 



61

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

asimilación en desacuerdo con la llamada “guerra de Cuba”, 
es decir, la intervención de su país en el proceso de la indepen-
dencia de la isla del Caribe contra España en 1898 y que trajo, 
entre otras consecuencias, la invasión de Estados Unidos a 
Filipinas.

Pionera del estudio del arte y la música indígena, Alice 
Fletcher, no solo fue una etnógrafa y protectora de las pobla-
ciones nativas, sino también una teórica que desarrolló de 
manera independiente pero simultánea con Franz Boas, una 
teoría del totemismo; desplegando este concepto en varios 
artículos que contradecían las afirmaciones de éste (Temkin, 
1989: 98).

Su capacidad para la observación de otras sociedades de 
manera analítica y empática, sus profundas descripciones 
“desde adentro”, la hicieron una pionera de lo que más ade-
lante se denominó “observación participante”. Incluso una de 
las críticas que recibió en su época, fue la del boasiano Robert 
Lowie, y fue porque ella le daba “crédito a los informantes na-
tivos, compartiendo su autoría con ellos” (Lorini, 2003: 23) 

Reconocida profesionalmente por sus colegas contempo-
ráneos, una “leyenda viviente de la antropología” según Lurie, 
además de ser una de las fundadoras de la WASA en 1885 
y presidenta en 1893, formó parte del grupo fundador de la 
AAA en 1902 y miembro del comité editorial de su revista la 



62

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

American Anthropologist entre 1899 y 19163. Fue también 
presidenta de la American Folklore Society y presidenta de la 
Anthropological Society of Washington.

Alice Fletcher estuvo entre quienes organizaron la mues-
tra sobre poblaciones indígenas en la New Orleans Industrial 
Exposition de 1885, donde se exhibieron fotografías de los 
omaha y tuvo una participación destacada en la Chicago 
World’s Columbian de 1893.

Fue una de las fundadoras de la School of American 
Research, (después llamada School of Social Research) 
estando en su comité directivo entre 1908 y 1912. En 
1910, Fletcher viajó a Londres, donde fue reconoci-
da como una antropóloga destacada. Dio conferencias 
en Cambridge y fue elegida vicepresidenta de la British 
Association for Advancement of Science (Temkin,1989:99). 
Matilda Coxe Stevenson (1849-1915). 

Co-fundadora y primera presidenta de la WASA. Matilda 
fue, como dijimos más arriba, la primera mujer que realizó 
trabajo de campo en el Sudoeste, en territorio zuñi, con su 
marido.

3. La revista fue creada por la Anthropological Society of Washington, predece-
sora de la American Anthropological Association.



63

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

Su única educación formal la recibió en la Miss Annable’s 
Academy, ya que tanto la abogacía, que la estudió y ejerció 
con su padre y la geología con un profesor privado, fueron co-
nocimientos adquiridos fuera de la academia, en una época 
en la que las mujeres no podían seguir estudios superiores 
formales.

Pensaba dedicarse a la mineralogía pero su encuentro 
con el geólogo, naturalista y etnólogo autodidacta James 
Stevenson, con el que se casó en 1872, la acercó al trabajo de 
campo, primero dentro de las ciencias naturales y luego en la 
antropología.

Como todos quienes hacían antropología en esa época, iba 
aprendiendo sola, por medio del ensayo y el error, los rudi-
mentos de las técnicas etnográficas (Parezo, 1989).

Como asistente de su marido, Matilda viajó al Sudoeste 
en varias ocasiones, tanto en territorio arapaho, como entre 
los zuñi y los pueblo. Los informes escritos por ella aparecían 
con la firma de James, que detestaba escribir. Pasaron varios 
años hasta que sus aportes fueran reconocidos públicamente.

Durante la década de 1880, los Stevenson fueron el pri-
mer equipo formado por marido y mujer en la antropología 
norteamericana, realizando un viaje anual a Zuñi. En la clá-
sica división sexual del trabajo de campo, ella hizo registros 
invalorables sobre la vida cotidiana de las mujeres que eran 



64

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

inaccesibles para los etnógrafos varones. Tanto Margaret 
Mead como Ruth Bunzel respetaban a Stevenson como la pri-
mera etnóloga americana que consideró a los niños y las muje-
res como dignos de atención (Parezo, 1989: 338). Su tempra-
na monografía (1887) sobre las ceremonias que acompañan la 
niñez entre los zuñi, así lo confirma.

A la muerte de su esposo, en 1888, el director del BAE, 
John Wesley Powell, la contrató para “poner en orden las no-
tas de campo de su marido”, tarea que requería hacer trabajo 
de campo adicional, para completar la etnografía que ambos 
habían estado realizando sobre los sia. Ese contrato tempo-
rario se volvió permanente en 1890, convirtiéndose así en la 
primera antropóloga empleada por el Estado, eso sí, con un 
salario menor que sus colegas varones. De hecho, hasta los 
años sesenta no hubo otra mujer que trabajara full time para 
el Bureau of American Ethnology (Parezo, 1989: 339). 

En 1894 publicó The Sia, una etnografía muy completa so-
bre los pueblos del Río Grande. Luego retornó con los zuñi, 
entre quienes trabajó en total veinticinco años.

A pesar de su fama como mujer de mal carácter, autorita-
ria y controladora, ningún contemporáneo criticaba la calidad 
y valor de su trabajo de campo y sus análisis. Alfred Kroeber 
opinaba que los análisis de Stevenson eran “impersonales, ob-
jetivos y precisos” (Parezo, 1989: 341).



65

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

No era una teórica, ella misma se consideraba como una 
investigadora de campo científica. La bibliografía que acom-
paña su obituario muestra la variedad de sus intereses como 
etnógrafa: niñez, religión, etnobotánica, juegos, sistemas de 
irrigación del suelo, etc.

Como no podía ser de otra manera, Stevenson, dejó cons-
tancia del carácter desastroso de la influencia y explotación 
de los blancos, la “deplorable condición moral” en la que se 
encontraban los zuñi (Lurie, 1999: 39).

Zelia Nuttall (1857-1933) 
Fue en realidad arqueóloga y etnohistoriadora, especialista 
en la cultura mexicana. Pasó once años de su niñez y adoles-
cencia en distintos países de Europa, lo que le permitió ex-
presarse con fluidez en cinco idiomas. Más tarde agregaría la 
habilidad autodidacta de comprender y traducir documentos 
en lenguas mexicanas prehispánicas.

Casada con un etnólogo francés, tuvo una hija y se separó 
a los pocos años.

Desde su segunda visita a México en 1884, decidió que 
su investigación se centraría allí. En 1886 publicó su The 
Terra-Cotta Heads of Teotihuacan, en American Journal 
of Archaelogy, el primero de una larga lista de artículos en 
prestigiosas revistas académicas. En 1902 hizo de México su 



66

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

residencia permanente y su casa en ella, la residencia Alvarado, 
un lugar donde se reunían intelectuales y científicos así como 
estudiantes de arqueología a los que ella apoya decididamen-
te (Chiñas, 1989).

Aunque Zelia era miembro de algunas de las más pres-
tigiosas organizaciones científicas de México y de Estados 
Unidos, nunca trabajó para una institución con el fin de obte-
ner un salario (Ruiz Martinez, 2006: 109). La mayoría de sus 
investigaciones fueron apoyadas por donaciones privadas; si 
bien recibió pequeñas sumas del gobierno mexicano para ex-
cavaciones en la Isla de los Sacrificios.

Franz Boas, Frederic Putnam y Murray Butler la vieron 
como una posible negociadora entre mexicanos y norteame-
ricanos en sus planes para establecer la Escuela Internacional 
de Etnología y Arqueología Americana (1910-1914) en México, 
en 1909. Confiaban en ella por su familiaridad con la situación 
de la arqueología en México y sus buenas relaciones con la 
población local (Ruiz Martinez 2006: 107).

Frances Densmore (1867-1957) 
Con su sólida formación en música e incluso con algún reco-
nocimiento como ejecutante de piano y órgano, fue lo que 
ahora llamaríamos una etnomusicóloga. Vivió con alegría la 



67

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

invención del fonógrafo por las posibilidades que abría para 
su trabajo. 

Comenzó a grabar a partir de 1901 música de los indios 
chippewa, con una máquina de cilindros de cera. Envió esos 
registros con anotaciones al BAE, que los recibió de manera 
entusiasta y, en 1907, la asoció a la institución etnológica por 
el resto de su vida (Lurie, 1999; Frisbie, 1989).

Central en su formación fue Alice Fletcher, su amiga, pro-
fesora y mentora que había realizado registros musicológicos 
entre los omaha unos años antes y a quien Densmore escribió 
en busca de consejo después de leer su A Study of Omaha 
Indian Music.

Sus diferentes cargos en la BAE, donde fue desde cola-
boradora, investigadora asociada e investigadora especial en 
música de los indios americanos, le permitían planificar sus 
viajes de trabajo de campo, seleccionar proyectos y locacio-
nes en reuniones anuales de dos días con sus autoridades en 
Washington (Frisbie, 1989: 52).

A lo largo de su vida, Densmore escribió veinte libros y más 
de cien artículos. Registró e hizo anotaciones de 3300 cancio-
nes, que se conservan aún hoy. Sus grabaciones y transcripcio-
nes se completaban con observaciones etnográficas de gran ri-
queza sobre la cultura general y tomó numerosas fotografías. 
Realizó trabajo de campo en Estados Unidos y la Columbia 



68

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Británica, entre los ojibwa, chippewa, sioux, onondaga, oma-
ha, apache, navajo, pueblo, zuñi, entre otros, así como entre 
migrantes filipinos en Louisiana y entre los tule (gunadule) de 
Panamá, contabilizando setenta y cinco pueblos. 

Es interesante que, en 1948, ella misma preparó una co-
lección de discos con sus registros encargada por la Biblioteca 
del Congreso y destinada al público en general, al que tam-
bién destina artículos cortos y conferencias de divulgación.

Su larga trayectoria fue premiada con numerosos reco-
nocimientos, tanto del mundo de la antropología académica 
como el de la música, e incluso de organizaciones indígenas.

Mi objetivo ha sido registrar con mi interpretación, la 
estructura de las canciones indígenas que observaba. Otros 
estudiosos, explorando el material pueden llegar a otras con-
clusiones. Mi trabajo ha sido preservar el pasado, registrar ob-
servaciones en el presente y abrir el camino para el trabajo de 
otros en el futuro (Frisbie, 1989: 56)

Muchos años después, las jóvenes generaciones encuen-
tran en Internet sus grabaciones.

Elsie Clews Parsons (1874-1941) 
Es sobre quien más se ha escrito, por ser un ejemplo de “mu-
jer emancipada” que unía compromiso social con la prácti-
ca de la antropología, en una época en que la disciplina iba 



69

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

rápidamente hacia su profesionalización. Como dijimos, 
Parsons fue la última evolucionista y la primera boasiana en 
este mundo de pioneras. 

Recordada y respetada como etnógrafa y como especialis-
ta en folklore. Bisagra entre dos períodos de la historia de la 
antropología, ya que Elsie Clews fue la única del grupo que 
estamos analizando con estudios universitarios, aunque no 
en antropología sino en sociología. Asistió al recientemente 
creado (1889) y progresista Barnard College, donde recibió 
sus títulos de Máster y Doctorado con tesis acerca de pro-
blemáticas típicas de lo que hoy se denomina “reformadoras 
sociales”: los asentamientos urbanos pobres en la ciudad de 
Nueva York y el impacto de la educación en el cambio social.

Públicamente feminista, también conocida por sus ideas 
radicales y pacifistas en épocas tan difíciles como las de la 
Primera Guerra Mundial, Clews formó parte de tres círculos 
sociales en diferentes períodos de su vida: el boasiano, el fe-
minista y el de los radicales de Greenewich Village de Nueva 
York (Lamphere, 1995). En 1903 se casó con el político republi-
cano Herbert Parsons con quien tuvo seis hijos, de los cuales 
sobrevivieron cuatro.

Se interesó por la teoría evolucionista en antropología de 
la mano de Franklin Giddings, el jefe del Departamento de 
Sociología de Barnard quien la convocó como profesora. Esas 



70

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

primeras clases están compiladas en su libro The Family de 
1906, donde promovía el matrimonio de prueba, más aún te-
niendo en cuenta que estaba casada con un rico político repu-
blicano (Friedlander, 1989; Lamphere, 1995).

Sus primeros trabajos sobre la condición de la mujer 
los realizó desde el punto de vista evolucionista, donde la 
subordinación aparecía como un rasgo primitivo a superar. 
Perspectiva que supera en Old-Fashined Women de 1913 
donde, a través de un enfoque transcultural y de clase, afirma 
que las mujeres son confinadas por las convenciones sociales 
en todas las culturas.

Si bien conoció a Franz Boas y se escribían desde 1907 
(Friedlander, 1989; Deacon, 1992) su asociación se volvió es-
trecha cuando Elsie comenzó a hacer trabajo de campo en el 
Sudoeste, aplicando sus ideas de difusión cultural. A partir 
de 1919 fueron juntos de trabajo de campo e introdujeron en 
el área a Esther Goldfrank, Gladys Reichard, Ruth Benedict y 
Ruth Bunzel.

Trabajó intensamente en el Sudoeste de Estados Unidos 
durante 25 años. También realizó trabajo de campo en Haití, 
Bahamas, México y Ecuador, así como en diversas comunida-
des afroamericanas en su país. Poseía cualidades excepciona-
les para relacionarse con los pueblos que estudiaba, incluso 



71

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

los más recelosos ante la intromisión de extraños (Friedlander, 
1989). 

Abogó toda su vida por lograr un programa de investiga-
ción colectivo entre todos los antropólogos que se dedicaban 
al Sudoeste. Le presentó incluso un plan concreto a Clark 
Wissler que dirigía el Museo Natural, que lo desestimó, lue-
go de lo cual, con la ayuda de su amigo Alfred Kroeber, ideó 
otro proyecto de trabajo cooperativo en el Sudoeste, la The 
Southwest Society en noviembre de 1918, solventada por ella. 
Durante el resto de su vida, Parsons financió a docenas de es-
tudiantes y folkloristas del Sudoeste; ayudó solventar el tra-
bajo de Franz Boas; reunió, compiló y publicó diarios de cam-
po, notas y escritos dispersos de estudiosos del Sudoeste, 
siempre bajo el anonimato de la Sociedad (Deacon, 1992: 28).

Si bien Elsie tuvo relaciones afectivas e intelectuales con 
hombres, la correspondencia con Alfred Kroeber - quien tenía 
su misma edad- parece indicar algo más que una amistad, por 
el grado de involucramiento emocional ausente con otros co-
legas. El hecho de que se dejaron de ver luego de estar juntos 
haciendo trabajo de campo, abona la idea (Deacon, 1992: 24). 

Sus textos, que hoy son rescatados por su originalidad, 
eran una mezcla de diferentes puntos de vista: la antropólo-
ga como observadora, el nativo como “otro” contestando las 
preguntas antropológicas, transcripciones de textos rituales, 



72

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

y relatos de las mujeres pueblo realizados por ellas mismas 
(Lamphere; 2004: 131).

Murió después de una operación de apendicitis, en 1941, 
cuando acababa de ser nombrada presidenta de la AAA y a 
poco de llegar de un viaje de trabajo de campo en los Andes 
ecuatorianos. 

4. Discusión

En la época que les tocó vivir a nuestras pioneras, las relacio-
nes de género de la clase media en la Norteamérica victoriana 
estaban dominadas por la ideología de las esferas separadas, 
la rígida diferenciación de los roles y la doble moral. Pero, como 
dice Betty DeBerg (1990), los cambios en la estructura del ca-
pitalismo en los Estados Unidos crearon más oportunidades 
de trabajo para las mujeres. Los hombres ya no eran los únicos 
proveedores del sustento. El divorcio se volvió más accesible 
y las mujeres menos dependientes económica y emocional-
mente de sus maridos. Muchas universidades comenzaron a 
aceptar mujeres quienes también participaban en movimien-
tos tales como las ligas de templanza, pro-sufragio femenino, 
anti-violación, que desafiaban la supremacía masculina y las 
impulsaban a roles extra-domésticos. 



73

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

Las iglesias fundamentalistas protestantes (que constitu-
ye el tema del libro de DeBerg) nacen por reacción a los cam-
bios sociales de fines del siglo XIX, y hacen de las diatribas 
contra la teoría evolucionista y la “nueva mujer” el centro de 
su prédica. Según expresaban desde el púlpito y en sus publi-
caciones, estas mujeres rechazaban sus responsabilidades en 
el hogar y en la familia por un descarriado activismo sociopo-
lítico, una educación innecesaria y la fatuidad de los clubes de 
mujeres. Su objetivo también eran las mujeres despreocupa-
das, frívolas, que se arreglaban y trataban de ser seductoras, 
fumaban y bailaban. Mucha de la documentación analizada 
se ocupa de la polémica fundamentalista sobre el pecado y los 
errores de la mujer moderna y la consecuente declinación de 
la vida familiar y la civilización (DeBerg, 1990).

Ese clima de transformaciones, con mujeres “modernas” 
que participaban en grupos y asociaciones de reforma social 
con distintos intereses, sea para la promoción de la educación, 
el mejoramiento de las condiciones laborales de mujeres, la 
eliminación del trabajo infantil y que organizaban los asen-
tamientos urbanos en barriadas pobres, entre otras preocu-
paciones, brindó el marco para la entrada de las mujeres al 
mundo de la antropología.

Afirmar que la sociedad estaba cambiando no significa ase-
gurar que las cosas hayan sido fáciles para nuestras pioneras. 



74

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Sin embargo, podemos rastrear en sus biografías algunos da-
tos significativos que ayudan a comprender las singularidades 
de sus trayectorias.

En primer lugar, todas ellas provienen de familias que 
daban importancia a la educación cuando eso no era común 
para las mujeres. Erminnie Smith fue a un colegio secundario 
progresista, que incluía formación científica para las mujeres, 
el Seminario Troy. El padre de Matilda Stevenson era aboga-
do, periodista y escritor, envió a su hija a la Miss Annable’s 
Academy, un reducto exquisito para señoritas y él mismo le 
enseñó abogacía.

Elsie Clews educada por tutores y en la escuela de señori-
tas Miss Ruel’s, logra que su padre le dé la autorización para 
asistir al Barnard College, de Nueva York, al que comenzó a 
asistir en 1892.

El Barnard College proveyó a las mujeres de la élite de 
una experiencia diferente a la de otros colleges para mujeres. 
En primer lugar porque fue uno de los primeros en el mundo 
en brindarle la misma educación que recibían los varones en 
las profesiones liberales y en el arte, gracias a la lucha de las 
feministas por la coeducación. En segundo lugar, no era resi-
dencial, o sea que las alumnas, provenientes de una ciudad 
cosmopolita como Nueva York, vivían en sus hogares y podían 
participar en la vida social de la ciudad. Se mezclaban con los 



75

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

estudiantes varones de la institución “hermana” Columbia, y 
compartían algunas clases con ellos (Deacon, 1992:16).

De algunas de ellas no hay referencia directa sobre la 
educación recibida, pero sí que fueron profesoras de diferen-
tes asignaturas, durante los años anteriores a su vida como 
etnógrafas.

Otra cosa que llama la atención y hace de nuestras an-
tropólogas muy hijas de su época es su involucramiento con 
organizaciones de mujeres. Como he referido más arriba, 
no sólo Elsie Parsons fue feminista, también lo eran Alice 
Fletcher, Erminnie Smith y Matilda Stevenson, quienes parti-
ciparon en distintos clubs y asociaciones de mujeres. Fletcher 
fue una de las fundadoras, en 1873, de la Association for the 
Advancement of Women. De Zelia Nuttall no tenemos datos 
al respecto, pero sí que varias de sus amigas eran feministas 
(Chiñas, 1989). Lo mismo sucede con Frances Densmore, 
amiga de Fletcher (Lurie, 1999).

Estas mujeres, todas autodidactas, salvo Elsie Parsons, se 
transformaron en antropólogas haciendo trabajo de campo. 
¿Cómo les fue posible esa práctica intensa, que las hacía estar 
lejos de sus hogares por tanto tiempo? Si bien no se pueden 
dejar de lado los dolorosos dilemas personales y profesionales, 
algunos de cuales han quedado registrados (Deacon, 1992), 
ellas pudieron hacer etnografía porque eran mujeres que no 



76

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

tenían problemas económicos en el caso de quienes estaban 
casadas (Parsons, Smith) o eran viudas (Stevenson), solteras 
como Densmore y Fletcher o separadas como Nuttall. 

En efecto, Erminnie Smith estaba casada con un comer-
ciante próspero y combinó sus tareas intelectuales con el cui-
dado de sus cuatro hijos, cosa difícil pero no imposible cuan-
do se pertenece a la clase media alta.

Matilda Stevenson se convirtió en antropóloga “por matri-
monio”, no tuvo hijos y sobrevivió a su marido muchos años, 
en los cuales mostró sus condiciones profesionales propias y 
no como “esposa de”.

Elsie Clews pertenecía a una rica familia de Virginia venida 
a menos, pero contaba con el “apellido” y la riqueza de los 
Parsons que le permitió, como vimos, no sólo apoyar mone-
tariamente la investigación y las publicaciones antropológi-
cas sino solucionar los problemas prácticos de una mujer con 
cuatro hijos, tres casas y una cantidad de personal a su cargo. 
Precisamente, por su posición económica nunca necesitó un 
puesto en la academia. Sin embargo, existe numeroso mate-
rial biográfico, que sin bien resalta su matrimonio con Hebert 
Parsons, como basado en el respeto mutuo, también mencio-
nan un largo período de silencio (entre 1906 y 1913) en los 
que se retiró de sus actividades sociales para criar a sus hijos y 
apoyar la candidatura a senador de su marido. Incluso cuando 



77

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

retomó el trabajo de campo, éste no se prolongaba por más de 
un mes y sólo una vez por año (Deacon, 1992: 19).

Otra cosa que se debe tener en cuenta es que, si bien las 
mujeres en el mundo académico eran un desafío a las esferas 
separadas victorianas, el contexto de asimilación acelerada, 
que necesita la recolección de datos de culturas que rápida-
mente eran colonizadas por los blancos, alentaba sus carre-
ras, al menos como etnógrafas. Lo que se verá en las déca-
das siguientes es una reacción a la profesionalización de las 
mujeres, que les impedirá lograr cargos importantes en las 
instituciones universitarias (Lurie, 1999; Lorini, 2003). En ese 
sentido, una vez más Elsie Parsons fue algo así como la última 
representante de una época donde aún se podía hacer antro-
pología por fuera de la academia si bien en continuo diálogo 
con quienes estaban dentro.

A pesar de gozar del reconocimiento profesional de sus 
contemporáneos, para estas mujeres pioneras fue difícil que 
la valoración de sus aportaciones científicas no estuviera me-
diada por comentarios acerca de su personalidad, sus caracte-
rísticas físicas o incluso el tono de su voz (Chiñas, 2006: 106). 
Por ejemplo, en el texto de Lurie, aparece la caricatura que un 
diario de la época hace de Matilda Stenvenson, pegando a un 
indio con un paraguas, para poner de manifiesto que era una 
mujer agria y de mal carácter (Lurie, 1999: 29). Incluso Alfred 



78

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Kroeber, que quería y valoraba a Elsie Parsons, no pudo esca-
par a la tentación del estereotipo al afirmar que ella, a pesar 
de su feminismo y sus fuertes ideas políticas, era una mujer 
más bien tímida, que nunca gritaba (Kroeber, 1943). 

Las antropólogas que hemos revisado, tuvieron que abrir-
se un lugar en el mundo intelectual del siglo XIX, donde te-
nían mucha fuerza las ideas evolucionistas que consideraban 
a los pueblos originarios como “niños” incapaces de controlar 
sus emociones, al igual que las clases “bajas” y que las “muje-
res de todas las clases y razas” (Lorini, 2003:9). 

Respecto a su relación con las instituciones coloniales, 
pensemos que estas mujeres autodidactas no dejaban de 
compartir las ideas de la época que les tocó vivir, pero, como 
hemos visto, no sin contradicciones. Eran una parte muy mi-
noritaria de una disciplina que también era minoritaria y aún 
en formación. Como fue reconocido oportunamente y se lo 
sigue haciendo hoy, recopilaron materiales valiosos sobre 
problemáticas que no eran consideradas importantes en su 
época: la música y canciones, la maternidad y la crianza de los 
niños y sobre todo, la incorporación de la voz de los y las nati-
vas en sus etnografías. No dejaron de denunciar también los 
estragos de la “civilización”. Y el caso de Elsie Parsons fue fun-
damental su rol de mecenas del que se beneficiaron muchos 



79

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

jóvenes que estudiaban la disciplina y algunos importantes 
antropólogos como Franz Boas.

En tiempos en que la ciencia apelaba a la diferencia del ta-
maño del cerebro para justificar la desigualdad entre los sexos 
y las razas humanas, nuestras pioneras sabían que no podían 
confiar sólo en la ciencia para luchar contra la discriminación 
hacia las mujeres. Era necesario que también participaran en 
la arena pública como las reformadoras sociales que eran.

Bibliografía

CHIÑAS, Beverley Newbold. 1989. Zelia Maria Magdalena Nuttall. 

En: Gacs, Ute et al. (eds) Women Anthropologists. Selected 

Biographies. Urbana y Chicago: University of Illinois Press. pp. 

269-275.

CLIFFORD, James. 1986. Introduction: Partial Truths. J. Clifford y G. 

E. Marcus (eds) En: Writing Culture: The Poetics and Politics of 

Ethnography. Berkeley: University of California Press. pp. 1–26.

DEACON, Desley. 1992. The Republic of the Spirit: Fieldwork in 

Elsie Clews Parsons’s Turn to Anthropology. Frontiers: A Journal 

of Women Studies, Vol. 12, No. 3, pp. 13-38.

DeBERG, Betty. 1990. Ungodly women: gender and the first wave 

of American Fundamentalism. Minneapolis: Fortress Press.



80

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

FRIEDLANDER, Judith. 1989. Elsie Clews Parsons. En: Gacs, Ute et 

al. (eds) Women Anthropologists. Selected Biographies. Urbana 

y Chicago: University of Illinois Press. pp. 282-290.

FRISBE, Charlotte. 1989. Francis Theresa Densmore. En: Gacs, 

Ute et al (eds) Women Anthropologists. Selected Biographies. 

Urbana y Chicago: University of Illinois Press. pp. 51-58.

JAYANTI, Vimala. 1989. Erminnie Adelle Platt Smith. En: Gacs, 

Ute et al (eds) Women Anthropologists. Selected Biographies. 

Urbana y Chicago: University of Illinois Press. pp. 327-336.

KROEBER, Alfred. 1943. Elsie Clews Parsons. American 

Anthropologist, Vol. 45. pp. 452-255.

LAMPHERE, Louise. 1995. Feminist anthropology: The legacy of 

Elsie Clews Parsons. En: R. Behar y D. Gordon (eds) Women 

Writing Culture. Berkeley: University of California Press. pp. 85-

103 (Traducción de Lea Geler).

LAMPHERE, Louise. 2004. Unofficial Histories: A Vision of 

Anthropology from the Margins. American Anthropologist, Vol. 

106, No. 1, pp. 126-139.

LORINI, Alessandra 2003. Alice Fletcher and the Search for 

Women’s Public Recognition in Professionalizing American 

Anthropology. Cromohs, Vol. 8, pp. 1-25.

LURIE, Nancy Oestreich. 1999. Women and the Invention of 

American Anthropology. Prospect Heights: Waveland Press.	



81

ANTES DE FRANZ BOAS: MUJERES PIONERAS DE LA ANTROPOLOGÍA NORTEAMERICANA

MASCIA-LEES, F, Patricia SHARPE y C. BALLERINO COHEN. 

1989. The Posmodernist Turn in Anthropology: Cautions from a 

Feminist Perspective. Signs, Vol. 15, No. 1, pp. 7-33. (Traducción 

de Lea Geler).

McGEE, Anita Newcomb. 1889. The Woman’s Anthropological 

Society of America. Science, Vol. 13, pp. 240-42. 

PAREZO, Nancy. 1989. Matilda Coxe Evans Stevenson. En: Gacs, 

Ute et al (eds,) Women Anthropologists. Selected Biographies. 

Urbana y Chicago: University of Illinois Press. pp. 336-343.

RUIZ MARTINEZ, Apen. 2006. Zelia Nuttall e Isabel Ramírez: 

las distintas formas de practicar y escribir sobre arqueología 

en el México de inicios del siglo XX. Cadernos Pagu, No. 27, 

pp.99-133.

TEDLOCK, Barbara. 1995. Works and Wives: On the Sexual 

Division of Textual Labor. En: Behar, Ruth y Gordon, Deborah 

(eds) Women Writing Culture. Berkeley: University of California 

Press. pp. 267-286.

TEMKIN, Andrea. 1989. Alice Cunningham Fletcher. En: Gacs, 

Ute et al (eds) Women Anthropologists. Selected Biographies. 

Urbana y Chicago: University of Illinois Press. pp. 95-101.

WASA (Women’s Anthropological Society of America). 1889. 

Sketches of the Women’s Anthropological Society of America, 

Washington: WASA. https://archive.org/details/organizatio-

nand00dcgoog (Consultado el 17/01/15)

https://archive.org/details/organizationand00dcgoog
https://archive.org/details/organizationand00dcgoog


Erminie Adelle Platt Smith

MITOS DE LOS IROQUESES 

traducción

Magdalena Rebeca Burgos

Sofía Díaz

Santiago Domínguez

Rocío Ferro

María Florencia Giovannini 

Lizeth Martínez

Natalia Pagán

Nicolás Palermo

Dana Rossi

Constanza Sisterna 

coordinación  

y revisión bilingüe

Guillermo Badenes

Josefina Coisson

revisión conceptual

Santiago Romero

Regina Argüello



Publicación original: Smith, E. A. P. (1883). Tales. En: Myths of the Iroquois. 
United States: Smithsonian Institution, Bureau of Ethnology, pp. 83-111.



84

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

CAPÍTULO V 
LEYENDAS1

A diferencia de los mitos, que se relacionan con dioses, se-
res sobrenaturales y fenómenos naturales, las leyendas nos 
permiten recoger pistas sobre la historia de los iroqueses, sus 
cazadores, sus guerreros y su vida en familia.

En los tiempos donde reinaba la paz y durante las largas 
noches de invierno, los cazadores recién llegados narraban sus 
aventuras entre su grupo de amigos, o algún cuentista famoso 
relataba sobre aquellos días del pasado cuando los hombres y 
los animales se podían transformar a gusto y conversar el uno 
con el otro. Si tenía espíritu musical, para hacer las historias 
más divertidas, el artista relataba fábulas ingeniosas y usaba 
canciones.

1. Traducción de Sofía Díaz.



85

MITOS DE LOS IROQUESES

Todas estas tradiciones históricas, leyendas de guerra y 
cacería, cuentos de hadas y fábulas han sido pasadas de gene-
ración en generación, promoviendo el entusiasmo de aquellos 
oyentes amantes de lo maravilloso.

Estos narradores tenían no solo un gran poder de imagi-
nación sino la libertad de adaptar las historias a los estánda-
res de lo imposible, lo que dificulta la posibilidad de aquellos 
estudiantes detallistas de detectar en ellas el andamiaje de 
la verdad que se esconde detrás de una superestructura tan 
bien elaborada.

El niño rescatado por una osa2

La cercana relación entre los indios y los animales salvajes da 
lugar a numerosas e interesantes historias sobre hombres que 
se convierten en bestias y bestias que se convierten en hom-
bres. En casi todas las historias, la figura del oso es símbolo 
de benevolencia, mientras que la de otros animales, como el 
puercoespín, es símbolo de peligro. Una de esas historias so-
bre osos es la que me contó el nieto de Plantamaíz, jefe de la 
tribu Seneca, en La Reserva India de los Cattaraugus y decía 

2. Traducción de Sofía Díaz.



86

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

así: un grupo de cazadores que había estado acampando muy 
lejos de casa descubrió, mientras se preparaban para volver, 
que un muchacho de su compañía había desaparecido. Luego 
de una búsqueda sin éxito que duró varios días, concluyeron 
que lo habían matado y con pesar emprendieron el regreso 
sin él. No mucho después de la partida del grupo, empero, 
el muchacho perdido fue descubierto en estado famélico por 
una osa de buen corazón cuyo pensamiento fue: «Si intento 
ayudar al muchacho con mi forma actual, lo más seguro es 
que lo mate del susto. Por eso será mejor si me transformo 
en mujer y lo llevo a casa para que juegue con mis cachorros». 
De este modo, el muchacho se salvó de morir de hambre y, 
al vivir en el mismo árbol hueco con la familia de osos, como 
ellos, se alimentaba de nueces, maíz y frutos del bosque. Sin 
embargo, cuando cayó el otoño y con él el regreso de los ca-
zadores, la buena osa le explicó su estrategia diciendo: «Mis 
cachorros ahora deben cuidar de sí mismos y tú puedes vol-
ver con tus amigos, pero siempre sé amable con la tribu de 
los osos». Dicho esto, recobró su forma original y desapareció 
en el bosque. Se supo que el muchacho nunca, ni siquiera de 
grande, mató a un oso.



87

MITOS DE LOS IROQUESES

El niño cuidado por osos3

Un hombre y su esposa e hijo se fueron de cacería desde una 
aldea india y acamparon muy lejos de casa. Al principio, la 
suerte estuvo del lado del cazador, quien llevaba al campa-
mento mucha carne de ciervo y otras presas. Al tiempo, las 
presas empezaron a escasear y cada día el cazador volvía con 
las manos vacías y famélico. Antes de regresar a la aldea, el 
cazador decidió probar suerte una vez más. Ni bien hubo 
partido, su esposa, quien buscaba raíces, vio un árbol gran-
de con un hueco en el que había un oso negro. Logró matarlo 
y, luego de trozarlo y cocinar un poco para ella y su hijo, con 
cuidado escondió las sobras para que su esposo no las viera. 
Sin embargo, el niño guardó una presa para su padre, quien 
volvió más tarde muy cansado. El cazador se enfureció por el 
comportamiento de su esposa y la obligó a comer carne hasta 
morir con su bebé al que había dado luz a esa hora.

Luego, el cazador enterró a su mujer y tiró al bebé den-
tro del hueco del árbol. Después de esto, tuvo más suerte y 
continuó viviendo en el mismo lugar con su hijo. Con el paso 
del tiempo, se dio cuenta de que quizás alguien visitaba a su 
hijo, ya que había pequeñas pisadas cerca de su wigwam*. Por 

3. Traducción de Sofía Díaz.



88

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

tanto, dejó otro arco y flecha pequeños que más tarde descu-
brió que habían sido usados, y su hijo le contó que un niño 
había estado jugando con él. Al día siguiente, el padre vio a 
un niño pequeño salir del árbol donde había arrojado lo que 
pensó que era el bebé muerto. Entonces, le dijo: «Tú eres mi 
hijo». Pero el niño no comprendió y, asustado e inquieto, salió 
corriendo hacia el árbol donde el cazador descubrió que había 
sido criado y cuidado por una osa amable. El cazador no quiso 
matar a la osa compasiva, sino que, en cambio, se llevó a su 
wigwam el suave colchón de corteza seca en la que dormía el 
niño. Luego de esto, el pequeño estuvo contento de quedarse 
con su padre y su hermano.

Con el tiempo, los dos muchachos se convirtieron en exce-
lentes cazadores y llevaban a su casa lechuzas y aves raras. Un 
día, le dijeron a su padre que iban a ir al lejano oeste para ma-
tar a las grandes bestias que le hacían daño a la raza humana. 
El cazador, quien percibía que los niños se estaban volviendo 
muy extraños, les tuvo miedo y aceptó. Luego, los muchachos 
le pidieron que volviera a su aldea natal y les dijera a tres de 
los cazadores más valientes que los siguieran al oeste y que 
allí encontrarían los restos de los animales que ellos irían a 
matar. Entonces, el hombre regresó a su aldea y contó la his-
toria, y los guerreros emprendieron el viaje y, por fin, encon-
traron los rastros de los muchachos y, más adelante, los restos 



89

MITOS DE LOS IROQUESES

de los animales casi reducidos a huesos. Dos de los hombres 
murieron por el hedor.

El hombre y su hijastro4

Esta historia fue contada por una nieta de Branta.
Un hombre tenía un hijastro al que odiaba. Ideaba todo 

tipo de medios para deshacerse de él. Un día se le ocurrió 
algo. Iba a cazar bastante seguido y vio un hueco de puercoes-
pín. «Precisamente lo que necesitaba», pensó. Cuando llegó 
a la casa, llamó a su hijastro. «Presta atención», le dijo, «en-
contré el nido de un puercoespín. Quiero que entres y tomes 
a los más jóvenes. Ven, entra». El niño obedeció y, tan pronto 
como sus pies estuvieron dentro, su padrastro cerró el hueco 
y lo dejó prisionero.

Cuando el niño se dio cuenta de la traición, lloró y lloró 
hasta quedarse dormido. Cuando despertó, se dio cuenta de 
que estaba en una habitación. Vio a una anciana caminando 
por ahí. Ella le trajo algo de comer, pero el alimento estaba tan 
amargo que lo rechazó. Luego, la mujer citó a muchos anima-
les —lobos, osos, zorros y ciervos— a un consejo. Les contó 

4. Traducción de Sofía Díaz.



90

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

que había un niño allí, pero que no podía comer la comida con 
la que ella se alimentaba y preguntó qué le aconsejaban darle 
que fuera tolerado por humanos. El zorro dijo: «Yo como gan-
sos y aves salvajes. Lo llevaré conmigo, pero no puede comer 
comida cruda».

El consejo decidió que era inútil que él se quedara a cargo.
Luego, el ciervo y cada uno de los animales se turnaron 

para hablar de su alimentación, pero ninguno podía ofrecerle 
comida apropiada al niño.

Por último, habló el oso: «Yo vivo», dijo, «a base de nueces 
y él puede vivir con mis crías». Así fue que se acordó. Todos 
los animales prometieron ayudar a conseguir las nueces y el 
niño fue entregado a la tutela del oso, que lo cuidó durante 
muchos años. Un día el oso le dijo: «Viene un cazador; quiere 
talar el árbol».

Y así fue; al día siguiente llegó un perro corriendo y ladran-
do, talaron el árbol y mataron al viejo oso y a dos cachorros.

El cazador pensó que quizá había otra cría adentro, así que 
miró en el árbol. El niño hizo un ruido como el de las crías. El 
cazador lo atrapó y se asombró tanto por su apariencia que, en 
vez de matarlo, lo llevó a su wigwam, lo domesticó y le enseñó 
a hablar y a crecer como un hombre. Después de unos años, 
el muchacho se olvidó que había vivido como un oso. Se casó 
con la hija del cazador, pero su suegra siempre estaba enojada 



91

MITOS DE LOS IROQUESES

porque nunca traía carne de oso tierna. Así que, por último, se 
fue a cazar y mató a un oso, pero en el camino a casa se cayó 
sobre un palo afilado y murió en el acto.

El niño y su abuela5

Una anciana vivía con su nieto en el bosque. El niño se entre-
tenía tirando con su arco y flecha, y era muy feliz. Su abuela 
cocinaba y limpiaba. Le hablaba mucho sobre el futuro y so-
bre el momento en el que estaría listo para salir al mundo. 
«Nunca, nieto mío», decía, «nunca vayas hacia el oeste; siem-
pre ve hacia el este». Al niño le daba mucha curiosidad, por-
que, según él decía, todos los otros jóvenes iban hacia el oeste 
y siempre tenían una caza fructífera. Pero, de todas maneras, 
él se lo prometía. 

Sin embargo, un día le preguntó a su abuela tantas veces 
por qué le prohibía ir al oeste que ella le respondió: «Lejos en 
el oeste», dijo, «vive un hombre que espera para destruirnos 
y, si te ve, te lastimará a ti y a mí. Te prevengo, no debes ir en 
esa dirección». Pero el niño se cuestionaba cómo y por qué, y 
pensó que, apenas tuviera la oportunidad, iría hacia el oeste 

5. Traducción de Rocío Ferro.



92

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

para ver por sí mismo. Entonces partió hacia el oeste, alerta 
por si aparecía el hombre, porque su abuela le había enseñado 
siempre a disparar su flecha primero. 

Cuando se acercaba al lago, escuchó la voz del hombre, 
pero, aunque miró a su alrededor, no logró ver a nadie. La voz 
exclamó: «¡Ah! ¡Ah! Mi pequeño amigo, te veo». Y, aun así, 
el niño no lograba ver a nadie. «¿Qué he de hacer ahora?», 
pensó. Luego, la voz lo interrogó:

—¿Qué opinarías si envío un huracán a que destroce la 
cabaña de tu abuela?

—Me gustaría. Me cuesta mucho trabajo conseguir leña. 
Sería una buena idea. 

—Mejor que regreses corriendo a tu casa y lo veas por ti 
mismo.

Entonces, el joven volvió a la casa de su abuela. Mientras 
se acercaba a la cabaña, escuchó un gran estruendo y su abue-
la lo llamó preocupada: 

—Entra, entra, que vamos a salir volando. Me has desobe-
decido; ahora nos destruirán. Ya llega el huracán.

Sin embargo, el niño solo se rio y dijo: «Transformaremos 
la casa en una roca», y la convirtió en roca. Y cuando el huracán 
pasó, estaban ilesos y encontraron mucha leña para quemar.

Luego el niño dijo: «Abuela, estamos bien». Pero la ancia-
na le respondió: «No te aventures de nuevo; la próxima vez 



93

MITOS DE LOS IROQUESES

nos destruirá». El joven pensó que debería intentarlo una vez 
más. La mañana siguiente, se dirigió al este hasta donde su 
abuela alcanzaba a verlo, y luego giró hacia el oeste, vigilando 
atento a su alrededor mientras que se acercaba a la laguna. 

De repente, escuchó la voz del hombre otra vez:
—¿Qué pasaría —preguntó—, si te dijera que una gran 

tormenta de granizo se dirige a la cabaña de tu abuela, con 
hielo tan filoso como puntas de lanzas?

—¡Ah! —respondió el joven— siempre quise tener lanzas. 
Estaría encantado de tener algunas. 

—Será mejor que vayas a tu cabaña y lo veas por ti mismo.
El joven se apresuró a volver a su hogar, mientras escucha-

ba cómo se formaba una gran tormenta. 
La abuela advirtió: 
—Nos va a destruir una gran tormenta de granizo, con hie-

lo como lanzas.
Pero él se rio a carcajadas y dijo: 
—Necesito lanzas para pescar; deja que caigan. 

Transformaremos de nuevo la casa en una roca. 
Y así lo hizo y cuando la tormenta terminó, él y su abue-

la salieron de la cabaña y el suelo estaba cubierto de puntas 
de lanzas. «No importa», dijo él, «conseguiré palos y armaré 
lanzas para pescar», pero cuando trajo un palo, no pudo en-
contrar ninguna punta de lanza. 



94

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

—¿Qué sucedió? —preguntó el joven.
—Se derritieron, eran de hielo. —respondió su abuela.
El joven estaba muy decepcionado y se quejó en voz alta: 
—¿Qué puedo hacer para castigar al viejo? —gritó.
—Escucha mi advertencia —dijo su abuela—, y no lo mo-

lestes más.
Pero el muchacho estaba decidido. Partió una vez más, 

llevando una piedra colgada del cuello como amuleto. Miró 
hacia donde había escuchado la voz y, de repente, vio en el 
medio del lago una gran cabeza con caras a cada lado. El joven 
gritó:

—¡Ja, ja! Viejo, te atrapé. ¿Cómo te sentirías si se secara 
el lago?

—Eso nunca sucederá—, dijo la voz.
—Será mejor que vayas a tu casa —se burló el muchacho— 

y lo veas por ti mismo—, y tiró la piedra que llevaba consigo. 
Mientras la piedra giraba por el aire, se hizo muy grande y 

cayó en el lago. De inmediato, el agua comenzó a hervir. 
Luego, el joven regresó a la cabaña de su abuela y le contó 

lo que había sucedido. Ella dijo: «Muchos lo han intentado 
una y otra vez, pero nadie pudo nunca verlo ni fue capaz de 
cazarlo».

La mañana siguiente, el joven fue al lago y vio que estaba 
seco y que todos los animales estaban muertos. Solo quedaba 



95

MITOS DE LOS IROQUESES

una enorme rana, en la que el hombre se había convertido. 
Entonces el joven mató a la rana y, así, ni él ni su abuela vol-
vieron a tener problemas. 

El cazador muerto6

Un hombre y su esposa fueron a cazar y, luego de un día arduo 
de caminar, llegaron a un wigwam vacío. Entonces, entraron 
y encontraron un hombre muerto tendido en el suelo con su 
tomahawk* y todas sus pertenencias de valor. Hallaron gran 
cantidad de maíz y la mujer hizo pan y todos se fueron a dor-
mir: el hombre de un lado, la mujer y su bebé del otro. Entre 
ellos, colocaron un poco de pan y, a mitad de la noche, escu-
charon un ruido y vieron que el hombre muerto estaba senta-
do comiendo. El cazador se sobresaltó: «Vamos a terminar to-
dos muertos», exclamó, «si seguimos acá». Entonces, inventó 
un pretexto y le susurró a la mujer: «Debes ir a buscar agua. 
Yo cuidaré del niño». Apenas se fue, pellizcó al bebé hasta 
que lloró. «Ay», dijo, «debo ir tras la madre o el bebé morirá; 
está tardando mucho en buscar el agua». Se apuró y pronto 
alcanzó a la mujer, pero detrás de él venía el hombre muerto 

6. Traducción de María Florencia Giovannini.



96

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

sosteniendo una antorcha encendida. Para salvarse, pusieron 
al niño en el suelo, y el cazador tomó la mano de su esposa y 
se apresuraron para ir cada vez más rápido, pero el sonido de 
pasos detrás de ellos se hacía cada vez más claro. Entonces, el 
hombre soltó a su esposa y siguió solo tan rápido como podía. 
Pronto llegó a un tronco hueco, donde se metió. Los pasos 
se acercaron más y más, hasta que, por fin, sintió los golpes 
del hacha del muerto y lo escuchó decir: «¡Ah! Estás aquí. Te 
descubrí». Luego, el muerto agarró un palo y comenzó a atizar 
para sacar al cazador del hueco, pero no pudo. Al final, el ha-
cha se rompió y el cazador lo escuchó decir: «Debo irme; mi 
noche se avecina». Después de un rato, el cazador salió del 
tronco hueco y volvió por su esposa y su niño. Regresaron a 
su asentamiento y, al contar todo lo sucedido, el jefe mandó 
a quemar el wigwam del muerto hasta que no quedara nada 
más que cenizas. 

Las aventuras de un cazador7

Esta historia fue contada por Nieve, de la Reserva Seneca:
Un cazador, que se encontraba lejos de casa, había gastado 

todas sus flechas antes de llegar al lago. Allí vio que había un 

7. Traducción de Rocío Ferro.



97

MITOS DE LOS IROQUESES

gran número de gansos salvajes. Luego de haber intentado ca-
zarlos sin éxito, el cazador pensó cuál sería la mejor forma de 
capturar algunos de estos gansos y decidió hacer lo siguiente: 
juntó una cantidad de corteza de tilo americano y la desgarró 
en tiras. Las ató a su cinturón, se metió al lago y nadó por 
debajo de donde boyaban los gansos. Logró atar algunos a su 
cinturón, pero los gansos se resistieron, y entre todos levanta-
ron vuelo y se llevaron al cazador con ellos. Mientras trataba 
de desatar algunos de los gansos para bajar de a poco hasta 
el suelo, todos los gansos capturados se liberaron al mismo 
tiempo y el pobre cazador cayó en un tronco alto y hueco del 
que le resultó imposible salir. 

Estuvo en esa prisión terrible durante casi dos días, cuan-
do escuchó con alegría golpes sordos del lado de afuera del 
tronco y las voces de leñadoras que buscaban madera. Sin 
embargo, los gritos del hombre asustaron tanto a las muje-
res que estas salieron corriendo y huyeron en busca de ayuda 
para asegurar la presa que pensaban haber encontrado en el 
tronco. 

Por fin, el cazador fue liberado de este brete y se quedó 
con sus rescatistas hasta que pudo abastecerse de una gran 
cantidad de flechas para retomar su expedición de cacería 
hacia el sur. Una vez que llegó a destino, se construyó una 
cabaña y tuvo mucha suerte al cazar gran cantidad de ciervos, 



98

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

osos y otros animales, de los cuales extrajo aceite que guardó 
con cuidado en botellas de cuero. Cuando ya estaba listo para 
volver a su hogar y a sus amigos, recordó su experiencia de 
vuelo, así que se armó unas alas hechas de piel de ciervo muy 
fina. Usó las botellas de aceite como lastre y emprendió su 
viaje de retorno. Cuando pasó sobre las cabañas de las buenas 
mujeres que lo habían rescatado, soltó varias botellas de acei-
te para sus nuevas amigas, quienes al día de hoy siguen sin 
saber de dónde aparecieron estas botellas. Luego de esto, el 
cazador volador llegó sano y salvo a su hogar. Su vuelta al clan 
fue anunciada por corredores y todos se juntaron a escuchar 
la historia de las hazañas y aventuras del cazador. 

Las enseñanzas del viejo a su sobrino8

Un hombre y su sobrino vivían juntos en un lugar solitario. 
Un día, el viejo le dijo a su sobrino: «Ya eres un hombre. 
Estás en condiciones de cazar presas más grandes para sus-
tentarnos, algún oso o ciervo». El muchacho respondió: «Lo 
haré». Luego, el viejo le entregó su mejor arco y flechas y, por 
la mañana, el muchacho partió. Cuando regresó a casa, trajo 

8. Traducción de Nicolás Palermo.



99

MITOS DE LOS IROQUESES

aquello que había conseguido cazar, un ciervo, y se conside-
ró afortunado por su logro, a pesar de haber sido la primera 
cacería de su vida. «Me gustaría ir a cazar todos los días», le 
propuso a su tío. El viejo le respondió: «De tanto en tanto, 
puede que veas un oso trepar un árbol; si ves un hoyo en el 
árbol y marcas de garras en el tronco, puedes estar seguro de 
que se trata de un oso». 

Un día, mientras estaba de cacería, el joven vio un árbol 
con un hoyo y con marcas de garras en el tronco, lo que in-
dicaba que un oso lo había trepado; por lo tanto, regresó a 
contarle a su tío lo que había encontrado y a la mañana del día 
siguiente partieron juntos. El viejo dijo: «Creo que adentro 
hay un oso. El plan es golpear la corteza del árbol para incomo-
dar al oso, quien entonces saldrá». Así que ambos golpearon 
el tronco y, al momento, el oso asomó la cabeza para ver qué 
pasaba. «Bueno», dijo el tío, «te diré cuándo debes disparar. 
Si disparas donde no tiene pelo, no hay dudas de que lo mata-
rás». El joven notó que las zarpas del oso no tenían pelo, por 
lo que disparó una flecha que dio justo en la garra delantera. 
«Dispara una vez más», ordenó el tío. El joven volvió a dispa-
rar y le dio en la otra garra. El viejo le hizo un gesto con el dedo 
y le indicó: «Dispara aquí». El joven tensó el arco una vez más, 
apuntó y le disparó a su tío en la punta del dedo. Como le 
dolía la mano, el hombre frunció los labios para indicarle a su 



100

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

sobrino dónde debía disparar la siguiente flecha, por lo cual el 
joven disparó y con su flecha rozó los labios de su tío. Luego 
del disparo, el oso bajó del árbol y se fue, mientras el viejo 
le explicaba a su sobrino que había querido decir que le dis-
parara entre las patas delanteras. El joven le preguntó: «¿Por 
qué no lo dijiste?» Y regresaron a casa dando por terminado 
el día de cacería sin haber atrapado presa alguna. «Mañana a 
la mañana», expresó el tío, «presta mucha atención, ya que, si 
miras entre las raíces de los árboles más grandes, puede que 
allí encuentres un oso».

En consecuencia, al día siguiente, el joven encontró un 
hoyo cerca de las raíces de un árbol y vio un gran oso dentro, 
por lo que volvió a casa y le pidió instrucciones a su tío para 
atrapar al oso. El viejo le explicó a su sobrino, pero, para su in-
fortunio, de una manera que el muchacho no pudo compren-
der. El joven fue a un maizal, juntó algunas ramas de maíz y 
las acomodó en la entrada del hoyo, de modo que las ramas 
rodearan el lugar por donde el oso debía salir. Luego, golpeó 
el otro lado del árbol; como era de esperarse, el oso salió y las 
ramas cayeron frente a él. El joven juntó sus armas y regresó a 
casa. Más tarde, el tío le preguntó qué había hecho y el joven 
le contó. 



101

MITOS DE LOS IROQUESES

—No entendiste —dijo el viejo. —Tenías que dispararle ni 
bien abandonara la guarida; primero en un costado y luego en 
el otro. 

—La próxima vez —reprochó el joven—, sé más claro 
cuando me expliques algo y no des tantos rodeos para hacerlo. 
Si me hubieras dicho eso en un principio, todo habría salido 
bien.

Un día el viejo dijo: 
—Prepararé un banquete. Puedes encargarte de los invita-

dos. Corté palitos que representan a varios amigos. Invítalos. 
Ve al árbol más alto que puedas encontrar y deja este palito 
ahí. Luego, sigue caminando hasta que encuentres un lugar 
pantanoso, un lugar malo, y deja un palito ahí.

Así pues, el sobrino dio unas vueltas, colocó todos los pa-
litos y regresó. 

—¿Hiciste lo que te dije? —preguntó el viejo.
—Sí —respondió el joven.
Aun así, cuando el día llegó, el banquete estaba listo, pero 

ningún invitado asistió. 
—¿Por qué no vino nadie? —preguntó el tío. 
—¿Cómo esperabas que el árbol alto y el pantano vinieran 

hasta aquí? —cuestionó el joven. 
El tío y el joven comieron juntos. Después, el muchacho 

decidió explorar el mundo por su cuenta, dejando que la 



102

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

experiencia fuera su única maestra, ya que se había cansado 
de las enseñanzas triviales de su tío.

El cazador y su esposa infiel9

Una vez en otros tiempos, existió un hombre llamado Arcos 
de Cicuta. Solía salir a cazar todos los días y siempre tenía 
suerte. Cazaba tantos venados que no era capaz de cargarlos 
a todos hasta su casa. Un día mató treinta y estaba decidido 
a cargarlos y llevarlos consigo, así que los agarró, los sacudió 
y sacudió y sacudió hasta que quedaron tan pequeños como 
ardillas y se los llevó a todos a casa. Cuando llegó, los sacudió 
y sacudió y sacudió hasta que volvieron a su tamaño normal. 
Algunas veces, cuando cazaba tantos, se quedaba en vela toda 
la noche preparando las pieles en su wigwam para hacer ropa 
para él y los hijos que vendrían. Un día, le nació un hijo; le 
tenía especial cariño y plantó algunas colinas de maíz y gui-
santes, aunque se alimentaban en mayor medida de carne. 
Después de que naciera el niño, la madre comenzó a dormir 
sola con el bebé del otro lado del fogón.

9. Traducción de Magdalena Rebeca Burgos.



103

MITOS DE LOS IROQUESES

Tres años después, nació una niña. Después del segundo 
nacimiento, la esposa ya no parecía interesarse por su esposo. 
Arcos de Cicuta era un gran trabajador. Tenía una caja enorme 
llena de pieles para vestir a sus hijos.

Cuando el padre salía a cazar, la madre llamaba al niño y 
lo mandaba a traerle agua para asearse y vestirse muy bien, y 
tomaba una correa larga y un hacha, y dejaba a los niños so-
los todo el día casi hasta la hora en la que el padre regresaba. 
Entonces, ella se apresuraba a llegar a casa y cocinar para el 
hombre. 

Una noche, el pequeño le contó a su padre que su madre 
se iba todos los días. El padre se sintió muy mal y de inmedia-
to decidió seguirla al otro día para averiguar a dónde se iba. A 
la mañana siguiente, muy temprano, dejó la cabaña y se fue. 
La mujer pronto mandó al niño a buscar agua y, después de 
vestirse, se fue con el hacha y la correa larga que usaba para 
sujetar madera. Pasó cerca de su esposo en el camino, pero no 
lo vio, y él comenzó a seguir sus pasos muy de cerca. Pronto, 
ella llegó a un gran fresno negro que estaba hueco al que co-
menzó a golpear con su hacha. Un hombre muy atractivo salió 
del árbol para encontrarse con ella. Vestía un tocado lleno de 
plumas brillantes; se acercó a ella y la besó. Parecía encantado 
de verla. Arcos de Cicuta los observó todo el tiempo y, cuando 
el hombre la besó, el esposo sacó su arco y flecha y le disparó. 



104

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

La flecha pasó entre el hombre y la mujer. La esposa se enojó 
tanto que agarró un palo y golpeó a su esposo hasta que este 
no pudo ver más. Luego, ella volvió a casa, dejó al niño y a la 
niña en la nieve y el frío, prendió fuego la cabaña hasta arra-
sarla y se fue. 

En seguida, el padre llegó y encontró a los niños. Se sintió 
muy mal al verlos, pero le dijo al niño que le hiciera caso al 
perro porque debía ir tras la madre. El perro ubicó al niño y a la 
niña en una casa en la nieve y, al día siguiente, emprendieron 
una larga caminata. Mientras el niño viajaba con su pequeña 
hermana cargada en la espalda, ella vio una gran bandada de 
pavos blancos y quiso uno. El niño la bajó y salió corriendo en-
tre los arbustos para buscar un pavo para su hermana peque-
ña, pero, mientras él lo buscaba, apareció un oso y secuestró 
a la pequeña y el perro fue detrás del oso persiguiéndolo. El 
niño se sintió muy mal. Lloró y lloró y deseó morir. Trató de 
colgarse, pero la soga se cortó. Luego, saltó de un precipicio 
hacia un sitio lleno de piedras, pero, de todos modos, salió 
ileso. Siguió viajando y pronto llegó a un lago. Saltó al agua, 
pero era poco profunda. Caminó un poco y vio un gran pez 
que se le acercaba con su enorme boca abierta. No muy lejos 
del lago, vivían una mujer y su hija. Habían puesto cestas de 
mimbre en el lago para pescar. En la mañana, la niña salió a ver 
si había algún pez atrapado y vio uno muy grande. Lo mataron, 



105

MITOS DE LOS IROQUESES

lo prepararon y cuando lo cortaron encontraron al niño vivo en 
su interior. Les dio mucha alegría encontrarlo y pronto el niño 
les contó todo acerca de él y su familia. 

Un tiempo después, se enteraron de que la madre del niño 
se casaría con otro hombre. La mujer le dijo al niño que creía 
que era mejor que fuera y matara a ese hombre y a su madre. 
Así que lo prepararon y él salió a buscarlos. Había varias ca-
bañas y, entre dos de ellas, se alzaba un poste alto coronado 
por un águila, y aquel que pudiera pegarle al águila se casaría 
con la mujer. Ella vestía sus mejores ropajes y estaba sentada 
en una plataforma. El niño vio a su padre cerca de ella; parecía 
muy triste y enfermo. El niño se metió entre los wigwams y en 
uno vio a su hermana colgada de un gancho junto a la chime-
nea y cerca de ella a su perro. Se llevó lejos al padre, a la her-
mana y al perro, y luego volvió y prendió fuego la cabaña don-
de estaba su madre. Ardió tan rápido que la mujer no pudo 
salir y murió. Cuando su cabeza se abrió, el suelo tembló y de 
sus cenizas se levantó un búho chillón. Su padre se recuperó y 
todos se fueron a vivir con la mujer y su hija. El padre se casó 
con la mujer y el niño con la hija y así fueron felices al fin. 



106

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

El traje encantado10

Un viejo crio a su hijo con mucha tranquilidad en un lugar 
solitario. A medida que el joven crecía, su padre lo mandaba 
día tras día al bosque y le decía que escuchara y luego volvie-
ra a casa a contar lo que había oído. Así que el muchacho se 
sentaba en un tronco y esperaba a oír lo que fuera. Por fin, 
escuchó un sonido, «Ch-R-Ch», así que corrió para contarle 
al anciano, pero luego pensó que esperaría hasta escuchar el 
sonido de nuevo. El «Ch-R-Ch» se repitió y corrió a su casa y 
gritó fuerte: 

—¡Lo escuché! ¡Lo escuché!
—¡Espera! ¡Espera! —dijo el anciano—. Espera a que bus-

que mi pipa.
Tomó la pipa y preguntó:
—A ver, ¿qué escuchaste?
—Uy—contestó el joven—, escuché «Ch-R-Ch»; se repi-

tió dos veces.
—Eso—dijo el padre—, no es lo que quería que escucha-

ras. Eso era solo un pinzón de las nieves.
Así que el muchacho iba, mañana tras mañana, y escucha-

ba los distintos sonidos de pinzones, lobos, búhos, etc., pero 

10. Traducción de Dana Rossi.



107

MITOS DE LOS IROQUESES

nunca lo que el anciano esperaba. Un día, mientras escucha-
ba, oyó un sonido bastante nuevo y en cuanto el sol comenzó 
a salir, parecía una voz cantando. «Este es raro», dijo. «Nunca 
lo había escuchado». La canción decía así:

Hă-hûm-weh
Hă-hûm-weh
Wă-he-dŭm-nä
Srû-guă he.
Hă hûm weh
Hă hûm weh.

Que significa:

Pertenezco a la tribu del lobo.
Pertenezco a la tribu del lobo.
Voy a casarme con él.
Voy a casarme con él.

Era la dulce voz de una mujer. Así que el muchacho escu-
chó y pensó: «De seguro esta es la canción». Y entonces gritó 
de alegría y corrió y se cayó cerca de la puerta de tan entusias-
mado que estaba:

—¡Papá! —gritó—. Traigo novedades. 



108

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Pero su padre respondió:
—¡Espera! ¡Espera! Espera a que busque mi pipa. Ahora 

—dijo mientras fumaba— cuéntame. 
Y el muchacho comenzó su relato:
—Mientras escuchaba—dijo—, oí una voz del oeste, la 

voz de una mujer, así que giré y la escuché cantar:

Hă-hûm-weh
Wă-he-dûm-nä
Srû-guă-hi.

—¡Ay! —dijo el padre— Eso es lo que esperaba escuchar. 
El jefe de una tribu lejana envía a sus dos hijas a vernos. Corre 
a mitad del camino y fíjate si puedes escucharlas de nuevo. 

Así que fue y escuchó de nuevo la misma canción:

Hă-hûm-weh, etc.

Volvió de inmediato y le contó a su tío11.

11.Nota de revisión conceptual: En el texto original se habla alternativamente 
de padre/tío y sobrino/hijo. Comprendemos que no es posible saber si este in-
tercambio de categorías constituye un equívoco, aunque aventuramos que se 
vincula a la particular configuración del sistema de parentesco iroqués. En este 
sistema, largamente estudiado por la antropología, un mismo término desig-



109

MITOS DE LOS IROQUESES

—Ahora—dijo el anciano—, ya casi están aquí. Siéntate 
junto a las cenizas.

Y tomó la pala y arrojó cenizas por toda la cama del mucha-
cho y lo vistió con las mejores plumas y sorprendió mucho al 
joven al decirle:

—No mires a las doncellas cuando vengan. Ellas vendrán 
a verme a mí, no a ti. Mantén la cabeza baja mientras estén 
aquí.

Luego, escucharon la canción:

Hă-hûm-weh.
Hă-hûm-weh.
Srû-guă-he.

Tenía todas las plumas en la cabeza, pero aun así el ancia-
no repitió: 

—Ahora, quédate quieto.
Pronto, llegaron las doncellas y el anciano abrió la puerta. 

La más joven de las dos cargaba una canasta hermosa en su 

na tanto a padre como a tío paterno, y lo mismo ocurre con respecto a sobrino 
e hijo. Consideramos que si bien la traducción podría valerse de la categoría 
“padre” en todos los casos, no traducir “tío” llevaría a perder la sutileza de los 
complejos lazos de parentesco de los iroqueses.



110

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

espalda que colocó cerca del anciano. El muchacho miró un 
poco a su alrededor, y su padre lo retó:

—Muchacho sucio, ¡mantén tu cabeza baja!
Las visitas miraron a su alrededor y pensaron: 
—¡Qué lugar! ¡Qué lugar!
—Siéntense, siéntense— les pidió el anciano a las visitas.
Sin embargo, aunque ya habían sacado las mantas, se que-

daron quietas. Así que el anciano siguió fumando tranquilo.
Cuando vieron la suciedad en donde el muchacho estaba 

sentado, las doncellas comenzaron a limpiar todo el lugar y, 
a medida que avanzaba la tarde, el muchacho no sabía qué 
hacer. Se prepararon una cama limpia alejada de los hombres 
dentro del wigwam. No quisieron sentarse junto al anciano 
y, cuando por fin el muchacho se durmió, lo levantaron de 
la cama sucia cubierta de cenizas y lo acostaron en su cama 
limpia.

En la mañana, la más joven lo miraba con admiración y 
observó:

—¡Qué hermoso muchacho!
Luego, ambas dijeron:
—Será mejor que cocinemos algo. 
Y cocinaron arroz y maíz y el muchacho comió con ellas, 

mientras el anciano fumaba. Luego exclamó:



111

MITOS DE LOS IROQUESES

—Buena mujer; sabe limpiar; sabe cocinar; puede ser una 
buena esposa—. 

Y le permitió al muchacho levantar la mirada. La más joven 
de las visitas cantó de nuevo:

Hă-hûm-weh.
Hă-hûm-weh.

Entonces el anciano fumó de la pipa y las hermanas vol-
vieron con su pueblo. Y ambas siguieron con su vida juntas 
en tranquilidad. El muchacho pensaba a menudo en las bellas 
doncellas.

Un día, mientras padre e hijo conversaban, el viejo le 
advirtió:

—Ahora eres un hombre; debes partir.
—¿Hacia dónde? —preguntó. 
Y su tío respondió:
—Debes ir donde esas doncellas, las hijas del jefe. Debes 

llevar arcos y flechas buenas. Toma. Pruébalos antes de irte. 
Dan suerte para cazar. 

Luego buscó en donde guardaba todos los artículos finos 
para guerreros jóvenes y lo vistió bien y le adornó la cabeza 
con un cisne embalsamado. 



112

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

—Escucha—, dijo el padre—cuando estés afuera, el cisne 
estará en tu cabeza, pero pronto cobrará vida. Cuando eso su-
ceda, debes correr en círculo una vez y regresar, y verás que 
muchos ciervos y osos seguirán tu camino.

Y entonces el muchacho partió. Cuando regresó, contó 
que muchísimos osos y ciervos aparecían cada vez que cru-
zaba el camino y él les disparó. Luego, separó a los mejores y 
los llevó a casa para mostrárselos al viejo. Durante todo ese 
tiempo, el cisne estuvo vivo y hermoso.

El viejo celebraba la suerte del muchacho mientras este 
contaba su hazaña:

—Bien hecho —exclamó el tío—. Debemos guardar toda 
la carne. Ahora, prepárate para partir mañana. Te lo advierto, 
hay peligros en el camino. Hay un arroyo que debes cruzar. 
Allí habrá un hombre que intentará matarte. Te llamará para 
mostrarte que tiene un par de gatos salvajes y te dirá: «Amigo, 
venga, ayúdeme a matarlos». No le prestes atención; sigue 
avanzando o estarás en peligro y nunca llegarás al pueblo.

El sobrino prometió obedecer y su tío trajo un objeto ex-
traño hecho de cuerda teñida y pelo de ciervo de un rojo pro-
fundo que medía unos treinta centímetros:

—Tendré este talismán junto a mí—, advirtió— y mientras 
estés bien colgará tal como es, pero si estás en peligro, bajará 
hasta casi tocar el suelo y, si alcanza a tocar el suelo, morirás. 



113

MITOS DE LOS IROQUESES

—Tendré cuidado—exclamó el muchacho, y emprendió su 
camino siguiendo los consejos del tío. 

Ya casi había llegado a su destino cuando escuchó un rui-
do. Y allí estaba parado en su camino un hombre que observa-
ba a dos animales que trepaban un árbol mientras intentaba, 
en vano, hacerlos bajar. Cuando el muchacho se le acercó, el 
hombre le pidió:

—Por favor, ayúdeme si puede; mate a uno de estos ani-
males; será algo bueno. Ayúdeme.

Así le rogó, y el muchacho pensó que el hombre no podría 
hacerle daño. Entonces el muchacho sacó su flecha y el hom-
bre le dijo: 

—No hay por qué apurarse. — El hombre le devolvió la 
flecha y agregó —¿A dónde se dirige?

El muchacho le contó. Luego el extraño dijo:
—Quédese conmigo esta noche; su destino está muy le-

jos. Siga su camino mañana.
En su casa, el viejo observaba el talismán. Vio cómo bajaba 

hasta casi tocar el suelo y gritó alarmado:
—¡Ay! ¡Ay! Mi sobrino está en peligro. Se va a meter en 

problemas con ese extraño.
Sin embargo, el muchacho accedió a las tentadoras per-

suasiones del hombre y aceptó quedarse con él toda la noche; 
y el extraño armó una fogata y, mientras estaban sentados 



114

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

junto al fuego, el extraño comenzó a contar historias hasta 
que el muchacho se quedó dormido. Antes de que se hubie-
sen sentado, el hombre había recogido corteza con filosas 
espinas con la excusa de que arderían bien pero, mientras el 
muchacho dormía, pensó: «Ahora lo puedo atrapar». Y enton-
ces tomó la corteza espinosa y la puso sobre el muchacho que 
comenzó a retorcerse de dolor. Luego le quitó la ropa hermosa 
y lo vistió con sus propios harapos viejos, sucios y podridos: 
«Me quedaré con todo esto», exclamó. «Es mío ahora». Y de 
inmediato se dirigió a la casa del jefe en donde estaban las 
hermosas doncellas, y llevaba con él la pipa del muchacho, la 
piel de ciervo moteado, la bolsa elegante hecha con la misma 
piel con pequeñas aves para encender la pipa. Cuando llegó a 
la cabaña del jefe, entró y la hermana más joven estaba allí. Se 
decepcionó mucho al verlo y observó:

—Este no es el muchacho. 
Pero la hermana mayor respondió:
—Sí, es él. Tiene las mismas ropas hermosas, la piel de 

ciervo moteado y la bolsa hecha con la misma piel con las pe-
queñas aves para encender su pipa.

Aun así, la hermana menor estaba decepcionada. Luego 
la tribu se enteró de que el muchacho que esperaban había 
llegado desde el este, y muchos vinieron a verlo y a observar 
todo lo que hacía. Luego de un tiempo, por fin sacó la pipa 



115

MITOS DE LOS IROQUESES

que, al llenarse de tabaco, las dos pequeñas aves debían en-
cender; pero las aves no hicieron su gracia para el extraño que 
se excusó diciendo que debía de ser porque había mucha gen-
te allí y él tenía que estar solo. La hermana mayor le creyó.

El extraño agregó:
—Cuando escupo se transforma en cuentas wampum*, 

así que estira la piel de ciervo y guarda mi saliva. 
Y escupió muchas veces y la muchacha hizo lo que le pi-

dió y la guardó, pero nunca se convirtió en wampum, aunque 
cada noche siguió escupiendo. Se iba a cazar todos los días y, 
aunque lo que mataba no era apto para comer, hacía que la 
hermana mayor, que se casó con él, lo cocinara. La hermana 
menor, sin embargo, nunca se le acercaba. Incluso, cuando él 
le ordenó al pequeño bolso de piel de ciervo moteado que se 
irguiera, ella notó que el bolso no obedecía.

Un día, la menor decidió salir al campo a pelar maíz y cuan-
do estaba por terminar su faena, vio a un hombre cerca de una 
fogata en el bosque. Se acercó. El hombre estaba sumido en 
un sueño profundo. Contempló su rostro y pudo reconocer al 
hermoso muchacho, pero ¡qué diferente se veía! Se quedó un 
buen rato mirándolo hasta que este despertó:

—¿Quién eres? —le preguntó. —¿De dónde vienes? 
¿Hacia dónde vas?



116

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

—Vengo —respondió el muchacho—desde el este lejano. 
Llegué hace una noche. 

Y el muchacho contó su historia, y contó lo bien que lo 
había iniciado su tío hasta que la doncella quedó conforme 
con la veracidad de la historia. No le dijo que era la hija del 
jefe que buscaba, pero fue hasta su cabaña y le trajo comida 
al muchacho. Le sirvió carne y bebida y, mientras él comía, ella 
volvió a pelar el maíz. Luego regresó a su casa. En todo ese 
tiempo, el impostor preguntó varias veces:

—¿Dónde está la hermana menor? ¿Por qué nunca viene a 
verme ni se sienta cerca de mí cuando fumo mi pipa? Quizás 
se encontró a algún enclenque para ella allá en el campo.

Al finalizar su faena, la hermana menor le confesó al mu-
chacho quién era ella y le contó que el extraño que le había 
robado estaba en la cabaña del jefe y tenía todas sus cosas de 
valor. El muchacho se sintió aliviado y sentenció: 

—Quiero que me devuelva mis cosas. Inventaré que tuve 
un sueño. Ve y dile al jefe, tu padre, que he tenido un sueño 
y que toda la tribu tiene que venir a escucharlo y así conta-
ré cómo todas las cosas que tiene el extraño en realidad son 
mías y entonces las aves me obedecerán y todas las cosas co-
brarán vida de nuevo.

El jefe hizo caso a las súplicas de su hija menor y convocó 
a un gran consejo, y entonces el muchacho contó su historia 



117

MITOS DE LOS IROQUESES

como si fuera un sueño y, en cuanto mencionó a las aves, ellas 
vinieron y llenaron la pipa y el tocado de plumas de cisne co-
bró vida en cuanto se colocó en su cabeza y su saliva produjo 
wampum. Así fue como el jefe supo que él era el verdadero 
dueño de las ropas que luego se le devolvieron y se le obligó 
al impostor a volver a usar sus harapos. Luego el muchacho y 
la fiel doncella se casaron y volvieron sanos y salvos a la casa 
del muchacho en donde, al cabo de un tiempo, él se volvió un 
jefe célebre.

El muchacho y el maíz12

Un anciano crio a su sobrino en un lugar solitario. Un día, 
mientras atravesaban el campo, el tío recogió una mazorca, 
pero no se la comió. «Qué raro», pensó el muchacho, «nunca 
lo he visto comer nada»; y lo observó cuando el viejo pensaba 
que él estaba dormido. El muchacho observó cómo el viejo 
fue a un hoyo y sacó un caldero y algunos granos de maíz que 
luego tiró dentro. Después, el viejo tomó una varita mágica y 
le dio unos golpes al caldero hasta que se agrandó; comió un 

12. Traducción de Nicolás Palermo.



118

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

poco de maíz y, una vez más, golpeó el caldero con la varita y 
este volvió a su tamaño original. 

En la mañana, cuando el tío se fue, el muchacho fue hasta 
el hoyo y repitió el proceso que su tío había realizado la noche 
anterior, tal cual como lo había visto hacerlo, pero, al darle gol-
pes al caldero, este creció hasta volverse inmenso, sin que el 
muchacho pudiera detenerlo. El caldero creció y creció hasta 
que su tío llegó a casa y, sin ocultar su enojo, le dijo: 

—No tienes la más mínima idea del daño que causaste; 
no podremos conseguir más maíz, ya que crece en un sitio tan 
peligroso que pocos regresan de él con vida. 

—Tenemos suficiente maíz en casa —dijo el muchacho.
—Y cuando el maíz se termine, dime, ¿qué sucederá en-

tonces? —refutó el anciano.
Sin embargo, el muchacho insistió que él sabía dónde 

crecía el maíz y que podría recolectar un poco sin ninguna 
dificultad. 

—Entonces, tío, dime cómo proceder —dijo el muchacho.
—Si vas allí, no volveré a verte —lamentó el tío.
—Claro que sí volverás a verme —dijo el joven, y partió. 
Su tío le había advertido que llegaría a un lago donde vi-

vían brujas y que nunca podría escapar de ellas. Pero él, ha-
ciendo caso omiso de las advertencias del anciano, constru-
yó una canoa, recogió unas nueces un tanto peculiares y se 



119

MITOS DE LOS IROQUESES

embarcó por las aguas del lago. Más tarde, arrojó las nueces 
para alimentar a las aves que vigilaban la costa; de este modo, 
evitaría que estas anunciaran su llegada. Desembarcó del otro 
lado del lago sin inconvenientes y, apresurado por volver, llenó 
sus bolsillos con maíz. No obstante, antes de regresar, una 
cabaña en la costa captó su atención. El muchacho espió hacia 
el interior y se robó una pata de oso que vio. 

Ya no le quedaban nueces; por lo tanto, cuando pasó cerca 
de las aves, estas se alarmaron y comenzaron a hacer un albo-
roto para llamar a las brujas, quienes aparecieron con ganchos 
y cuerdas. Zarpó en su canoa, soltó un gancho que lo había 
alcanzado y llegó a la otra costa sano y salvo. Vio varios patos 
en la costa, por lo que arrancó un pedazo de la corteza de un 
árbol, los atrapó y volvió a casa. Ya cerca de su hogar, escuchó 
a su tío cantando una canción fúnebre. «Mi pobre sobrino, 
nunca más podré volver a verlo». Los animales le habían con-
tado al viejo historias funestas sobre su muerte; por esta ra-
zón, cuando tocó la puerta, el viejo no creyó que se tratara de 
su sobrino. Pero el muchacho escuchó el Hi-Wadi y conocía a 
su tío. Así que dijo: 

—Tío, estoy llegando, estoy llegando, deja de llorarme.
Su tío pensó que se trataba de un animal del otro lado de 

la puerta, así que gritó:
—Mete tu mano por el hueco.



120

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

El sobrino metió la mano, tomó la cuerda, la ató a una es-
taca y luego abrió la puerta. Cuando el viejo vio a su sobrino 
le dijo: 

—Así que llegaste a casa sano y salvo, ¿dónde estuviste?
Y le hizo preguntas durante un buen rato. El joven le expli-

có todo y le contó cómo, por fin, había logrado regresar a casa 
con mucho maíz.

El muchacho y las castañas13

Esta es otra versión del cuento anterior:
Un hombre vivía con su hermano menor en lo profundo 

del bosque. Había caza en abundancia, en demasía. El her-
mano mayor salía a cazar; el menor se quedaba en casa para 
recolectar leña y así prender el fuego para cuando el cazador 
volviera. Un día, cuando volvió, trayendo un ciervo, el menor 
dijo: 

—Cocinaré el venado; dámelo para preparar la cena. 
—Voy a fumar antes de comer—, replicó el mayor.
Cuando terminó de fumar, fue a acostarse. 
—Imagino que —dijo el menor— ahora querrás comer. 

13. Traducción de Santiago Domínguez.



121

MITOS DE LOS IROQUESES

Pero no, en lugar de probar la comida, durmió y cuando 
despertó, mandó a su hermano a dormir y le dijo que lo dejara 
servirse la comida solo.

El muchacho dudó, pero hizo caso. Se dio cuenta de que 
esto ocurría todos los días. Por las mañanas, el hermano ma-
yor partía sin comer y por las noches ordenaba al menor que 
lo dejara solo. Esto despertó la curiosidad del más joven. «Me 
quedaré a mirar», dijo; y miró. «Debe comer algo», agregó 
para sí mismo, «o morirá. Debe comer por las noches». Así 
que actuó como si no le importara. A la hora de dormir, se 
acostó y fingió estar durmiendo, pero mantuvo un ojo abierto, 
aunque parecía sumido en un sueño profundo.

Después de un rato, el hermano mayor se levantó y abrió 
una puerta trampilla al sótano y, ya abajo, comenzó a reali-
zar movimientos extraños y, a continuación, tomó un calde-
ro y empezó a rasquetear el fondo. Luego vertió agua en él y, 
cuando hubo terminado, tomó una fusta y lo azotó mientras 
lo colocaba sobre la fogata diciendo: «Ahora, mi caldero se 
hará más grande». Con cada azote, el caldero crecía, hasta que 
se hizo enorme; entonces lo dejó enfriar y comenzó a comer 
con avidez lo que en su interior había. «Ah», pensó el menor 
mientras veía a su hermano, «mañana podré descubrir qué es 
lo que come», y se fue a dormir contento.



122

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Al amanecer, el hermano mayor salió a cazar. Esta era su 
oportunidad. Con cautela, el muchacho levantó la trampilla y 
allí vio el caldero. En su interior había media castaña. «Ahora 
sé qué come mi hermano», dijo. Y pensó: «Voy a prepararlo y 
dejarlo listo para cuando él vuelva». Cuando se acercaba la 
noche, tomó el caldero y raspó la castaña un poco, agregó algo 
de agua y tomó la fusta. De inmediato, comenzó a golpear el 
caldero, tal y como había visto a su hermano hacerlo, mientras 
decía: «Ahora mi caldero se hará grande». Y así fue, pero el 
caldero siguió creciendo, para su sorpresa, más y más hasta 
ocupar toda la habitación, y él debió subir al techo para poder 
revolver desde afuera.

Al regresar, el hermano mayor dijo: 
—¿Qué estás haciendo?
—Encontré el caldero—respondió el menor— y comencé a 

prepararte la cena.
—¡Ay de mí! —dijo el mayor— Ahora deberé morir—. 
Azotó y azotó el caldero y con cada azote, el caldero dismi-

nuyó su tamaño, hasta que pudo volver a guardarlo en su lu-
gar. Pero se lo veía afligido. Al llegar la mañana, no se levantó 
de la cama, ni comió el venado; tan solo pidió su pipa y fumó.

Los días pasaban y con cada día se volvía más y más débil. 
Luego de cada pitada cantaba: «¡Hah geh-he geh, Non ta ge 
je õ dah! Tráeme mi pipa y déjame morir».



123

MITOS DE LOS IROQUESES

El más joven comenzó a sentirse ansioso: 
—¿Dónde conseguiste las castañas? —preguntó—. Así 

puedo ir a buscar más para ti. 
Luego de que el menor lo atosigara con preguntas, el ma-

yor habló: 
—Lejos, muy lejos de aquí, hay un gran río, un río casi 

imposible de cruzar. En la orilla más alejada y luego de cami-
nar una gran distancia, hay una casa; cerca de la casa hay un 
árbol, un castaño. Hace tiempo, mis ancestros solían juntar 
castañas, pero ahora nadie puede acercarse, ya que una garza 
blanca vigila los alrededores del castaño día y noche. Las mu-
jeres la dejaron allí y media docena de ellas la cuidan, y la gar-
za vigila por ellas. Si escucha un sonido canta su «Thr-hr-hr». 
Entonces, las mujeres salen con sus garrotes de guerra y siem-
pre están en guardia para evitar que alguien recoja castañas, 
ya que muchas caen al suelo. Hasta sospechan que cualquier 
ratón pueda ser un hombre. De ninguna manera, no lo harás. 

Pero el menor respondió:
—Debo ir e intentarlo, por tu bien. No puedo permitir 

que mueras.
Luego de haber hecho una pequeña canoa de aproximada-

mente 10 centímetros, emprendió su viaje. Caminó sin des-
canso; caminó día y noche, hasta llegar al río. Una vez allí, sacó 
de su bolsa su pequeña canoa, la extendió y extendió hasta 



124

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

que tuvo un buen tamaño y en ella cruzó el río. Una vez del 
otro lado, volvió a encogerla hasta poder guardarla en su bol-
sa. Entonces caminó hasta llegar a la casa y frente a ella vio el 
castaño. Allí, llamó a un topo para que saliera de abajo de la 
tierra. El topo se acercó a oler una planta, una planta cuyas se-
millas la garza adoraba comer y que parecen un frijol. El joven 
tomó algunas semillas y siguió al topo hasta su madriguera, y 
se arrastró bajo unas hojas hasta acercarse a la garza. Ya cerca, 
lanzó las semillas al ave. La garza las vio y comenzó a comerlas. 
Mientras estaba concentrada comiendo, sin prestar atención 
a sus alrededores, el muchacho aprovechó la oportunidad y 
llenó su bolsa con castañas antes de partir a casa. Pero la gar-
za, que ya no estaba concentrada con su «oh ôñ hi», sospechó 
peligro cercano y lanzó su «Thr-hr-hr» de advertencia. Pero 
el muchacho se había alejado y estaba cerca del gran río. De 
nuevo sacó su canoa de la bolsa y ya estaba en el agua cuan-
do las mujeres salieron apresuradas. Le lanzaron una línea de 
pesca y atraparon la canoa, pero el muchacho cortó la línea y 
pudo liberarse. Las mujeres lanzaron una segunda línea y lo 
atraparon, pero él volvió a cortarla, y siguieron así hasta que 
no había más líneas para lanzar. Al final llegó a casa, temeroso 
de encontrar a su hermano mayor muerto, pero lo halló ape-
nas con vida y gritó: 

—Hermano, he vuelto con las castañas, ¿quieres tu pipa?



125

MITOS DE LOS IROQUESES

Y comenzó a cocinar tal y como a su hermano le gustaba, 
y mientras le contaba sus aventuras, su hermano mayor dijo: 

—Me has hecho un gran favor, ahora mejoraré y seremos 
felices.

Los cazadores culpables14

Había una tribu cuya actividad principal era cazar y pescar. 
En una de sus excursiones de caza, dos familias de distintos 
clanes de esta tribu acamparon bastante cerca la una de la 
otra. Una de las familias, en la que había un bebé, tuvo mu-
cha suerte, pero la otra no tanto. Mientras el padre del niño 
salió a cazar, la madre fue a un arroyo cercano a buscar agua, 
pero antes de sumergir su vasija miró al agua y vio que, desde 
el arroyo espumoso, la miraba un bello joven con las mejillas 
pintadas. Cuando su esposo regresó, ella le contó lo que había 
visto y, después de deliberar, llegaron a la conclusión de que 
algo extraño estaba a punto de suceder, pues lo que la mujer 
había visto no era más que el reflejo de alguien escondido en 
las ramas que colgaban sobre el arroyo. Y acertaron al suponer 
que era un mal presagio y, por naturaleza, supieron que tenían 

14. Traducción de Constanza Sisterna.



126

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

que hacer algo para evitar la desgracia que se avecinaba, ya 
que la mujer dijo que reconoció el rostro como el de un hom-
bre del campamento contiguo. 

Al anochecer, el esposo le dijo a su mujer: «Tú y el niño 
deben salvarse. Váyanse; enfrentaré esta desgracia solo».

Entonces la mujer se fue con el niño por el bosque has-
ta que llegó a un gran tronco hueco, en el que se escondió, y 
luego escuchó un gran bullicio en el campamento, y una voz 
que decía: «Me has mordido». Luego vio la luz de las antor-
chas que llevaban las personas que los buscaban a ella y al 
niño; se acercaron más y más, hasta que llegaron al tronco (su 
escondite), en el que asomaron las antorchas, pero la mujer 
permaneció en silencio y los escuchó decir: «Debe estar en 
algún lugar cerca de aquí; de todos modos, no sobrevivirá mu-
cho tiempo». Esperó a que se fueran y que todo estuviera en 
silencio antes de salir de su refugio, y luego avanzó lo más 
rápido que pudo hasta que amaneció y encontró un sendero, 
pero, en lugar de seguirlo, tomó un camino paralelo, y no vio 
ningún signo de vida hasta que llegó a un claro, que parecía 
un lugar para acampar. En el centro de este claro había un gran 
árbol de cicuta, al que trepó, y se acomodó con el niño lo me-
jor que pudo. 

Después de trepar al árbol, escuchó unas voces que 
se acercaban, una de las cuales dijo: «Será mejor que nos 



127

MITOS DE LOS IROQUESES

quedemos aquí y no avancemos». Eran cazadores, muy carga-
dos de pieles, carne, etc. Durante la noche, uno de ellos dijo: 
«Me duele el pulgar, ¿qué diré que me mordió?». La mujer 
escuchó la respuesta: «Di que te mordió un castor». 

Al amanecer, los hombres partieron y la mujer comenzó a 
bajar del árbol, pero vio que uno de los cazadores regresaba, 
por lo que se quedó hasta que él encontró su arco y siguió su 
camino. Cuando ya no veía a nadie, bajó a su hijo y, tomando 
de nuevo el camino paralelo al sendero, se apresuró durante 
el día y llegó a casa justo al anochecer. Una vez allí, les contó 
a todos sus amigos lo sucedido a ella, a su hijo y a su esposo; 
sus muchos amigos la resguardaron e hicieron preparativos 
para que se investigara el asunto. El jefe fue informado y envió 
corredores a todos los miembros de la tribu para llamarlos a 
un consejo general.

Cuando llegó el momento de la asamblea, no faltaba nadie 
excepto los cazadores, y solo llegaron después de reiteradas y 
persistentes solicitudes para que fueran. Cuando llegaron, el 
jefe dijo: «Hemos venido a felicitarlos porque han prosperado 
y se han protegido del mal. Ahora, cuéntenos todo lo que les 
ha sucedido y díganos por qué regresaron sin el otro grupo». 
Los cazadores se negaron a contar sobre sus asuntos y fingie-
ron no saber nada sobre el otro grupo.



128

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Después de interrogarlos de manera minuciosa, el jefe 
ordenó que trajeran a la mujer para que contara su historia. 
Cuando hubo terminado su relato de los hechos, como ya se 
ha mencionado, dijo que a uno de ellos le mordieron el pulgar, 
dando a entender que fue su esposo quien lo mordió al defen-
derse de estos ladrones, quienes le quitaron las pieles y la car-
ne tras asesinarlo. En ese momento, el jefe dijo muy serio a los 
guerreros que esperaban impacientes: «Vayan, cumplan con 
su deber»; y ellos, con sus garrotes de guerra y tomahawks, 
pronto dieron fin a los malvados cazadores.

La historia de la señora Logan15

Tiempo atrás, un anciano y su sobrino pequeño vivían en un 
bosque sombrío. Cuando el hombre se iba de cacería, y antes 
de marcharse, le decía al niño que no debía ir hacia el este. Sin 
embargo, el niño se aburría de jugar en un solo lugar, y un día 
sintió la tentación de ir en la dirección prohibida hasta que lle-
gó a un gran lago, en donde se detuvo a jugar. Mientras estaba 
entretenido allí, se acercó un hombre, que le preguntó: «¿De 
dónde eres niño?» El niño le respondió que vivía en el bosque. 

15. Traducción de Lizeth Martínez.



129

MITOS DE LOS IROQUESES

A continuación, el hombre dijo: «Juguemos juntos a lanzar 
flechas». Y entonces lanzaron sus flechas al aire y la flecha del 
niño llegó mucho más alto. Luego, el hombre dijo: «Veamos 
quién puede llegar más lejos nadando sin respirar» y, otra vez, 
el niño lo derrotó. Luego, sus palabras fueron: «Vayamos a la 
isla. Allí verás muchos pájaros bonitos» y, así, se subieron a 
una canoa. De cada lado, había tres cisnes que la impulsaban. 
Ni bien se sentaron en la canoa, el hombre empezó a cantar 
y enseguida llegaron a la isla. La recorrieron durante un rato 
y entonces el hombre le sacó la ropa al niño y, de un salto, se 
metió en la canoa y dijo: «Andando, cisnes. Volvamos a casa», 
y empezó a cantar. Cuando el niño se dio cuenta de que lo ha-
bían abandonado, fue hasta la orilla y se sentó a llorar porque 
se encontraba desnudo y con frío. 

Comenzó a oscurecer con rapidez y se llevó un susto te-
rrible cuando escuchó una voz que le dijo: «¡Pss! No te mue-
vas», y al mirar a su alrededor, vio a un esqueleto en el suelo 
cerca de él, que le hizo una seña y le dijo: «Pobre niño, me 
ocurrió lo mismo que a ti, pero voy a ayudarte si haces algo 
por mí». El niño accedió de inmediato. Entonces el esqueleto 
le pidió que fuera hasta un árbol cercano y que cavara del lado 
oeste; allí encontraría una bolsa llena de tabaco, una pipa y un 
pedernal*. Una vez que encontró los elementos, se los llevó al 
esqueleto. A continuación, dijo: «Carga la pipa y enciéndela», 



130

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

y el niño procedió a hacerlo. «Ahora acércala a mi boca», dijo 
el esqueleto y el niño así lo hizo. Luego, cuando el esqueleto 
empezó a fumar, el niño se percató de que su cuerpo esta-
ba lleno de ratones, que huyeron debido al humo. A conti-
nuación, el esqueleto se sintió mejor y le dijo al niño que un 
hombre con tres perros vendría a la isla esa noche a matarlo y 
que, para escapar, debía correr por toda la isla y meterse y salir 
del agua muchas veces; de esa manera, el hombre le perdería 
el rastro. Después de dejar sus huellas por toda la isla, de-
bía meterse dentro de un árbol hueco cercano y quedarse allí 
toda la noche. Entonces el niño recorrió toda la isla, se metió 
al agua muchas veces y, por último, se escondió dentro del 
árbol. A primera hora de la mañana, escuchó que llegaba una 
canoa y, al mirar, vio a otro hombre con tres perros, que dijo: 
«Perros míos, deben atrapar a ese animal». Luego, corrieron 
por toda la isla, pero como no lo encontraron, el hombre se 
enfureció tanto que mató a uno de los perros y se lo comió 
entero. Después se marchó, con los dos que quedaban. El 
niño salió de su escondite y fue a buscar al esqueleto, que le 
preguntó: 

—¿Aún sigues vivo?
El niño respondió:
—Sí. 



131

MITOS DE LOS IROQUESES

—Pues… —dijo el esqueleto—, el hombre que te trajo 
aquí volverá esta noche a beber tu sangre. Debes ir a la orilla 
donde él se bajará y cavar un gran pozo para ocultarte den-
tro. Debes cubrirte con arena y así, no podrá verte. Cuando se 
baje de la canoa y se aleje, debes meterte en la canoa y decir: 
«Andando, cisnes. Vayamos a casa» y si el hombre te pide que 
regreses, no debes darte vuelta ni mirarlo. 

El niño prometió hacerle caso y, pronto, el hombre que lo 
había llevado a la isla regresó. Entonces el niño se metió a la 
canoa de un salto y dijo: «Andando, cisnes. Vayamos a nues-
tro sitio» y, mientras se iba, cantaba, como el hombre lo había 
hecho. Había avanzado una corta distancia cuando el hombre 
lo vio. Empezó a gritar: «¡Regresa! ¡Regresa! », pero el niño 
no se dio vuelta y siguió su camino. Poco después, llegó a una 
enorme roca que tenía un hueco en donde los cisnes se me-
tieron hasta que llegaron a una puerta, que el niño procedió 
a abrir. Al entrar a la cueva, encontró su ropa y muchas más. 
También había una fogata y comida hecha, pero no había na-
die. Después de ponerse su ropa, se fue a dormir esa noche. A 
la mañana, encontró una fogata y comida, pero no vio a nadie. 

Al salir de la cueva, notó que los cisnes seguían espe-
rando en la entrada y, de un salto, se metió a la canoa y dijo: 
«Andando, cisnes. Vamos a la isla». Cuando llegó, encon-
tró el cadáver del hombre, que casi había sido devorado por 



132

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

completo. Luego, fue a buscar al esqueleto, que le dijo: «Eres 
un niño muy inteligente. Ahora debes ir a rescatar a tu herma-
na. Este hombre se la llevó hace muchos años. Debes partir 
esta noche hacia el este; poco después, encontrarás unas ro-
cas altas donde ella suele ir a buscar agua. La encontrarás allí 
y te dirá qué hacer».

El niño partió y en tres días llegó a las rocas en donde esta-
ba su hermana y le dijo: «Hermana, ven a casa conmigo». Pero 
ella respondió: «No, querido hermano, no puedo irme. Un 
hombre malo me tiene cautiva. Debes marcharte; te matará 
si te encuentra aquí». Como no pudo persuadir al niño de irse 
sin ella, lo dejó quedarse. Este hombre tan malvado se había 
ido a un gran pantano donde había mujeres y niños juntando 
arándanos. Entonces, la hermana fue a la casa, levantó las ta-
blas sobre las que se apoyaba su cama y cavó un pozo debajo 
de ella de suficiente tamaño para que su hermano cupiera allí. 
Después, fue a buscar a su hermano y le pidió que siguiera 
sus pasos, sin alterar las huellas que ella iba dejando y pro-
curando no tocar nada con sus manos ni su ropa. Lo ayudó a 
ocultarse en el pozo que le había preparado y volvió a armar 
su cama sobre ese lugar. Después cocinó un niño pequeño 
para el hombre, se lo dejó con algo de madera y agua al lado 
de su cama y se fue a acostar. Al rato, el hombre y sus perros 



133

MITOS DE LOS IROQUESES

regresaron, y de inmediato, los perros empezaron a ladrar y 
exaltarse como si hubieran enloquecido. El hombre le dijo:

—Parece que tienes visitas. 
—Nadie aparte de ti—, respondió ella. 
—Sé que ocultas algo—, dijo el hombre.
Tomó un palo y le ordenó que le dijera la verdad, pero ella 

se mantuvo firme: 
—Mátame si quieres, pero no tengo a nadie escondido. 
Luego el hombre se fue a su cama y se sentó a cenar. Sin 

embargo, se dijo a sí mismo: «Está escondiendo a alguien. Lo 
mataré a la mañana». Después, la llamó para que hiciera una 
fogata, pero ella le replicó: 

—Te llevé madera. Hazla tú solo.
Al rato, él le ordenó:
—Ven y quítame los mocasines.
Pero ella respondió:
—Estoy cansada, hazlo tú mismo.
Y luego el hombre pensó: «Ahora sé que ha visto a alguien 

porque nunca había sido tan insolente».
A la mañana se dirigió al pantano en busca de niños para 

su cena. Se ocultó a una corta distancia de su casa para es-
piar a la niña. Ni bien se fue, ella llamó a su hermano y dijo: 
«Vámonos. Usemos su canoa y escapemos rápido». Entonces 
corrieron hasta meterse en la canoa y huyeron, pero el hombre 



134

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

los vio. Corrió y lanzó un gancho que alcanzó la canoa; no obs-
tante, mientras tironeaba de la soga para traerlos a la costa, 
el niño tomó una piedra que había en la canoa y rompió el 
gancho. Y luego, retomaron su rumbo con rapidez. El hombre, 
furioso, recurrió a otra táctica: recostado en la orilla, empezó 
a beber el agua del lago, lo que hizo que el bote regresara de-
prisa. Siguió bebiendo hasta que se volvió gigante con tanta 
agua. Entonces el niño le arrojó otra piedra y golpeó al hombre 
y lo mató, y el lago volvió a llenarse. Cuando notaron que esta-
ba muerto, regresaron y el niño se dirigió a los perros: «Perros 
malvados, ya no tienen dueño. Deben ir al bosque y convertir-
se en lobos», y se fueron al bosque y se convirtieron en lobos. 

A continuación, el niño y su hermana fueron a la isla. El 
niño se acercó al esqueleto, que le dijo: 

—Eres un niño muy inteligente, recuperaste a tu hermana. 
Ahora tráemela.

Así procedió el niño, y el esqueleto prosiguió: 
—Ahora, recoge todos los huesos que veas y apílalos. 

Luego presiona el árbol más grande que veas y pronuncia: 
«Todos los muertos levántense», y todos se levantarán.

El niño cumplió este pedido y todos los muertos se levan-
taron. Algunos tenían un brazo y otros solo una pierna, pero 
todos tenían arcos y flechas. 



135

MITOS DE LOS IROQUESES

Después, le dijo a su hermana: «Vayamos a casa». Cuando 
llegaron, encontraron a su tío, que se veía muy viejo. Durante 
10 años, había llorado y esparcido cenizas sobre su cabeza por 
su sobrino, pero ahora estaba muy feliz de verlo regresar. 

El niño le contó todo lo que había hecho y el viejo propuso: 
«Construyamos una casa comunal*». Y así lo hicieron; pusie-
ron seis chimeneas. Entonces, el niño regresó a la isla y trajo a 
su gente a la casa, donde vivieron una vida tranquila muchos 
años. 

El cazador y su esposa muerta16

Había una vez un hombre y su esposa que vivían en el bosque, 
muy lejos del resto de la tribu. A menudo salían a cazar jun-
tos, pero, después de un tiempo, la esposa comenzó a tener 
tanto que hacer, que decidió quedarse en casa y él, irse solo. 
Cuando lo hacía, nunca tenía buena suerte. Un día, de repen-
te, la mujer cayó enferma y en un día o dos murió. El hombre 
se sintió muy mal y la enterró en la cabaña. La soledad le pe-
saba y después de un día o dos, hizo una muñeca de madera 
de tamaño real y la vistió con la ropa que su esposa solía usar. 

16. Traducción de Magdalena Rebeca Burgos.



136

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

La puso frente a la chimenea. Eso hizo que él se sintiera mejor. 
Salía a cazar y, cuando regresaba, se acercaba a la muñeca y le 
cepillaba las cenizas de la cara, ya que a medida que la leña se 
consumía, las cenizas le caían en su rostro. El hombre tenía 
que cocinarse, remendar su ropa y hacer su fuego, ya que, por 
ahora, no había nadie quien pudiera ayudarlo. Y así pasó un 
año. Un día, cuando volvía de cazar, encontró fuego y madera 
cerca de la puerta. La noche siguiente, había madera, fuego 
y una pieza de carne cocida en el caldero. Buscó por todos 
lados para ver quién había hecho todo eso, pero no encontró 
a nadie. La próxima vez que fue a cazar, no se alejó demasiado 
y volvió bastante temprano. Cuando logró vislumbrar la caba-
ña, vio a una mujer entrando a la casa cargando madera en sus 
hombros. La vio y rápido abrió la puerta. Ahí estaba su esposa 
sentada en una silla mientras que la muñeca de madera se 
había esfumado. Luego, ella exclamó: 

—El gran espíritu sintió pena por ti y me dejó volver a ver-
te, pero no debes tocarme hasta que hayamos visto a toda 
nuestra gente; si lo haces me matarás.

Así, convivieron un tiempo, hasta que un día el hombre 
exclamó: 

—Han pasado dos años desde el día en que moriste. Es 
tiempo de ir a casa. Así que estarás bien.



137

MITOS DE LOS IROQUESES

Entonces, preparó carne para el viaje: una tira de carne 
de venado para que ella llevara y otra para sí mismo. Y em-
prendieron su camino. Les llevaría seis días llegar al resto de 
la tribu; cuando estaban a un día de llegar al campamento, 
comenzó a nevar. Como estaban muy agotados, encendieron 
una fogata, compartieron la comida y desplegaron pieles para 
poder dormir; sin embargo, el deseo que él tenía de tomar en 
sus brazos a su mujer una vez más era insostenible. Se acercó 
a ella y extendió sus manos; pero ella se apartó de él y gritó: 
«Todavía no vimos a nadie». Él no la escuchó, la tomó en sus 
brazos y entonces, para su sorpresa ¡estaba sosteniendo una 
muñeca de madera! Sintió una terrible tristeza. Continuó su 
camino hacia el campamento y allí contó todo lo que le había 
sucedido. Algunos dudaron, volvieron con él y encontraron la 
muñeca; también encontraron las huellas de las dos personas 
en la nieve y una huella igual al pie de la muñeca. El hombre 
vivió infeliz por siempre.



138

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Una venganza segura17

Lejos en el tiempo, una tribu de los seneca se estableció en 
las orillas del lago Erie. Un invierno azaroso, sus enemigos, 
los illinois, llegaron en gran número al pacífico asentamiento y 
sorprendieron a los seneca en sus casas. A pesar de una fuerte 
resistencia, mataron a un gran número de ellos y se llevaron 
cautivos a una mujer y a un niño. El primer día de viaje fue de 
suplicio y agitación para los cautivos. Estaban doloridos y can-
sados de caminar cuando se armó el campamento para pasar 
la noche. Entonces, alrededor de una hoguera abrasadora, los 
guerreros se regodearon en la sangrienta hazaña. Llamaron al 
muchacho y le pidieron que se uniera a ellos en sus cantos 
de triunfo y agregaron que no tenían ningún deseo de hacerle 
daño. Si cantaba bien, podría divertirse. El muchacho fingió 
que no sabía cantar en su idioma, pero dijo que cantaría la 
canción de los illinois en su propia lengua, ya que no podrían 
comprender ni una palabra. A esto accedieron y, mientras ellos 
gritaban gozosos y alegres, él repetía una y otra vez: «Nunca 
olvidaré lo que le hicieron a mi pueblo. Se llevaron a una mujer 
indefensa y a un niño. Nunca lo olvidaré. Si sobrevivo, todos 
perderán sus cabelleras». Los guerreros illinois no entendían 

17. Traducción de Natalia Pagán.



139

MITOS DE LOS IROQUESES

ni una palabra. Pensaron que el niño se unía a su triunfo y 
estaban contentos de que pronto olvidara a su propio pueblo.

Después de tres días de marcha, la mujer estaba exhausta 
y demasiado débil para que la siguieran arrastrando. Mientras 
que los guerreros celebraban un concejo, ella habló con el 
muchacho seneca en tono serio: «¡Te ruego que vengues mi 
sangre!, dijo, y cuando regreses a tu propio pueblo cuéntales 
cómo los crueles illinois me quitaron la vida. Prométeme que 
nunca dejarás de ser seneca». Ni bien el niño le prometió ha-
cer todo esto, la mataron y la abandonaron en el camino.

Siguieron avanzando y ya cerca de su propio asentamiento, 
a primera hora de la noche, acamparon. Al día siguiente, en-
viaron a dos corredores a la aldea para proclamar su victoria y 
su regreso. Toda la tribu los recibió con gritos de alegría.

Ahora debía determinarse el destino del muchacho. Este 
escuchó cómo el jefe, con gestos y exclamaciones exageradas, 
daba cuenta del éxito de la expedición. Al escuchar el relato, 
los illinois se entusiasmaron tanto que comenzaron a golpear 
el suelo con sus palos deseando poder exterminar hasta el 
último seneca. Ansiaban matar al muchacho, pero los jefes 
celebraron un concejo en el cual decidieron que el niño po-
dría ser un buen guerrero y que lo pondrían a prueba torturán-
dolo: si superaba la tortura, lo adoptarían en su propia tribu. 
Mientras tanto, el niño había tenido un sueño en el que se 



140

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

le advertía que los illinois le infligirían torturas horribles. «Si 
puede sobrevivir a nuestras torturas», dijo el jefe, «se con-
vertirá en un illinois». El fuego del concejo ardía con furia. 
Tomaron al cautivo y lo mantuvieron descalzo sobre las bra-
sas hasta que sus pies fueron una masa de ampollas. Entonces 
le perforaron las ampollas con una aguja hecha de espina de 
pescado y rellenaron las ampollas con afiladas piedras de 
cuarzo. «Ahora corre una carrera», le dijeron, «corre veinte 
varas». En su sueño, había escuchado que, si lograba llegar a 
la casa comunal* y sentarse sobre la piel del gato montés, lo 
declararían digno de seguir vivo. Su agonía era intensa, pero 
en su corazón se alzaba el recuerdo de su tribu. Cuando se 
dio la señal de partida, comenzó a cantar con todas sus fuer-
zas, lo que los illinois pensaban que era su canción de guerra, 
pero sus palabras en realidad decían: «Nunca olvidaré esto; 
nunca perdonaré su crueldad. Si sigo vivo, cada uno de uste-
des perderá su cabellera». Esto le dio valor. Olvidó su agonía. 
Arremetió y corrió tan rápido que los indios, que estaban en 
filas listos para golpearlo a su paso con ramas de zarza, no 
pudieron tocarlo. Entró corriendo en la casa comunal*; estaba 
abarrotada, pero divisó una piel de gato montés sobre la que 
estaba sentado un viejo guerrero, y consiguió sentarse sobre 
la cola, recordando su sueño. Los jefes se dieron cuenta de su 
resistencia y volvieron a decir: «Si le perdonamos la vida, será 



141

MITOS DE LOS IROQUESES

digno de convertirse en un illinois; pero conoce el camino, así 
que será mejor matarlo».

Se celebró un concejo solemne. Todos los guerreros estu-
vieron de acuerdo en que había soportado bien las torturas, y 
que tenía aptitud para ser guerrero. «Puede olvidar», dijeron. 
Otros no estaban de acuerdo y opinaban que debía ser juzga-
do con mayor severidad. Por fin, la mayoría decidió que debía 
morir y que, en tres días, debía ser quemado en la hoguera.

Cuando llegó el día, se preparó una gran hoguera de ramas 
de pino; ataron al muchacho a una estaca y lo colocaron en el 
centro. Las antorchas estaban listas para encender el fuego, 
cuando un viejo guerrero se acercó de repente desde el bos-
que. Era el jefe que había entrenado a otros indios cautivos. 
Allí de pie, miró al muchacho. Luego exclamó: «Su mirada es 
vivaz. Me lo llevaré. Haré de él un guerrero. Le infligiré nues-
tra última tortura y, si sobrevive, lo adoptaré en la tribu». 
Cortó las correas que ataban al niño y lo llevó a un manantial. 
«¡Bebe!», dijo. Y cuando el muchacho se inclinó para beber, lo 
hundió en el agua hasta que estuvo a punto de ahogarse. Tres 
veces lo sometió a esta barbarie; luego, como todavía estaba 
vivo, aunque muy débil, lo llevó a su wigwam, le vendó los 
pies y le dijo que en adelante sería un illinois. Nadie adivinó 
que albergaba la venganza en su corazón.



142

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

El tiempo pasó. Se convirtió en un hombre. Tuvo como 
esposa a la hija de un jefe. La tribu pensó que había perdi-
do todo recuerdo de su captura. Siguió las costumbres de los 
illinois, y fue como uno de ellos. Lo llamaron Ga-geh-djo-wă. 
Aunque no le permitían unirse a ellos en sus expediciones bé-
licas, participaba en sus danzas de guerra cuando regresaban. 
Y así, con el paso de los años, fue muy apreciado por sus haza-
ñas como cazador, y su fuerza y resistencia eran muy valoradas 
entre los illinois.

Llevaba quince años entre ellos cuando los escuchó hablar 
de una expedición contra los seneca. Les rogó ir con ellos, y 
todos escucharon con deleite cuando declaró que él, Ga-geh-
djo-wă, traería a casa más cabelleras que nadie. «Es uno de los 
nuestros», dijeron, y le dieron el permiso que ansiaba.

A primera hora de la mañana, los guerreros se pusieron en 
marcha encantados con la elocuencia y disposición de Ga-geh-
djo-wă de ir contra su propia tribu, por lo que lo eligieron jefe 
de la expedición. Marcharon sin cesar durante muchos días, 
sin sospechar cómo latía el corazón del muchacho a medida 
que se acercaban a los wigwams del asentamiento seneca. 
Comenzó a dar órdenes para el ataque: «Envíen exploradores 
al campamento de los azucareros; que se escondan en un ar-
busto y vuelvan para decirnos lo que han visto».



143

MITOS DE LOS IROQUESES

Dos guerreros obedecieron sus indicaciones, pero regresa-
ron diciendo que no había señales de la tribu. Luego envió a 
otros a una dirección diferente. Su informe fue el mismo: ha-
bía cenizas por todas partes, pero no había humo ni fuego. Los 
seneca debían haberse ido. Entonces, en el concejo celebrado 
esa noche, Ga-geh-djo-wă propuso ir él mismo, con otro gue-
rrero. Aceptaron esto y partieron juntos. Cuando habían reco-
rrido cinco o seis millas, el astuto jefe le dijo a su compañero: 
«Separémonos y tomemos cada uno un camino diferente. Tú 
ve por las colinas; yo iré por el valle. Nos encontraremos en la 
montaña al anochecer». Así que se separaron y, recordando 
el camino, Ga-geh-djo-wă se dirigió hacia donde supuso que 
encontraría a algunos de su antigua tribu. Encontró, como es-
peraba, una familia que conocía. Con palabras apresuradas les 
explicó el peligro que corrían: «Los traicioneros illinois están 
tras ustedes. Avisen a toda la tribu de los seneca. Díganles 
que vengan pronto y se escondan en las cumbres de la sierra 
por encima del valle. Yo estaré allí con un penacho de garza en 
mi cresta, y cuando tropiece será la señal para que los seneca 
ataquen. Vayan y transmitan lo que Ga-geh-djo-wă les dijo. Es 
de confiar».

Al volver al lugar señalado, informó que no había visto 
nada, y se apresuró a regresar al campamento. Entonces dijo: 
«Recuerdo estas colinas. Sé dónde se esconden los seneca. 



144

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Denme a los guerreros más valientes y nos adelantaremos. 
Puedo rastrearlos hasta su escondite. ¡Vean! Allí abajo se ele-
va el humo de sus wigwams. Envíen a dos guerreros a corta 
distancia tras nosotros. Sorprenderemos a los seneca».

A primera hora de la mañana, el campamento estaba en 
plena actividad, todos los guerreros jadeaban por las cabe-
lleras que anhelaban conseguir. No se imaginaban que ya los 
esperaban quinientos seneca en el valle. La marcha comenzó. 
Cuando entraron en el valle, Ga-geh-djo-wă miró ansioso a su 
alrededor y vio contento un rostro entre los arbustos. Sabía 
que los seneca le habían obedecido. Ordenó a sus hombres 
avanzar y luego, fingiendo tropezarse, se cayó. Al instante, 
sonó el grito de guerra. Los seneca salieron de su escondite 
y Ga-geh-djo-wă se alejó de sus traicioneros enemigos para 
reunirse con los suyos.

La matanza fue grande. Todos los guerreros illinois, excep-
to dos en la retaguardia, fueron asesinados. Trescientas ca-
belleras vengaron la traición de los illinois. Alborozados, los 
seneca llevaron en andas a Ga-geh-djo-wă a celebrar su triun-
fo en su asentamiento. Alrededor de las hogueras, mientras 
exhibían las cabelleras de sus enemigos, escucharon su narra-
ción sobre la crueldad, la muerte de la mujer y las torturas 
impartidas por los illinois. Nunca más abandonó a su pueblo. 
Vivió muchos años, siendo el guerrero y jefe más estimado 



145

MITOS DE LOS IROQUESES

de los seneca. Cuando murió, lo enterraron con los más altos 
honores que conocían y mantuvieron su nombre sagrado en 
las leyendas de la tribu hasta el día de hoy.

Las bromas del viajero18

Un viajero indio, cansado de que no ocurriera nada interesan-
te en su travesía, se propuso crear conmoción de la siguiente 
manera: existe una vieja costumbre india según la que los co-
rredores, o aquellos que llevan noticias importantes, anuncian 
su presencia y reúnen a la gente a su alrededor cantando a los 
gritos: «Goh-weh, goh-weh». El viajero comenzó a hacer esto 
y, una vez que la gente lo llamaba para que se detuviera y así 
poder escuchar sus noticias, él decía: «En el último pueblo por 
el que pasé, la gente se alegró tanto al escuchar mis noticias 
que bailaron de alegría y me aclamaron y me besaron». Esto lo 
contaba con tal seriedad y sinceridad que la gente, para no ser 
menos que cualquier otra tribu, comenzó a cantar y a besarlo 
de alegría; y, cuando la emoción de la gente llegaba a su punto 
máximo, contento con su logro, el viejo charlatán escapaba y 
continuaba su viaje.

18. Traducción de Santiago Domínguez.



146

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Al llegar al pueblo siguiente, una vez más volvió a gritar: 
«Goh-weh, goh-weh», y la gente y los jefes se reunieron a su 
alrededor, clamando: «Cuéntanos», a lo que él respondió: «En 
el último pueblo por el que pasé, la gente lloró al escuchar mis 
noticias, otros comenzaron a discutir, a darse patadas y a pe-
lear». De inmediato, la contagiosa noticia produjo su efecto, 
y en la confusión, volvió a escapar, y se dijo a sí mismo: «La 
gente es tan tonta».

Esa noche, mientras se preparaba para acampar, pasó un 
hombre que le preguntó la distancia hasta el próximo pue-
blo, pero el viajero dijo: «No puedes llegar allí esta noche. 
Acampemos juntos». Mientras intercambiaban historias y el 
recién llegado estaba haciendo alarde de su gran astucia, el 
viajero preguntó: «¿Cuál es el tronco que usas como almoha-
da? ¿Nogal, olmo, etc.?». Pero el viajero dijo: «No, pino del 
sueño eterno». Por la mañana, el viajero tomó algo de resina y 
la frotó en los ojos de su dormido compañero y partió, riéndo-
se del probable disgusto que el hombre se llevaría al intentar 
abrir los ojos, y al recordar la advertencia sobre el sueño eter-
no y sus alardes de astucia superior.

No se han relatado más bromas del viajero.



147

MITOS DE LOS IROQUESES

El martín pescador y su sobrino19

Un viejo y su sobrino vivían juntos en una linda casa cerca del 
río donde disfrutaban ver los días pasar. Una mañana, el viejo 
le dijo a su sobrino: «Cuando crezcas, recuerda nunca ir de 
caza al oeste, siempre ve al este». 

El joven pensó y se dijo a sí mismo: «¿Por qué ha de ser 
así? Mi tío To-bé-se-ne siempre va al oeste y trae a casa gran 
cantidad de pescado. ¿Por qué me diría que no fuera? ¿Por 
qué nunca me lleva con él?» 

Por fin decidió ir sin prestarle atención al consejo de su 
tío. Decidió dar un rodeo y mientras pasaba por un pantano 
cerca del río vio a su tío. «¡Ja!», pensó, «ahora sé dónde pes-
ca». Mientras lo observaba, vio cómo sacó de su bolsillo dos 
varas pequeñas y se las colocó en la nariz; luego se sumergió 
en el agua profunda y salió con un hermoso pez. Se quedó 
observándolo con cuidado y luego regresó a la casa. Al rato, 
volvió su tío y trajo varios pescados, pero nunca imaginó que 
su sobrino lo había visto. 

El joven ahora estaba seguro de que podía pescar tan bien 
como su tío. Por lo tanto, un día, cuando el viejo se había ido a 
cazar ciervos, el joven pensó que sería una buena oportunidad 

19. Traducción de María Florencia Giovannini.



148

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

para probar su nuevo método. Hurgó entre las pertenencias 
de su tío hasta que encontró dos varas y luego partió hacia 
el mismo tronco que se extendía sobre el agua del río donde 
lo había visto sentado. Observó a los peces nadar y decidió 
ponerse las dos varas en la nariz y sumergirse en el agua. Pero 
las varas estaban muy adentro de su nariz y le hacían doler 
muchísimo hasta que no pudo soportarlo. Corrió a casa y se 
recostó, pensando que moriría de agonía. Cuando su tío re-
gresó, lo escuchó quejarse y le preguntó: 

—¿Qué te duele? ¿Estás enfermo?
—Sí tío— respondió él. —Creo que voy a morir. Me duele 

la cabeza.
—¿Qué has estado haciendo? —preguntó serio su tío. 
—Estuve pescando —confesó el joven. —Tomé tus cosas y 

sé que cometí un error.
—Cometiste un gran error— dijo el tío; pero tomó las pin-

zas y le sacó las varas. El joven prometió nunca más ir a pescar 
al oeste y se mejoró. 

Luego de un tiempo, a pesar de que su tío le había prohi-
bido volver, decidió probar una vez más y se dirigió hacia el 
oeste. Mientras caminaba, escuchó a unos muchachos riendo 
y como no tenía a nadie con quien jugar, se unió a ellos. Lo in-
vitaron a nadar, aceptó y se divirtieron mucho. Al final dijeron: 

—Es hora de volver a casa, regresa tú también.



149

MITOS DE LOS IROQUESES

En ese momento, notó que tenían alas; le dieron unas a él 
también y le contaron:

—Hay una isla donde todo es bello; nunca has estado por 
encima del gran árbol en el aire; ven con nosotros.

De pronto, empezaron a elevarse por los aires, bien alto 
por encima de los árboles hasta que podían ver ambos lados 
del río y él se sintió muy feliz. 

—Desde aquí —dijeron— puedes ver la isla.
Cuando bajó la mirada, vio sus huellas en la isla; y ahí fue 

cuando se dio cuenta de que habían estado ahí. Luego dijeron: 
—Vayamos a nadar de nuevo— y se sumergieron en el 

agua. 
—Veamos quién puede nadar más tiempo sin salir a respi-

rar y aparecer más lejos—, dijo uno de ellos. 
Cada uno tomó un turno y él fue el último, por lo que de-

bía ser el que más lejos llegara. Mientras nadaba, el resto se 
puso sus alas, tomando también las de él, y comenzaron a vo-
lar. Él les rogó en vano que lo esperaran, pero ellos dijeron, 
como hablándole a alguien más: «Tío, aquí hay una presa para 
esta noche».

Se alejaron volando a pesar de sus súplicas, mientras él 
pensaba: «De seguro algo me despedazará, quizás algún 
animal». 



150

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Mientras miraba a su alrededor, vio marcas de perros que 
habían arañado todos los árboles, y se imaginó su final siendo 
devorado por ellos. Para confundirles el olfato, trepó un poco 
cada árbol, hasta que llegó al último árbol de la isla, donde se 
quedó escuchando todo con gran atención. Al rato, escuchó 
una canoa en el río y alguien llamando a los perros, por lo que 
pudo confirmar sus sospechas. Luego de prender la fogata, un 
hombre echó a correr a sus perros. El pobre sobrino pudo ver, 
desde donde estaba, la cara horrible del hombre iluminada por 
las llamas. En un momento, los perros comenzaron a ladrar, ya 
que habían encontrado sus huellas en el primer árbol; hicieron 
tanto ruido que el hombre pensó que habían encontrado la 
presa y fue hacia el árbol, pero no encontró nada. Fueron de 
árbol en árbol sin encontrar nada, y así continuaron toda la 
noche. En un momento, el viejo dijo muy enojado: «No hay 
ninguna presa aquí; mis sobrinos me han engañado». Y volvió, 
alejándose del último árbol. 

Luego del amanecer, el pobre muchacho bajó del árbol y 
dijo: «Creo que escapé, si regresan, los observaré y lograré 
sacarles sus alas». Se escondió y esperó paciente su llega-
da. Pronto, escuchó sus voces: «Ahora nos divertiremos». 
Primero, saltaron muchas veces para entrar en calor y luego 
dijeron: «Nademos juntos». Luego de oír esto, el joven se 
apresuró, tomó todas las alas, se puso un par de alas y salió 



151

MITOS DE LOS IROQUESES

volando. Mientras volaba, gritó: «Tío, ahora tiene un montón 
de presas»; y cuando le suplicaron que volviera, respondió: 
«No tuvieron piedad conmigo, solo los estoy tratando de la 
misma forma que ustedes a mí». Continuó su vuelo hasta que 
llegó a su vieja casa con su viejo tío al que le contó toda la his-
toria. Y después de lo sucedido, se quedó tranquilo en su casa 
con su buen tío, donde todavía vive. 

—Mi viejo abuelo, el jefe Guerrero, me contó esta histo-
ria muchas veces—, me dijo Zachariah Jamieson en la Reserva 
Seneca. 

El gato montés y el conejo blanco

[Contado por Zachariah Jamieson]

El gato montés, vagando desconsolado por el bosque, tuvo 
una sensación de absoluta soledad, esa sensación de las que 
piden compañía. Debía tener un amigo o moriría. Gatos, no 
había cerca, pero podría haber conejos para hacerse amigos. 
Comenzó a entonar una cancioncilla lastimera. Su alma an-
siaba un conejo blanco por sobre todo, y su canción era tan 
patética que atraería hasta al más obstinado:

He gah yah neh



152

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

He gah yah! He găh yăh
Di ho ni shu guă da-se
He yah gah.
Su intención era tan simple como su canción: «Cuando es-

tés asustado, dulce conejo, corre en círculos».
En su generación muy sabio fue. A poca distancia había 

un conejo blanco en su madriguera; al oír la cancioncilla melo-
diosa, paró las orejas: «¡Ay! ¡Ay!», exclamó, «ese gato mon-
tés peligroso, anda por aquí; escucho su voz; debo huir»; y se 
alejó corriendo, apartándose de la dirección de donde venía la 
voz y apresurándose tanto como pudo. Había recorrido una 
distancia corta cuando se detuvo, paró las orejas y escuchó. 
Ahí estaba la canción de nuevo:

He găh yăh! He găh yăh!
Di ho—
Esperó a no oír más nada. Se apresuró un momento; luego, 

una vez más estiró las orejas y se detuvo; de seguro esta vez la 
canción estaba más cerca. Estaba aún más asustado. «Seguiré 
derecho», dijo; pero iba en la dirección opuesta. Corrió y co-
rrió sin apenas tomarse un respiro; luego se detuvo: «¡Ay! El 
cantor está cerca, cada vez más cerca». ¡Pobre conejo! No po-
día más que seguir su instinto y correr en un círculo que lo 
acercaba cada vez más a su enemigo. Y así la canción continuó, 



153

MITOS DE LOS IROQUESES

hasta que, dando vueltas cada vez más cerca, el conejo blanco 
cayó víctima del gato montés.

Glosario

casa comunal: también llamada casa larga, era una vivienda 
comunitaria grande y estrecha habitada por múltiples familias 
emparentadas entre sí.
pedernal: roca de cuarzo que produce chispas al ser golpeada.
tomahawk: hacha.
wampum: cuerda o cinturón de cuentas y adornos realizados 
por diferentes pueblos nativos norteamericanos. Estos ob-
jetos participan de la vida social en diferentes formas: como 
objeto de intercambio, ritual/ceremonial, en la memoria oral, 
entre otros.
wigwam: vivienda con forma de iglú de un solo ambiente usa-
da por ciertas tribus nativas norteamericanas.



traducción  

y revisión bilingüe

Carina Ávila

Aurelia Cañete

revisión conceptual

María Cecilia Díaz

Sofía Schiff

Alice Fletcher

LA IMPORTANCIA DEL TÓTEM

ESTUDIO DE LA TRIBU OMAHA



Publicación original: Fletcher, A. C. (1897). “A Study from the Omaha Tribe: The 
Import of the Totem”. En: Import of the Totem. A study from the Omaha Tribe. 
Salem, Massachusetts: The Salem Press, pp. 3-12.

Artículo leído ante la sección de Antropología de la American Association for 
the Advancement of Science (Asociación Estadounidense para el Avance de 
Ciencia) en la reunión en Detroit, agosto de 1897.

Alice C. Fletcher fue miembro Thaw y asistente de etnología, Museo Peabody, 
Universidad de Harvard, Cambridge, Massachusetts.



156

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

en este estudio sobre la importancia del tótem de los omahas, 
el objetivo será explicar, tan claramente como sea posible, pri-
mero, qué creían estos pueblos sobre sus tótems y, segundo, 
qué representaban estos tótems en la estructura tribal.

No se intentará abordar en este artículo el tema de los 
tótems en general. La experiencia de muchos años de investi-
gación en un área limitada ha demostrado a la autora que aún 
resultan escasos los estudios detallados y minuciosos de las 
diversas tribus y razas de los dos hemisferios. Esto hace que 
no haya evidencia suficiente para realizar un resumen final, 
del cual se puedan deducir aspectos en común (o líneas de di-
vergencia, igualmente importantes) en cuanto a las creencias 
y las costumbres involucradas en el uso de los tótems.

Corresponde hacer notar desde el principio algunas de las 
complejidades de una investigación de primera mano sobre 
un tema tan abstruso como el que se trata aquí. Se puede 
mencionar la dificultad de ajustar nuestra actitud mental, de 
evitar que la atmósfera mental propia desvíe y distorsione la 



157

LA IMPORTANCIA DEL TÓTEM. ESTUDIO DE LA TRIBU OMAHA

imagen del pensamiento indígena. El hecho de que las impli-
caciones del tótem estén tan enraizadas en la mentalidad del 
indio, que este no sea consciente de sus singularidades y no 
pueda hablar objetivamente sobre ellas constituye un obstá-
culo importante por superar. Las explicaciones de sus creen-
cias, costumbres y prácticas se deben buscar con métodos 
indirectos en lugar de directos, se las debe eliminar de una 
maraña de contradicciones y se las debe verificar con cuidado 
teniendo en cuenta la gran cantidad de pequeños actos in-
conscientes y dichos del pueblo que arrojan luz y, así, revelan 
el modo de pensamiento indígena y sus ideas subyacentes. 
Con estos procesos lentos y el análisis de sus canciones, ritua-
les y ceremonias, podemos, finalmente, descubrir sus creen-
cias sobre la naturaleza y la vida en las que el tótem se basa.

Los omahas tenían dos clases de tótems conocidos: el per-
sonal, que pertenece al individuo, y el social, que corresponde 
a las sociedades y las gentes1.

El tótem personal. La primera pregunta que surge es cómo 
obtuvo el individuo su tótem. Aprendimos que no lo recibió 
de un antepasado y que no fue un regalo de ninguna persona 

1. Nota de revisión conceptual: gentes es el plural de gens. 



158

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

viva, sino que lo obtuvo el hombre mismo mediante un rito 
determinado.

En la “Leyenda del poste sagrado” de los omahas, que 
se ha transmitido de generación en generación y que relata 
una historia rápida del pueblo desde el momento en el que 
“abrieron los ojos y contemplaron el día” hasta la organización 
completa de la tribu, se nos cuenta lo siguiente: “El pueblo 
se sentía débil y pobre. Entonces, los ancianos se reunieron y 
dijeron: ‘Hagamos que nuestros hijos supliquen a Wa-kon´-
da’… De modo que todos los padres tomaron a sus hijos, les 
cubrieron el rostro con arcilla blanda y los mandaron a lugares 
solitarios… Los ancianos dijeron: ‘Deben ir y suplicar a Wa-
kon´-da… Cuando estén en las colinas, no deben pedir nada 
en particular… lo que sea bueno, es posible que Wa-kon´-da 
lo dé’… En las colinas, durante cuatro días y noches, los jóve-
nes deben orar, llorando, y, al detenerse, deben limpiarse las 
lágrimas con las palmas de las manos, elevar al cielo las manos 
humedecidas y, luego, apoyarlas en la tierra… Esta fue la pri-
mera súplica del pueblo a Wa-kon´-da”.

Este rito, que tiene el nombre intraducible de Non´-zhin-
zhon, se sigue observando hasta el presente. Cuando un joven 
alcanzaba la edad de la pubertad, los padres le indicaban qué 
debía hacer. Se le ponía tierra húmeda en la cabeza y el rostro, 
se le daba un pequeño arco y flechas, y se le instruía que debía 



159

LA IMPORTANCIA DEL TÓTEM. ESTUDIO DE LA TRIBU OMAHA

buscar un lugar aislado en las colinas, donde debía cantar la 
oración que se le había enseñado, elevar al cielo las manos 
humedecidas con sus lágrimas y, después, ponerlas sobre la 
tierra. Además, debía ayunar hasta que, finalmente, cayera en 
un trance o se durmiera. Si, en el trance o sueño, veía o escu-
chaba algo, eso se convertiría en el medio especial a través 
del cual podría recibir ayuda sobrenatural. Finalizada la dura 
prueba, el joven volvía al hogar para alimentarse y descansar. 
Nadie le preguntaba nada y, durante cuatro días, hablaba 
poco, dado que revelar la visión durante ese tiempo equivalía 
a perderla. Después podía confiársela a algún anciano, que se 
supiera que había tenido una manifestación similar. Luego, el 
joven tenía la obligación de buscar, hasta encontrar, el animal 
que había visto en el trance, matarlo y conservar alguna parte 
(en los casos en los que la visión no tenía una forma concreta, 
se utilizaban símbolos para representarla). Este recuerdo se-
ría, de allí en adelante, el signo de su visión, su tótem, lo más 
sagrado que podría poseer, dado que fortalecería sus poderes 
naturales y le daría éxito como cazador, victoria como guerrero 
e, incluso, el poder para ver el futuro.

Creencia sobre la naturaleza y la vida. El fundamento de la fe 
de los indios en la eficacia del tótem se basaba en su creen-
cia sobre la naturaleza y la vida. Esta creencia era compleja e 



160

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

implicaba dos ideas principales: primero, todas las cosas, ani-
madas e inanimadas, estaban atravesadas por una vida común 
[common life] y, segundo, esta vida no se podía interrumpir, 
sino que era continua.

La vida común. La idea de una vida común era, a su vez, com-
pleja, pero se creía que su fuerza dominante era aquello que el 
hombre reconocía dentro de sí mismo como fuerza de volun-
tad. A esta fuerza que podía crear o hacer que algo sucediera 
la nombró Wa-kon´-da.

La pregunta que surge es si los omahas creían que Wa-
kon´-da era un ser supremo. No hay evidencia de que consi-
deraran de este modo el poder que representaba esa palabra, 
como tampoco hay ningún indicio de que alguna vez hayan 
concebido la existencia de un único gran espíritu rector.

Antropomorfismo. La palabra Wa-kon´-da parece haber ex-
presado la concepción indígena de la vida inmanente, que se 
manifiesta en todas las cosas. De esta concepción deriva una 
especie de antropomorfismo. Las características del hombre 
se proyectaban a toda la naturaleza: en los rituales, se hacía 
referencia a la Roca como “La anciana” que se sienta con el 
“ceño fruncido” y el “lomo arrugado”; el Árbol vivía una doble 
vida en la imaginación de los indios, al igual que el Agua, el 



161

LA IMPORTANCIA DEL TÓTEM. ESTUDIO DE LA TRIBU OMAHA

Fuego, los Vientos y los Animales. Esta dualidad se puede re-
conocer en los mitos, en las leyendas, en los rituales y en la pa-
rafernalia de las ceremonias, en los que existe una confusión 
constante entre el aspecto externo y la concepción antropo-
mórfica. Todas las cosas estaban separadas del hombre, pero, 
en la unión sutil de una vida común (que materializa la idea 
de voluntad, o energía directiva) eran similares a él y podían 
brindarle la ayuda de sus poderes especiales, aun cuando el 
hombre podía asistir o perjudicar a sus semejantes humanos.

Fuerza de voluntad. Identificamos la valoración de los omahas 
de su propia fuerza de voluntad en el acto llamado Wa-zhin´-
dhe-dhe (wa-zhin: ‘energía directiva’, dhe-dhe: ‘enviar’). En 
este acto, se podía enviar fortaleza al guerrero ausente que 
estaba en la turbulencia de la batalla mediante el canto de 
determinadas canciones, o se podía proyectar el pensamiento 
y la voluntad para ayudar a un amigo a ganar un juego o una 
carrera o, incluso, para influenciar la mente de un hombre a fin 
de afectar su receptividad de lo sobrenatural. Además de la 
práctica individual de este poder, también había, por así decir-
lo, una energía colectiva que ejercía la sociedad Hon´-he-wa-
chi en el acto de Wazhin´-a-gdhe (wa-zhin: ‘energía directiva’, 
a-gdhe: ‘colocar en’): los miembros fijaban su voluntad en una 
persona detestable para aislarla de todas las relaciones útiles 



162

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

con hombres y animales, y abandonarla para que muriera. Una 
habilidad similar para ayudar o lesionar se atribuía a los ele-
mentos y a todas las formas naturales. Los Vientos podían dar 
salud al hombre, la Piedra le aseguraba una vida larga, el Alce 
podía otorgarle velocidad al perseguido, y el Águila darle la 
seguridad al guerrero de caer sobre su enemigo. Pero se debe 
notar que, aunque se creía que la voluntad propia del hombre 
actuaba directamente, sin intervención instrumental sobre 
sus semejantes, el fortalecimiento de los poderes de un hom-
bre mediante los elementos y los animales solo se podía lograr 
después de un pedido a Wa-kon´-da en el rito de la visión.

La súplica. La oración, que formaba parte del rito de la visión, 
se llamaba Wa-kon´-da gi-kon. Gi gi-kon´ significa ‘llorar por 
una pérdida’, como la de un familiar: el prefijo gi- indica pose-
sión. Gi-kon´ significa ‘llorar por desear algo que no se posee, 
por una insuficiencia de la que se es consciente y el anhelo 
de algo que podría dar felicidad o prosperidad’. Las palabras 
de la oración, wa-kon´-da dhe-dhu wah-pa´-dhin a-ton´-he, 
significan, literalmente, Wa-kon´-da, ‘aquí estoy necesitado’. 
(a-ton-he está en tercera persona e implica a la primera: él está 
y yo soy él, se trata de una forma de hablar que demuestra 
humildad). Si bien esta oración se ha combinado con muchos 
ritos y actos, su unidad inherente de nombre y palabras se ha 



163

LA IMPORTANCIA DEL TÓTEM. ESTUDIO DE LA TRIBU OMAHA

preservado a través de generaciones con experiencias variadas 
y el desarrollo social del pueblo2.

Wa-kon´-da era una entidad indefinida para los omahas, 
aunque su concepción general no carecía de un matiz antro-
pomórfico. La oración le daba voz a la consciencia siempre 
presente del hombre sobre su dependencia, era un ruego de 
ayuda e implicaba una creencia en algún poder misterioso que 
podía comprender su súplica y responderle. La respuesta se 
presentaba en un sueño, o un trance, en el que una aparición 
hablaba al hombre. De esta manera, se iniciaba una relación 
entre ellos que no quedaba establecida hasta que el hombre, 
mediante su propio esfuerzo, obtenía un símbolo de su vi-
sitante, que podía ser la pluma de un pájaro, un mechón de 
pelo de un animal, una piedra negra o un guijarro transparen-
te. Este recuerdo o tótem nunca era un objeto de adoración. 
Era la credencial del hombre, el fragmento que conectaba al 
poseedor con la potencialidad de toda la especie representa-
da por la forma que aparecía en la visión y, mediante el cual, 
se robustecía la fuerza del hombre y se evitaban los desastres.

2. Esta oración se puede ver en la canción 73, página 136, volumen 1, número 5, 
de las publicaciones de arqueología y etnología del Museo Peabody, Universi-
dad de Harvard. (Nota de traducción: la referencia corresponde al texto original 
en inglés).



164

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Fundamento de la eficacia del tótem. La eficacia del tótem se 
basaba en la creencia que tenían los omahas en la continuidad 
de la vida, una continuidad que no solo vinculaba lo visible 
con lo invisible y enlazaba a los seres vivos con los muertos, 
sino que mantenía entero el hilo de la vida que atravesaba 
todas las cosas, lo que hacía imposible disociar la parte del 
todo. Por lo tanto, un hombre podía ganar poder sobre otro 
obteniendo un mechón de su cabello, lo que ponía al segun-
do bajo la influencia del primero. En la ceremonia del primer 
corte de cabello de un niño, el mechón cortado, que se entre-
gaba al dios Trueno, ponía la vida del niño en las manos del 
dios. Nuevamente, cuando la muerte de un hombre se había 
predicho (por alguien con el don de ver el futuro), el desastre 
se podía evitar mediante determinadas ceremonias, las que 
incluían cortar un mechón de cabello de un costado de la ca-
beza y un poco de carne de un brazo en el lado opuesto del 
cuerpo y lanzarlos al fuego. A través de este sacrificio de una 
parte, que representaba el todo, la predicción se cumplía y se 
permitía que el hombre viviera. En el ritual del Maíz, que se 
cantaba cuando el sacerdote distribuía los granos para indicar 
que había llegado el momento de sembrar, aprendimos que 
estos granos eran porciones pequeñas que atraerían hacia sí 
mismos el maíz vivo. En el ritual que se cantaba sobre el cue-
ro de búfalo sagrado antes de la caza, se encuentra presente 



165

LA IMPORTANCIA DEL TÓTEM. ESTUDIO DE LA TRIBU OMAHA

la misma idea de que, en la continuidad de la vida, la parte 
siempre está conectada con el todo y, por lo tanto, el cuero 
del búfalo sagrado podía atraer y poner al alcance al propio 
animal vivo. 

Limitación de los tótems. El tótem abría un medio de comu-
nicación entre el hombre y los diversos agentes de su entorno, 
pero no podía trascender el poder de su especie particular; 
por lo tanto, no todos los tótems eran igualmente poderosos. 
Los hombres que veían al Oso en sus visiones eran propensos 
a resultar heridos en una batalla, ya que el oso era lento, torpe 
y fácil de atrapar, aunque era un guerrero salvaje cuando se lo 
acorralaba. Las formas aladas, como el Águila, que tenían una 
amplitud visual mayor a la de las criaturas que se desplazaban 
por el suelo, podían conferir a los hombres que las veían en un 
sueño el don de ver el futuro y predecir los eventos venideros. 
El Trueno brindaba la habilidad de controlar los elementos y 
la autoridad de celebrar ciertos ritos religiosos.

A pesar de las ventajas que derivaban de la posesión de 
ciertos tótems, cuando se instruía a los jóvenes sobre el rito 
de la visión y se les enseñaba la oración que debían cantar, 
se les prohibía pedir un don especial o ver algo en particular, 
simplemente debían esperar sin miedo y aceptar sin cuestio-
nar lo que Wa-kon´-da podría concederles. Ningún hombre 



166

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

podía elegir su tótem personal, pero la creencia general del 
pueblo era que quienes poseían dones naturales de la mente 
y fuerza de voluntad podían atraer a los animales y los agentes 
poderosos.

Naturaleza de los tótems. Los tótems de los omahas se re-
lacionaban con los animales (el Oso, el Búfalo, el Ciervo, los 
Pájaros, la Tortuga y los Reptiles), el Maíz y los elementos (los 
Vientos, la Tierra, el Agua y el Trueno). No había nada en ellos 
que representara de ninguna manera a la familia humana, 
como tampoco había ningún rastro de culto a los antepasados. 
La relación entre el hombre y su tótem no seguía la línea del 
parentesco natural, sino que se fundaba en las peculiaridades 
de su teoría de la naturaleza. Según esta teoría, la voluntad y 
la capacidad de hacer que algo sucediera, de las que el hom-
bre era consciente en su interior, se proyectaban al universo 
que lo rodeaba. El rito de la visión era la dramatización de sus 
ideas abstractas sobre la vida y la naturaleza, y el tótem era la 
representación de la visión en una forma concreta.



167

LA IMPORTANCIA DEL TÓTEM. ESTUDIO DE LA TRIBU OMAHA

El tótem social y su significado en la tribu

Hasta ahora, hemos visto la influencia del tótem en el indivi-
duo. Ahora, la veremos ejercida en los grupos de personas, en 
las sociedades religiosas, en el Ton´-won-gdhon o gens, y en 
el desarrollo y la organización de la tribu.

Sociedades religiosas. La forma más simple de acción social 
del tótem se presentaba en las sociedades religiosas, cuya es-
tructura se basaba en la agrupación de hombres que habían 
recibido visiones similares. Aquellos que habían visto al Oso 
formaban la sociedad del Oso, quienes habían recibido al 
Trueno o a seres del Agua constituían la sociedad del Trueno 
o del Guijarro. Los miembros provenían de todos los grupos 
de parentesco de la tribu, la relación consanguínea se igno-
raba, el vínculo de unión era un derecho común debido a la 
visión en común. Estas hermandades gradualmente formaron 
una membresía reservada con ritos de iniciación, rituales y 
responsables diferenciados para llevar a cabo las ceremonias.

La función del tótem en las sociedades era intermedia en-
tre la del tótem individual y la del tótem en su función social 
final. En esta última, el tótem presidía una estructura artifi-
cial, en la que las condiciones naturales se anulaban de ma-
nera parcial y las personas inevitablemente se vinculaban. En 



168

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

algunas de las tribus del grupo lingüístico al que pertenecen 
los omahas, donde la estructura política de la gens es apa-
rentemente débil y está poco desarrollada, existen sociedades 
religiosas que tienen una organización poderosa. Este hecho 
(y otras pruebas que no se pueden detallar aquí debido a su 
naturaleza compleja), junto con la similitud encontrada entre 
los rituales y las ceremonias de estas sociedades religiosas y 
aquellos relativos a la investidura de los funcionarios gentiles 
y tribales, hace pensar que es probable que la formación y la 
experiencia obtenidas del funcionamiento de estas socieda-
des anteriores hayan enseñado a los líderes de los omahas y 
sus cognados cercanos ciertas lecciones sobre la organización, 
de las que se beneficiaron durante el período formativo de la 
estructura social artificial del Ton´-won-gdhon o gens.

El Ton´-won-gdhon. La palabra Ton’-won-gdhon significa ‘lu-
gar de residencia donde los parientes viven juntos’. Había 
diez Ton´-won-gdhon u-zhu (Ton´-won-gdhon dominantes, 
dirigentes) o gentes en la tribu omaha. Estas gentes practica-
ban la exogamia e identificaban a los descendientes solo por 
la línea paterna. Cada gens tenía un nombre particular, que 
hacía referencia directa o simbólicamente a su tótem, el cual 
se tenía en cuenta en la práctica del tabú. Además, había un 
conjunto de nombres específicos de cada gens, que tenían la 



169

LA IMPORTANCIA DEL TÓTEM. ESTUDIO DE LA TRIBU OMAHA

misma referencia y que se conferían a cada niño. Por lo tanto, 
el nombre gentil de un omaha revelaba de inmediato su gru-
po familiar o gens. Este nombre se proclamaba en la ceremo-
nia de corte del primer mechón de cabello. Después de esta 
ceremonia, el cabello del niño se cortaba de una manera que 
simbolizaba el tótem de su gens y este corte se repetía cada 
primavera, hasta que el niño cumplía aproximadamente los 
siete años. La enseñanza de esta lección objetiva, así plantea-
da frente a los niños, se reforzaba mediante la educación en el 
cumplimiento estricto del tabú especial de su gens, en la que 
se los instruía siempre sobre las sanciones que acarreaba su 
violación, como ceguera, deformidad física y enfermedad.

Había ritos religiosos específicos de cada gens en los que 
los miembros homenajeaban el poder especial representado 
en el tótem gentil. En estas ceremonias, los jefes hereditarios 
de la gens eran los sacerdotes. Es fácil notar por qué el tótem 
nunca se olvidaba, por qué su signo se llevaba a lo largo de la 
vida y, al final, se colocaba en los muertos para que sus seme-
jantes los reconocieran inmediatamente y no vagaran cuando 
pasaran al mundo espiritual.

Funciones del tótem en la gens. En la lucha inicial por la exis-
tencia, no podían pasar inadvertidas las ventajas de formar 
un grupo familiar permanente, tanto para resistir agresiones 



170

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

como para garantizar el suministro de alimentos. Además, si 
los grupos se volvían homogéneos y la práctica de la exogamia 
continuaba, se debía desarrollar algún recurso para mantener 
esos grupos permanentes y definir las líneas de parentesco. 
La creencia común del pueblo, que se mantuvo fuerte por la 
práctica universal del rito de la visión, creó este recurso, un 
artefacto que todos podían comprender y aceptar: el signo 
concreto de la visión, el tótem del líder, cuyas habilidades y 
proezas evidenciaban el favor sobrenatural y garantizaban a 
sus seguidores el éxito y la abundancia.

Del estudio de los pormenores de las costumbres y las ce-
remonias de la gens, es evidente que su objetivo subyacente 
era inculcar en las personas el conocimiento y las obligaciones 
de la familia, y que una de las obligaciones más importantes 
era mantener la unión de la gens. Determinamos que la in-
tervención del tótem ha protegido esta unión de la familia. El 
nombre de la gens, los nombres personales de sus miembros 
y la práctica del tabú (obligatoria para todos, excepto los jefes 
hereditarios mientras dirigían los ritos gentiles relativos al tó-
tem) indican una alianza común con una presencia sobrenatu-
ral que se creía que precedía la gens por medio de su relación 
con el antepasado común. Estos ritos no implicaban el culto 
a los antepasados, sino que eran un reconocimiento del po-
der especial representado por el tótem. También descubrimos 



171

LA IMPORTANCIA DEL TÓTEM. ESTUDIO DE LA TRIBU OMAHA

que el tótem gentil y sus ritos no interferían en la libertad del 
hombre de buscar su propio tótem personal, ni en su uso 
cuando deseaba la ayuda de los poderes misteriosos. El tó-
tem gentil no ofrecía un control inmediato de lo sobrenatu-
ral, como lo hacía el tótem individual con su poseedor. Fuera 
de los ritos ya mencionados, solo servía como una marca de 
parentesco y su conexión con lo sobrenatural se manifestaba 
únicamente en el castigo ante la violación del tabú. En pocas 
palabras, con el tótem gentil, se inculcaba la creencia de que 
el individuo pertenecía a un grupo familiar definitivo del cual 
nunca podría separarse sin sufrir un castigo sobrenatural.

El crecimiento social dependía del establecimiento de gru-
pos diferenciados y el único poder adecuado para ese fin era el 
que se consideraba capaz de imponer la unión de las personas 
infligiendo sanciones de un modo sobrenatural. La influencia 
constructiva del tótem es evidente en la unificación del Ton´-
won-gdhon o gens, sin la cual la organización de la tribu hu-
biera sido imposible.

La influencia de las sociedades religiosas en la gens. En las 
sociedades religiosas, las personas se familiarizaban con la 
idea de que una visión común podía crear una especie de her-
mandad. Esta fraternidad se reconocía y expresaba mediante 
la celebración de los ritos y las ceremonias que mostraban el 



172

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

peculiar poder del tótem, en los que participaban todos los 
miembros. La influencia de esta enseñanza en las sociedades 
religiosas se puede identificar en la estructura de la gens, en la 
que el signo de una visión, el tótem, se volvió el símbolo de un 
vínculo entre las personas, y esto aumentó la unión natural en-
tre consanguíneos en un grupo exogámico. Consideramos que 
esta enseñanza también era operativa en el establecimiento 
de ritos y ceremonias en honor del tótem gentil, que tenían un 
gran parecido con aquellos ya conocidos por los miembros de 
las sociedades. En la gens, el jefe hereditario era el sacerdote y 
esta centralización de la autoridad tendía a promover el desa-
rrollo político de la gens.

Tótems relacionados. Algunos hábitos fijos de pensamiento 
entre los omahas que surgen de sus teorías y creencias sobre 
la naturaleza y la vida, en las que se basaba el tótem, tienen 
una curiosa mezcla de abstracciones y antropomorfismo que 
se fusiona con observaciones prácticas de la naturaleza. Por 
lo tanto, en las diversas experiencias de desintegración e inte-
gración durante las generaciones pasadas, emergieron gentes 
de origen compuesto mediante la supuesta afinidad de los tó-
tems. De las diez gentes omahas, únicamente tres respetaban 
un solo tabú; las otras siete estaban constituidas por subgru-
pos, llamados Ton´-won-gdhon u-zhinga (u-zhinga: una parte 



173

LA IMPORTANCIA DEL TÓTEM. ESTUDIO DE LA TRIBU OMAHA

pequeña), cada uno de los cuales tenía su propio tabú, obli-
gatorio solo para sus miembros y no para los otros subgru-
pos de la gens. Si bien no había un tótem común en una gens 
compuesta, los tótems de los subgrupos que formaban esa 
gens tenían un tipo de relación natural entre sí. Asimismo, los 
objetos que simbolizaban estaban más o menos relacionados 
en el mundo natural, por ejemplo, en la gens Mon´-dhin-ka-
ga-he (los hacedores de la tierra), los tótems de los subgrupos 
representaban la tierra, la piedra y los animales que vivían en 
huecos en la tierra, como el lobo.

La relación entre los tótems de las gentes compuestas 
no siempre es manifiesta. Con frecuencia, existe por pareci-
dos imaginarios o por una asociación sutil de las condiciones 
que tienen una secuencia en la mente indígena, aunque para 
nuestra propia observación y razón resulten desconectadas y 
diferentes.

El tótem en la organización tribal. Las familias pertenecientes 
a una gens levantaban las tiendas en un orden o una forma 
particular: un círculo casi completo, con una abertura como 
entrada al espacio cerrado. Este campamento tenía el nombre 
intraducible de Hu´-dhu-ga. Cuando toda la tribu acampa-
ba junta, cada una de las diez gentes abría su línea de tien-
das manteniendo su propio orden interno, y, de ese modo se 



174

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

volvía un segmento del Hu´-dhu-ga tribal más grande, en el 
que cada gens tenía una ubicación fija e inmodificable, por lo 
que la abertura del Hu´-dhu-ga tribal siempre estaba entre 
las mismas dos gentes. Estas dos gentes estaban relacionadas 
con el Trueno. Hacia la derecha, al entrar en el círculo, estaban 
los In-shta´-thun-da (ojo relampagueante), conocidos como 
la gens o el pueblo del Trueno. A un subgrupo de esta gens le 
correspondía el derecho de consagrar un niño al dios Trueno 
en la ceremonia de corte del primer mechón de cabello. Otro 
subgrupo tenía a cargo el ritual que se seguía para llenar las pi-
pas tribales sagradas. A la izquierda de la entrada, acampaban 
los We´-zhin-shte, un nombre simbólico que probablemen-
te significaba los representantes de la ira. Los We´-zhin-shte 
eran el pueblo del Alce y tenían a cargo la tienda sagrada de la 
guerra, en la que se llevaban a cabo el culto al Trueno y todos 
los ritos relativos a la guerra, de los que el Trueno era el dios.

Sería demasiado extenso seguir detalladamente las inte-
rrelaciones de las gentes o el dominio de la posición y el lide-
razgo en los ritos tribales y las ceremonias concedidos a de-
terminadas gentes, o indicar las cicatrices que quedaban en el 
Hu´-dhu-ga cuando los grupos familiares se separaban, o las 
estrategias que se usaban para mantener intacta la forma y el 
orden antiguos. El punto que se debe tener en cuenta es que 
la posición de las gentes en la tribu y el entrelazamiento de 



175

LA IMPORTANCIA DEL TÓTEM. ESTUDIO DE LA TRIBU OMAHA

sus funciones se regulaban mediante la atribución de poderes 
diferentes a sus tótems, y que la unificación y el fortalecimien-
to de la estructura tribal, al igual que la unificación y el fortale-
cimiento de la gens, dependían del temor disuasivo al castigo 
sobrenatural ejercido por los poderes del tótem.

En este análisis rápido de las creencias y las costumbres 
de los omahas relacionadas con el tótem, no se mencionaron 
muchos rituales, mientras que las que se incluyeron se descri-
bieron sin detalles a fin de mantenernos estrictamente dentro 
de los límites de nuestro tema, pero las ideas fundamentales 
que se consideraron brevemente subyacen a todos los ritos y 
las ceremonias de la tribu.

Evidencia lingüística sobre el tótem. Ahora pasamos al lengua-
je para mostrar más pruebas sobre la importancia del tótem.

El nombre del signo concreto de la visión es Wa-hu´-be, 
algo sagrado. La palabra se aplica a otros objetos sagrados 
además del tótem, como el poste sagrado, las tiendas sagra-
das, las pipas tribales sagradas, etc.

El nombre de la sociedad religiosa siempre incluía el 
nombre de la manifestación de la visión de sus miembros, 
por ejemplo, la sociedad del Oso se llamaba Wa´-tha-be i´-
dha-e-dhe, que, si se traduce literalmente, significa ‘el Oso 
con o por compasión’, es decir, aquellos de los que el Oso se 



176

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

compadeció. I´-dha-e-dhe implica que esta compasión, esta 
piedad, fue suscitada por un humano que realizó una petición 
personal, ya sea por su apariencia miserable o por el carácter 
conmovedor de su súplica. La usanza prohibía la aplicación 
de esta palabra a las emociones generadas por la vida animal. 
Solo podía expresar un sentimiento entre hombres o entre un 
hombre y la manifestación de Wa-kon´-da. No representaba 
una idea abstracta, como la de una virtud, sino un sentimien-
to que se despertaba mediante el contacto directo con una 
necesidad. En la oración ya mencionada como parte del rito 
de la visión, el hombre hace un pedido directo a Wa-kon´-da 
(“Wa-kon´-da, aquí estoy necesitado”) y se hace referencia a 
este acto en el empleo de la palabra i´dha-e-dhe en el término 
que designa las sociedades religiosas.

El nombre de una gens indicaba el tótem, o la caracterís-
tica del grupo de tótems en una gens compuesta. Cuando se 
hablaba sobre los miembros de una gens en relación con su tó-
tem, se usaba la palabra i´-ni-ka-shi-ki-dhe inmediatamente 
después de la del tótem. Por ejemplo, al pueblo del Trueno (la 
gens In-shta´-thun-da) se lo llamaba In-gdhan -i´-ni-ka-shi-
ki-dhe: in-gdhan´, trueno; i´-ni-ka-shi-ki-dhe es una palabra 
compuesta que significa ‘ellos se transforman a sí mismos en 
un pueblo con’, es decir, con el Trueno se transforman a sí mis-
mos o se convierten en un pueblo. A la gens We’-zhin-shte, el 



177

LA IMPORTANCIA DEL TÓTEM. ESTUDIO DE LA TRIBU OMAHA

pueblo del Alce, se la llamaba On-pa i´-ni-ka-shi-ki-dhe: on-
pa, alce; con el Alce se transforman a sí mismos en un pueblo. 
La palabra i´-ni-ka-shi-ki-dhe indica claramente el carácter 
constructivo del tótem en la gens.

El conjunto de nombres que pertenecían a cada gens hacía 
referencia al signo o al tótem de un grupo familiar. Estos nom-
bres se llamaban ni´-ki-e: dicho por un jefe u originado por un 
jefe. La palabra ni´-ki-e señala el período formativo cuando se 
desarrollaban medios para transformar a la familia en un grupo 
político diferenciado; sostiene una autoridad central, un hom-
bre, un jefe; los nombres individuales que confería aludían so-
lamente al poder detrás del jefe, la manifestación de su visión 
representada en su tótem, en cuyo favor él y sus familiares se 
habían transformado en un pueblo, i´-ni-ka-shi-ki-dhe.

El equivalente osage de la palabra omaha i´-ni-ka-shi-ki-
dhe es zho´-i-ga-ra, que significa ‘asociado con’. La palabra 
otoe que se usaba para el mismo fin es ki´-gra-jhe, ‘se llaman 
a sí mismos’.

La palabra para tribu u-ki´-te, cuando se usa como verbo, 
significa ‘pelear’, ‘hacer la guerra contra enemigos externos’, lo 
que indica que la necesidad de ayuda mutua impulsaba a los 
diferentes Ton´-won-gdhon (gentes) a agruparse para lograr 
la autopreservación. Sin embargo, el orden de la agrupación, 
como vimos, estaba controlado por sus tótems.



178

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Resumen. En la palabra para tribu, en la formación de la 
gens dentro de la tribu y en el rito que ponía al individuo en 
lo que él creía ser una comunicación directa con Wa-kon´-da, 
notamos el funcionamiento de la consciencia del hombre so-
bre la inseguridad y la dependencia, y vemos sus luchas por 
comprender su entorno y por formar relaciones útiles con lo 
sobrenatural. Encontramos, en este estudio del tótem de los 
omahas, que, si bien los elementos, los animales y los frutos 
de la tierra estaban todos relacionados con el hombre por una 
vida común, esta relación se establecía en líneas discretas, y 
que, una vez que el pedido de ayuda era escuchado, el auxilio 
solo podía obtenerse por medio del Wa-hu´-be, el objeto sa-
grado, el tótem, que aportaba la ayuda sobrenatural deseada 
mediante su línea especial.

Cabe destacar que los tótems de los individuos, hasta 
donde se sabe, y los de las gentes representaban la misma 
clase de objetos o de fenómenos, y, como los tótems solo se 
podían obtener de una manera (a través del rito de la visión), 
el tótem de una gens debió originarse de ese modo y debió 
representar la manifestación de la visión de un antepasado, 
la de un hombre cuya habilidad y oportunidad sirvieron para 
convertirlo en el fundador de una familia, de un grupo de fa-
miliares que residían juntos, luchaban juntos y aprendían el 
valor de la fuerza unida.



Alice Fletcher

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

traducción  

y revisión bilingüe

Carina Ávila

Aurelia Cañete

revisión conceptual

María Cecilia Díaz

Sofía Schiff



Publicación original: Fletcher, A. C. (1895). “The Sacred Pole of the Omaha 
Tribe”. En: Import of the Totem. A study from the Omaha Tribe. Salem, 
Massachusetts: The Salem Press, pp. 270-280.

Alice C. Fletcher fue miembro Thaw y asistente de etnología, Museo Peabody, 
Universidad de Harvard, Cambridge, Massachusetts



181

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

los contenidos de dos de las tiendas sagradas de la tribu 
indígena omaha se han resguardado por su seguridad en el 
Museo Peabody en la Universidad de Harvard1. El poste sa-
grado y sus pertenencias se depositaron en 1888, mientras 
que los artículos relacionados con la tienda sagrada de la gue-
rra se habían trasladado cuatro años antes, en 1884. Estas re-
liquias son únicas y poseen un valor etnológico excepcional, y 
considero que la renuncia a estas por parte de sus guardianes 
no tiene precedente histórico. Todo sucedió de la siguiente 
manera. Cuando los cambios que llevaron a la vulnerabilidad 
de la civilización de los omahas les demostraron a sus líderes 
que ya no era posible realizar las prácticas tribales antiguas, 
surgió el interrogante de qué se debería hacer con los objetos 
sagrados que, durante generaciones, habían sido esenciales 

1. [Extraído de las Actas de la American Association for the Advancement of 
Science (Asociación Estadounidense para el Avance de la Ciencia), Vol. XLIV, 
1895.] 



182

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

en sus ceremonias y expresaban la autoridad de aquellos a 
cargo de la administración de asuntos de la tribu. Destruir 
estos artículos sagrados no era una opción, y se sugirió que 
se deberían enterrar con los jefes de la gens que estaban en-
cargados de su protección. Esta fue la manera de disponer de 
ellos que finalmente se eligió.

En ese momento, yo estaba realizando un estudio de la 
tribu. En mi opinión, parecía una desgracia que estos objetos 
venerables debieran sufrir semejante deterioro y que la histo-
ria completa de la tribu se perdiera para siempre, ya que esa 
historia hasta el momento se conocía de manera imperfecta. 
Hasta que esos artículos sagrados, tan cuidadosamente es-
condidos, se pudieran examinar, era imposible obtener una 
perspectiva interna para estudiar, desde el centro, las ceremo-
nias relacionadas con estos artículos y su relación con la auto-
nomía de la tribu. La importancia de proteger estos objetos se 
hizo cada vez más evidente y se intentó influir sobre los jefes, 
que eran sus guardianes, para evitar que se llevara a cabo el 
plan de enterramiento.

Luego de años de esfuerzos, en los que se debe dar gran 
parte del crédito al difunto Joseph La Flesche, antiguo jefe de 
la tribu, y a su hijo, los artículos sagrados finalmente se depo-
sitaron en el Museo Peabody en la Universidad de Harvard. El 
traslado incluyó incidentes dramáticos. Esto puso en evidencia 



183

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

el temor reverencial que los indios sentían por estos objetos, 
cuya apariencia sencilla daba muy poca idea del importante 
papel que habían tenido en la historia de más de una tribu 
indígena de nuestro país2.

La tribu omaha está formada por diez Töñ-wöñ-gdhöñ o 
pueblos, para los cuales, por fines prácticos, usaremos el tér-
mino gentes. Estos acampaban en un lugar fijo, en forma cir-
cular, conocido como Hu-dhu-ga, que tenía su abertura hacia 
el este. Cinco gentes acampaban a lo largo de la línea de la 
mitad norte y cinco a lo largo de la mitad sur. Cuando la tribu 
abandonaba el pueblo por la caza anual de búfalos, para la 
cual a menudo viajaban cientos de kilómetros, la abertura del 
Hu-dhu-ga siempre quedaba en la dirección en que se trasla-
daba la tribu. Sin embargo, nunca se perdía la idea de orienta-
ción, ya que, si iban hacia el oeste, el Hu-dhu-ga en forma de 
herradura giraba como en una bisagra opuesta a la abertura. 

2. Nota de revisión conceptual: en 1989, después de 101 años, el museo devol-
vió el poste sagrado a la Nación Omaha en Nebraska. Esto fue posible gracias
a negociaciones y reclamos sostenidos por los indígenas desde la década del
sesenta, y también a la cooperación de profesionales de la propia institución en
los procesos de preparación del traslado. El regreso de Umon’hon’ti fue amplia-
mente celebrado por la comunidad. Puede verse más al respecto en el documen-
tal “Return of the Sacred Pole”, disponible en el siguiente enlace: https://video.
nebraskapublicmedia.org/video/net-nebraska-presents-return-sacred-pole/ 
Último acceso en: 23/02/2024.

https://video.nebraskapublicmedia.org/video/net-nebraska-presents-return-sacred-pole/


184

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Entonces, aquello que era la mitad norte, cuando la abertu-
ra miraba hacia el este, todavía era la mitad norte cuando la 
abertura miraba hacia el oeste. En la mente del pueblo, el Hu-
dhu-ga siempre se abría hacia el este, y la tribu idealmente 
miraba hacia el sol naciente en donde fuera que instalaban 
sus tiendas.

La mitad norte del Hu-dhu-ga se llamaba In-shta-sunda, 
cuyo nombre provenía de la gens que acampaba en el pun-
to norte de la abertura. La mitad sur se conocía como Höñ-
ga-she-nu por la gens Höñga que ocupaba el lugar del medio 
entre las cinco gentes que formaban la mitad sur. Todas las 
tiendas daban o se abrían hacia el espacio delimitado por la 
línea de viviendas que formaban el Hu-dhu-ga.

Había tres tiendas reservadas para guardar los objetos sa-
grados de la tribu y se las llamaba Dte-waghu-be o tiendas 
sagradas. Una de estas contenía la parafernalia de las ceremo-
nias relacionadas con la guerra. Esta tienda se encontraba a 
corta distancia frente a las tiendas de la gens We-jin-shte, sus 
guardianes. Esta gens acampaba en el extremo sur de la aber-
tura, opuesto a la gens In-shta-sunda. Las otras dos tiendas 
sagradas estaban una al lado de la otra frente a la gens Höñga, 
que las tenía a su cargo. La tienda hacia el oeste tenía el cuero 
del búfalo blanco y la cubierta de la tienda estaba decorada en 
el exterior con tallos de maíz con la mazorca completa. En la 



185

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

tienda hacia el este, se guardaba el poste sagrado y sus perte-
nencias, y la decoración en la cubierta consistía en numerosos 
círculos rojos.

Estas tiendas eran objetos de temor, nadie podía acercar-
se o tocarlas sin ser invitado. Si una persona, un animal o un 
poste de tienda entraban en contacto accidentalmente con 
cualquiera de las tres tiendas, el objeto o la persona que ha-
bían cometido la ofensa debían presentarse ante el guardián, 
quien los lavaba con agua tibia y los cepillaba con un ramillete 
de artemisia para evitar el mal que, según se creía, se producía 
por dicha profanación.

El poste sagrado está hecho de álamo, tiene 2,50 m de lar-
go y muestra marcas de gran antigüedad. Ha estado sujeto a 
manipulación y se le ha retirado la corteza. Los dos extremos 
del poste están rebajados y se les ha dado forma. La parte su-
perior o “cabeza” ha sido redondeada en forma de cono y el 
extremo inferior ha sido recortado en una punta roma. La cir-
cunferencia cerca de la cabeza es de 15,2 cm. En la parte media 
alcanza los 19 cm y disminuye hacia la base hasta llegar a los 
14,6 cm. En el extremo inferior, sujeta con tiras de cuero cur-
tido, hay una pieza de madera dura, probablemente de fresno, 
que tiene 55,25 cm de largo. Esta pieza está redondeada en la 
parte superior y tiene una muesca para evitar que las tiras se 
resbalen. Su extremo inferior es afilado para poder clavarse 



186

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

con facilidad en el suelo. En el poste sagrado, se observa una 
grieta que se extiende por varios centímetros por encima de 
su base. Esto, probablemente, ha alimentado la idea moderna 
de que esta base se había agregado para reforzar o reparar el 
poste debido a su desgaste por el uso prolongado. Sin em-
bargo, el poste por sí solo no muestra indicaciones de haber 
estado alguna vez en el suelo. No hay evidencias de deterioro 
como se muestran en la base, cuya parte superior aplanada 
prueba que se enterraba en el suelo. Asimismo, el nombre de 
esta pieza de madera es Zhi-be, ‘pierna’, y, como el poste re-
presenta a un hombre y como el nombre Zhi-be no se aplica a 
una pieza de madera unida a un poste alargado, es probable 
que originalmente al poste se le haya agregado una pieza de 
madera como pierna.

Sobre esta Zhi-be o pierna, descansaba el poste. Nunca 
estuvo en posición vertical, sino que se lo colocaba inclinado 
hacia adelante en un ángulo de aproximadamente cuarenta y 
cinco grados, y se lo sostenía con firmeza mediante una rama 
atada a unos 1,46 m de la “cabeza”. El nombre originario de 
este soporte es I-möñ-gdhe, un bastón como en el que se apo-
yan los ancianos.

En la parte superior o “cabeza” del poste, hay atado un 
cuero cabelludo de gran tamaño, ni-ka nöñ-zhi-ha. En uno de 
los extremos, a 14,5 cm de la “cabeza”, se observa una pieza 



187

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

de cuero atada al poste con bandas de piel curtida. Este envol-
torio cubre una cesta de ramitas y plumas rellena ligeramente 
con el plumón de la grulla. La longitud de este atado de cuero 
es de 44,5 cm y su circunferencia tiene cerca de 50 cm. Sin 
embargo, esto no da una idea precisa del tamaño de la cesta 
cuando se abría para la ceremonia, ya que la cubierta se ha en-
cogido con el tiempo. Este verano se cumplieron veinte años 
desde que se realizó la última ceremonia y se colocó el envol-
torio como se encuentra en la actualidad. 

Se dice que este atado representa el cuerpo de un hombre. 
Se lo conoce con el nombre A-khöñ-da bpa, palabra que se 
emplea para designar la protección de cuero que el indio lleva 
en la muñeca para resguardarse de la cuerda del arco. Este 
nombre ofrece evidencia certera de que el poste tenía como 
intención simbolizar a un hombre porque ninguna otra criatu-
ra podría usar una protección para la cuerda del arco. Además, 
indicaba que el hombre simbolizado era, a la vez, proveedor y 
protector de su pueblo. 

El paquete que lo acompañaba contenía diferentes artícu-
los que se usaban en las ceremonias del poste sagrado. Este 
paquete consiste en una pieza alargada de cuero de búfalo 
que, al enrollar su contenido, forma un envoltorio cilíndrico 
de aproximadamente 80 cm de largo y 60 cm de circunferen-
cia. Estaba amarrado con bandas de cuero sin curtir y se lo 



188

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

llamaba Wa-dhi-gha-be, que literalmente significa cosas des-
pellejadas y hacía referencia a los cueros cabelludos que se 
guardaban en el paquete. Cuando abrí el paquete en el museo, 
encontré nueve cueros cabelludos en su interior, y algunos de 
ellos muestran signos de un desgaste considerable. Todos son 
muy grandes, y en uno hay restos de una pluma, que se ha 
deteriorado, aunque queda el cálamo.

En ese paquete, también estaba guardada la pipa que per-
tenecía al poste y que se usaba en sus ritos. El caño es cilíndri-
co y tiene 89 cm de longitud. Es probable que sea de fresno 
y tiene marcas de un uso prolongado. La cazoleta es de catli-
nita roja, de 12,5 cm en su mayor longitud y de 7,2 cm de alto. 
La cazoleta propiamente dicha tiene 4,5 cm de alto desde la 
base. A los lados y en la parte inferior de la piedra, hay ciertas 
figuras grabadas que son difíciles de determinar, puede tratar-
se de la representación convencional de un ave que agarra la 
pipa. Las líneas de las figuras están rellenas con una sustancia 
negra semilustrosa compuesta de materia vegetal que le da al 
diseño un bajorrelieve completo. Esta sustancia de color ne-
gro también está en la parte frontal y trasera de la cazoleta y 
queda una banda de color rojo en los laterales. El efecto que 
se logra es el de una pipa con incrustaciones de color negro 
y rojo. Cuando se fumaba esta pipa, el extremo de piedra se 
apoyaba en el suelo. No se levantaba, sino que se arrastraba 



189

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

del caño cuando se pasaba entre los hombres mientras esta-
ban sentados en la tienda sagrada o recinto. Para evitar que la 
cazoleta se cayera, lo cual hubiera sido un desastre, se perforó 
un orificio en un pequeño reborde en el extremo de la pipa de 
piedra donde se colocaba el caño de madera y, a través de este 
orificio, se pasaba un extremo de una cuerda hecha de tendón 
y se ajustaba. El otro extremo de la cuerda se ajustaba de ma-
nera segura a aproximadamente 13 cm del caño por encima de 
la entrada en la cazoleta de la pipa de piedra.

La rama que se usaba para limpiar esta pipa, Ni-niu-dhu-
ba-thki, se guardaba en un estuche o funda de junco que se 
enrollaba con una fina cuerda de cabello humano y se ajusta-
ba con pedazos de tendón fino. En el extremo inferior de la 
funda había una pluma, que se decía que era de la grulla. Solo 
queda una parte del cálamo. En el paquete había hierba dul-
ce, Pe-zthe-zthöñ-thta, y cedro, ma-zthi, partidos y atados en 
manojos. Cuando se llenaba la pipa, se esparcían estos trozos 
de hierba y cedro sobre el tabaco para que, al encenderla, fue-
ran los primeros en consumirse y así presentar una agradable 
ofrenda de humo.

En el paquete había siete flechas llamadas Monpe-
dhum-ba. Los astiles de las flechas están bastante rotos. 
Originalmente medían 45,6 cm de largo, y tenían plumas de 
la grulla y cabezas de piedra. Quedan partes de los cálamos de 



190

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

las plumas, pero se han perdido las cabezas de flecha. Los con-
tenidos del paquete se completan con un manojo de cuerdas 
de tendón, pintura roja Wa-the-zhi-de, que se usaba para pin-
tar el poste, y un cepillo de apariencia curiosa. El cepillo está 
hecho de una pieza de cuero y uno de los bordes está cortado 
formando flecos gruesos. El cuero se enrollaba y se ataba con 
bandas. Con esto se armaba un utensilio tosco para aplicar en 
el poste la pintura mezclada con grasa de búfalo.

Aquellas personas que visiten el Museo Peabody en la 
Universidad de Harvard notarán algo parecido a piezas de 
corteza gruesa en la parte superior del poste sagrado. Es la 
pintura seca que permanece de las numerosas unciones del 
poste, en una ceremonia que era a la vez una ofrenda de agra-
decimiento por las cacerías exitosas y una oración por la pros-
peridad en el futuro. La unción o pintura del poste se realiza-
ba en julio, al final de la cacería anual de búfalos, después de 
que la tribu hubiera alcanzado la zona de caza donde se sentía 
razonablemente a salvo de sus enemigos. La costumbre anti-
gua, antes de lo que recordaba el hombre más anciano y tal 
como me relató el jefe de la gens Höñga en 1888, consistía en 
realizar esta ceremonia dos veces al año después de la cacería 
de verano e invierno, pero, según lo que recordaban él y su 
padre, solo se había celebrado en verano.



191

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

La rápida destrucción de las manadas de búfalos en la dé-
cada posterior a 1870 provocó a los indios no solo un doloroso 
malestar físico, sino también una gran angustia mental. Las 
ceremonias religiosas necesitaban del búfalo para su celebra-
ción y su desaparición, que al ser repentina les pareció sobre-
natural, contribuyó a que los indios se desmoronaran tanto 
moral como socialmente. Nadie puede tolerar que sus ritos 
sagrados queden anulados en un día y preservar su equilibrio 
mental.

Después de varias cacerías infructuosas de la tribu, la po-
breza sustituyó a la abundancia anterior. Frente a la angustia 
de la mente y el cuerpo, al no ver otra manera de alivio, se 
instó a las personas a realizar la ceremonia de unción del pos-
te, aunque la mala fortuna en la cacería había hecho que esto 
fuera completamente imposible. Se sugirió un nuevo plan me-
diante el cual se podría hacer la ceremonia y, tal como se anhe-
laba, se restauraría la bendición de la abundancia para el pue-
blo. La tribu tenía un monto de dinero a su favor, adeudado 
por los Estados Unidos como pago por las tierras cedidas y, a 
través de su agente3, pidieron esa suma, ya que la necesitaban 

3. Nota de revisión conceptual: el agente indio era una figura prevista por la 
legislación norteamericana de ese entonces, que actuaba como intermediario 
entre las tribus y el gobierno federal. 



192

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

para comprar treinta cabezas de ganado. El agente, que com-
prendía poco el problema de los indios a su cargo o el moti-
vo de su solicitud, escribió al Departamento del Interior en 
Washington, “Los omahas tienen la tradición de que, cuando 
no realizan la cacería de búfalos, deben, al menos una vez al 
año, sacrificar algunas cabezas de ganado y realizar un festín”. 
Esta interpretación del deseo de los indios de gastar su propio 
dinero en la compra de los medios con los cuales esperaban 
realizar ritos que pudieran traer de vuelta a los búfalos y sal-
varlos de un futuro desconocido y aterrador es un comentario 
significativo de lo poco que entendían la vida real de los indios 
aquellos designados para guiarlos en nuevas maneras de vivir 
y pensar. El ganado se compró con un costo de aproximada-
mente 1000 dólares. La ceremonia se realizó, pero, lamenta-
blemente, las condiciones no cambiaron. La tribu gastó dinero 
una segunda vez, pero no hubo éxito. Cada mes se fortalecían 
nuevos intereses e influencias. Las costumbres antiguas no se 
podían adaptar a las nuevas maneras impuestas al pueblo. El 
Gobierno y algunos de los propios indios se opusieron a reali-
zar más gastos. Pasaron uno, dos y hasta tres años, y el poste 
permaneció en silencio en su tienda, temido, como un objeto 
poderoso que podía causar daño, pero que parecía incapaz de 
devolver al pueblo la prosperidad de antaño.



193

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

En 1888 cuando el poste se colocó finalmente en un lu-
gar seguro en el museo de la Universidad de Harvard, pare-
cía muy importante proteger su leyenda que el jefe de Höñga 
conocía. El temor que inspiraba el poste era tal que parecía 
imposible obtener esa información deseada, pero finalmente 
se logró. Un día de verano en septiembre, el jefe, Shu-de-na-
zhe, fue a la casa de Joseph La Flesche para contar la tradición 
de su pueblo, tal como se atesoraba con la leyenda del poste.

Fue un día memorable. La cosecha había terminado y las 
altas pilas de trigo proyectaban sus sombras sobre los campos 
de rastrojos que alguna vez estuvieron cubiertos de hierba de 
búfalo. El pasado había desaparecido irrevocablemente. El an-
ciano había dado su consentimiento para hablar, pero no sin 
recelos, hasta que su antiguo jefe aceptó con alegría recibir 
cualquier castigo que pudiera ocurrir tras la revelación de es-
tas tradiciones sagradas, lo que se consideraba una profana-
ción punible con medios sobrenaturales.

Mientras el anciano jefe hablaba, golpeaba continuamen-
te el piso con una pequeña rama que sostenía en la mano para 
marcar el ritmo propio del tamborileo de un hombre que in-
vocaba los poderes invisibles durante la celebración de ciertos 
ritos. Miraba hacia abajo, y hablaba pausadamente y en voz 
baja, como si solo hablara consigo mismo. La escena en esa 
pequeña habitación donde los cuatro estábamos sentados 



194

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

era solemne como las ceremonias de un pasado que una vez 
estuvo lleno de actividad humana y esperanza. El temor que 
inspiraba el poste se reforzaba en su misma desaparición. Por 
una singular coincidencia, una enfermedad fatal se abatió so-
bre Joseph La Flesche casi al final de esa entrevista, que duró 
tres días, y a las dos semanas falleció en la misma habitación 
donde se había revelado la leyenda del poste.

De acuerdo con la leyenda, el momento señalado para la 
ceremonia de la unción del poste era en la luna, o mes en que 
el búfalo bramaba, a finales de julio. Debía ser luego de la 
cuarta cacería de la tribu, después de que se hubiera realizado 
cuatro veces la ceremonia en que se tomaban veinte lenguas 
de búfalos y un corazón. Entonces, la subdivisión Wa-ghdhe-
ghe-töñ de la gens Höñga, que estaba a cargo del poste, lla-
maba a los siete jefes principales, que conformaban la oligar-
quía, a la tienda sagrada para tratar los asuntos preliminares. 
Se sentaban allí, con la tienda bien cerrada, vestidos con una 
especie de túnica de búfalo usada en las ceremonias, el pelo 
quedaba del lado de afuera y la cabeza caía sobre el brazo iz-
quierdo. Los jefes fumaban la pipa que pertenecía al poste y 
comían la comida proporcionada en cuclillas sin usar un cu-
chillo o cuchara, y así imitaban la manera de alimentarse del 
búfalo. Debían tener cuidado de no dejar caer la comida. Sin 
embargo, si un bocado caía al suelo, se empujaba con cuidado 



195

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

hacia el fuego. Se creía que el poste deseaba ese bocado y, 
como dice la leyenda, “nadie debe tomar nada que el poste 
reclame”.

Cuando el consejo acordaba el día para la ceremonia, se 
enviaban corredores4 para buscar una manada de búfalos. Si 
encontraban una en un plazo de cuatro días, se la consideraba 
una manada sagrada y la cacería proporcionaba carne fresca 
para la próxima ceremonia. No obstante, si en el plazo de cua-
tro días los corredores no encontraban una manada, se usaba 
la carne seca conservada de las cacerías anteriores.

En este consejo preliminar, cada jefe tomaba un junco de 
un manojo que se guardaba en la tienda sagrada y menciona-
ba el nombre de un hombre de proezas valerosas. Cuando se 
había mencionado una determinada cantidad de estos hom-
bres valientes, los Höñga entregaban los juncos al mensajero 
tribal para que los distribuyera entre los hombres designados. 
Al recibir el junco, estos hombres se dirigían a la tienda sagra-
da y, devolviendo sus juncos a los Höñga, aceptaban la distin-
ción que se les había conferido. Ahora era su deber visitar las 
tiendas de la tribu y seleccionar de cada una un poste que se 
utilizaría en la construcción de un recinto para las ceremonias. 

4. Nota de traducción: optamos por traducir “runners” por “corredores”, ya que 
indica la manera en que se trasladaban estos enviados.



196

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Para ello, ingresaban en la tienda y golpeaban el poste elegi-
do, mientras narraban las valientes hazañas de su vida pasada. 
Estos hombres eran seguidos por hombres designados de la 
gens Höñga, con sus esposas, que retiraban los postes selec-
cionados y los trasladaban a las inmediaciones de la tienda sa-
grada. Allí se los colocaba y cubría para formar una estructura 
semicircular. Esta se erigía en el emplazamiento de la tienda 
sagrada, que se constituía allí, y quedaba abierta hacia el cen-
tro del círculo tribal. Como en su construcción se utilizaban 
los postes tomados de todas las tiendas en la tribu, esta tien-
da comunitaria representaba los hogares del pueblo.

Hasta este momento, era posible que la tribu se hubiera 
estado trasladando y acampando cada día, pero ahora se hacía 
un alto hasta el final de la ceremonia. Los Höñga convocaban 
a la tienda comunitaria a los siete jefes y a los líderes, quienes 
ocupaban sus lugares. Todos usaban la túnica de búfalo de 
manera ceremonial. En esta ocasión, el mensajero llevaba una 
banda de lana apelmazada de búfalo alrededor de la cabeza. 
Esta banda tenía una pluma de águila aterciopelada colocada 
verticalmente. 

El poste sagrado se llevaba adelante al borde de la tienda 
comunitaria de modo que estuviera inclinado hacia el centro 
del Hu-dhu-ga. Delante de este, se hacía un círculo en el sue-
lo, se retiraba el césped y la tierra quedaba suelta y fina.



197

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

Desde este momento hasta el final de los ritos, todos los 
caballos debían permanecer fuera del Hu-dhu-ga y las perso-
nas no podían deambular por el recinto ni atravesarlo. Para 
hacer cumplir esta norma, se asignaban dos hombres como 
guardias en la entrada del círculo tribal.

Los ocupantes de la tienda comunitaria fumaban la pipa 
que pertenecía al poste sagrado y llevaban el manojo de vari-
llas. A medida que cada jefe tomaba una varilla, mencionaba 
el nombre de un hombre que debía vivir en su propia tienda 
como jefe de familia y no depender de parientes (lo que lla-
maríamos cabeza de familia). Cuando el jefe mencionaba el 
nombre, el mensajero se acercaba al poste y lo gritaba fuerte 
para que toda la tribu lo escuchara. Si el nombre dado era el 
de un jefe, el mensajero lo sustituía por el de uno de sus hi-
jos jóvenes. Se esperaba que el hombre nombrado enviara en 
las manos de sus hijos el trozo de carne de búfalo más fino y 
con mayor contenido de grasa, un corte en particular cono-
cido como te-zhu. Si la carne era demasiado pesada para los 
niños, los padres ayudaban a llevarla a la tienda comunitaria. 
Los más pequeños estaban sumamente atemorizados y tenían 
especial temor a la grasa que se usaba en el poste. Por eso, 
cuando caminaban lentamente, cada tanto, se detenían para 
limpiar sus dedos pequeños en el pasto y, de ese modo, evitar 
cualquier vergüenza o posible culpa de sacrilegio.



198

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Si alguien se negaba a hacer esta ofrenda al poste, le caería 
un rayo, sería herido en combate o perdería una extremidad al 
clavársele una astilla en el pie.

La recolección de la carne duraba tres días, en los cuales 
los Höñga cantaban a intervalos, de día y de noche, las can-
ciones sagradas, que retumbaban en todo el campamento y 
entraban en los sueños de los niños.

Primero, se entonaban las canciones que pertenecían al 
ritual del maíz y luego aquellas relacionadas con la cacería, 
todas en la secuencia correcta. Si se cometía un error en el or-
den, los Höñga levantaban las manos y lloraban fuerte, hasta 
que el mensajero, que se acercaba desde el poste sagrado, les 
secaba las lágrimas con sus propias manos, y cesaba el llanto y 
continuaban los cantos.

En la mañana del cuarto día, la carne se distribuía en el 
suelo delante del poste en filas paralelas, a lo largo y ancho 
de la vivienda comunitaria. Luego, el guardián del poste y su 
esposa se adelantaban para realizar su parte en la ceremonia. 
Él usaba la camisa y el pantalón habituales y llevaba pintadas 
dos bandas rojas en las mejillas. La mujer usaba sobre su ves-
tido de gala una túnica de búfalo con la piel hacia afuera que 
estaba pintada de rojo, al igual que sus mejillas. En su cabello 
negro brilloso, había secciones del mismo color y, en el talón 



199

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

de cada uno de sus mocasines, se colocaba un mechón de pelo 
de búfalo como si fuera una cola.

Las canciones precedían y describían cada acto del guar-
dián. Cuando estaba por cortar la grasa de la carne ofrecida 
al poste, los Höñga cantaban la canción del cuchillo y, en la 
cuarta repetición, el guardián empuñaba el cuchillo. Entonces, 
a la cuarta repetición de otra canción, cortaba la grasa y la de-
positaba en un recipiente de madera grande que su esposa 
llevaba. En este recipiente, se amasaba la grasa blanda con una 
arcilla particular que se tornaba roja en la cocción, hasta for-
mar una pintura con la que el guardián untaba el poste.

En el círculo excavado delante del poste, se encendía es-
tiércol de búfalo y arriba se le colocaba hierba dulce y hojas de 
cedro. Por ese humo, se pasaban las siete flechas para su puri-
ficación y consagración. Entonces, se retiraba el cuero que cu-
bría el cuerpo del poste y la mujer se acercaba y tiraba las siete 
flechas, una por una, por la cesta que quedaba expuesta. Cada 
flecha tenía una canción especial. Si una flecha atravesaba sin 
problemas la cesta y se clavaba en el suelo, todas las personas 
gritaban de alegría, ya que indicaba una victoria especial en la 
guerra y éxito en la cacería.

A continuación, se juntaba la carne de búfalo y se la re-
servaba para después. Se hacían cuatro imágenes con hier-
ba y pelo y se las colocaba delante del poste. Estas figuras 



200

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

representaban a los enemigos de la tribu. Luego el mensajero 
se adelantaba gritando: “Apiádense de mí, jóvenes míos, y dé-
jenme completar mis ceremonias una vez más”. Esto signifi-
caba que los hombres de la tribu debían dejar de lado todos 
los demás asuntos y consideraciones, y dedicarse al papel que 
debían desempeñar en el acto final de la ceremonia.

Mientras los guerreros se colocaban sus adornos y sus to-
cados de guerra hechos con plumas de águila, y preparaban 
sus armas para una batalla simulada ante el poste, en la que 
debían representar en detalle sus valientes proezas bélicas 
del pasado, la multitud se reunía en uno de los extremos de la 
tienda comunitaria para tener una vista privilegiada del dra-
mático espectáculo.

Algunos guerreros aparecían montados a caballo fuera del 
campamento y atacaban gritando: “¡Han llegado! ¡Han llega-
do!”. (Esto se hacía de una manera muy realista para engañar a 
las personas y hacerles creer que se trataba de un ataque real 
de un enemigo, y lograr la confusión momentánea de toda la 
tribu). Los guerreros disparaban contra las imágenes situadas 
delante del poste, y los jefes que se encontraban dentro de la 
tienda comunitaria les disparaban en su defensa. Esta embes-
tida se realizaba cuatro veces y luego se capturaban las imá-
genes y se las trataba como conquistadas. Con este emotivo 
drama, que se llamaba “Ataque al Wa-ghdhe-ghe”, o poste, las 



201

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

ceremonias llegaban a su fin. De acuerdo con la leyenda, estas 
ceremonias se instituían para “mantener unido al pueblo”.

Al día siguiente, se realizaba la He-di-wa-chi, bajo la direc-
ción de la gens Inke-tha-be. Toda la tribu, hombres, mujeres 
y niños, participaban. La He-di-wa-chi era una danza en torno 
a un poste que había sido cortado y pintado para la ocasión 
con ceremonias características. Luego de esta danza, el cam-
pamento se desarmaba y cada familia seguía sus propios de-
seos. Todas las reglas y plazos regulares de caza llegaban a su 
fin por esa temporada.

La leyenda cuenta que el hallazgo del poste se produjo 
mientras se celebraba un consejo entre los cheyenes, aricke-
rees, pawnees y omahas, que en ese momento incluía lo que 
hoy son las tribus ponkas y iowas. El objetivo del consejo era 
acordar los términos de paz y decidir las reglas sobre la guerra 
y la caza.

La leyenda cuenta lo siguiente: “En esa época, un joven 
que había estado deambulando regresó y dijo: ‘Padre, he visto 
un árbol maravilloso’ y lo describió. El anciano guardó silencio, 
ya que todavía no se había acordado nada entre las tribus.

El joven volvió a visitar el árbol y, a su regreso, le repitió a 
su padre la historia de lo que había visto.

El anciano permaneció en silencio, ya que los jefes todavía 
seguían deliberando.



202

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Al final, cuando se había llegado a un acuerdo entre las 
tribus, el anciano mandó a llamar a los jefes y les dijo:

‘Mi hijo ha visto un árbol maravilloso. Los pájaros del true-
no van y vienen sobre este árbol y forman un camino de fuego 
que deja cuatro senderos de hierba quemada hacia los cuatro 
vientos. Cuando los pájaros del trueno se posan en el árbol, 
este se enciende en llamas y el fuego sube hasta la copa. El 
árbol sigue ardiendo, pero nadie puede ver el fuego, excepto 
por la noche’.

Cuando los jefes escucharon este relato, enviaron a corre-
dores para que vieran qué podía ser. Los corredores volvieron 
y contaron la misma historia, cómo el árbol permanecía en lla-
mas durante la noche. Luego todo el pueblo celebró un conse-
jo en el que acordaron correr una carrera hasta el árbol y ata-
carlo como si fuera un enemigo. Los jefes dijeron: ‘Correremos 
hacia él; colocaos vuestros adornos y preparaos como para la 
batalla’.

Entonces, los jóvenes se desnudaron, se pintaron, se colo-
caron sus adornos y partieron hacia el árbol, que estaba cerca 
de un lago. Los hombres corrieron y un ponka llegó primero y 
lo golpeó como lo haría con un enemigo.

Luego talaron el árbol y cuatro hombres, caminando en 
fila, lo llevaron sobre sus hombros hasta el pueblo. Durante 
cuatro noches, las personas cantaron las canciones que se 



203

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

habían compuesto para el árbol mientras celebraban el con-
sejo. El árbol fue llevado al interior del círculo de tiendas y se 
le armó una tienda. Los jefes trabajaron en el árbol, le dieron 
forma y lo llamaron ser humano. Hicieron una cesta de ramas 
y plumas y la ataron a la mitad del poste para formar un cuer-
po. Luego dijeron: ‘¡No tiene cabello!’. Entonces, enviaron a 
buscar un cuero cabelludo grande y lo colocaron en la parte 
superior del poste a modo de cabello. Enviaron a un mensa-
jero para contarles a las personas que, cuando todo estuviera 
terminado, deberían ver el poste.

Luego pintaron el poste, lo colocaron frente a la tienda, 
apoyado sobre un bastón y convocaron a todo el pueblo, y 
todo el pueblo acudió: hombres, mujeres y niños. Cuando to-
das las personas se habían juntado, el jefe se puso de pie y 
dijo:

‘Ahora tienen ante ustedes un misterio. Cuando estemos 
en apuros, le traeremos nuestros problemas a él. A él le harán 
ofrendas y pedidos; todas sus oraciones deben estar acompa-
ñadas de ofrendas. Este (poste) pertenece a todo el pueblo, 
pero estará al resguardo de una sola familia y el liderazgo es-
tará a su cargo. Si alguien desea liderar (es decir, convertirse 
en jefe y asumir la responsabilidad de gobernar al pueblo), les 
hará regalos a los guardianes y ellos le darán autoridad’.



204

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Cuando todo terminó, el pueblo dijo: ‘Asignemos un mo-
mento para volver a pintarlo y representar ante él las batallas 
que hemos librado’. Entonces, se fijó el tiempo en la luna en 
que bramaban los búfalos. 

Luego siguieron los detalles de la ceremonia que ya se des-
cribió y se finalizó con estas palabras: ‘Este fue el origen de la 
ceremonia y se acordó que se debía mantener’.

La leyenda continúa: El pueblo empezó a orar al poste para 
pedirle coraje y trofeos en la guerra y sus oraciones fueron res-
pondidas. El poste está conectado con el trueno y la guerra, la 
autoridad de los jefes y de la caza”.

En la época en que se descubrió el poste, la tradición de 
los omahas y de los ponkas coincidía en afirmar que el pueblo 
vivía en una aldea cerca de un lago y que el árbol, que, evi-
dentemente, estaba a cierta distancia del campamento, crecía 
cerca de un lago. La posición exacta de esta aldea aún no se ha 
identificado, pero es muy probable que no haya estado a gran 
distancia de la cantera de piedra de la pipa roja en la parte 
sudoeste de Dakota del Sur.

El tiempo me impide realizar una enumeración de mis in-
vestigaciones históricas al respecto, pero los registros más an-
tiguos y los mapas auténticos indican que el poste no se pudo 
haber cortado después de 1673.



205

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

El establecimiento del orden de jefatura y el gobierno de la 
tribu, tal como se ha conocido durante el presente siglo, pre-
cede la institución del poste. Numerosos cambios políticos ya 
se habían producido antes de ese evento.

En este momento no puedo contar ni analizar la leyenda 
de los siete ancianos, de quienes se decía que habían insti-
tuido el gobierno de los siete jefes y que habían establecido 
la Ni-ni-ba-töñ o la subgens de la pipa en algunas de las diez 
gentes de la tribu. Esta leyenda trata sobre un cambio político 
y una innovación religiosa muy anteriores a la llegada del pos-
te sagrado. Cuando los siete ancianos introdujeron las pipas 
tribales sagradas, ya había en la tribu tres grupos distintivos 
de insignias de otras tantas formas de culto, a saber:

Las cuatro piedras sagradas, bajo la custodia de la gens 
Ma-thiñ-ga-ge-he, con su ritual particular.

El paquete de honor, la concha sagrada y el poste de cedro 
rojo, de los ritos del Trueno, a cargo de la gens We-jin-shte.

Los cantos y el ritual de Hede-wache, encomendados a la 
gens Inkethabe.

El ingreso de los omahas en el grupo de tribus que acor-
daron respetar y observar la ceremonia de las Wa-wañ —pi-
pas o calumets de la paz— no solo moderaba el culto al Sol 
a través de las enseñanzas del ritual de esta ceremonia, sino 
que también abría un nuevo camino al honor tribal por el cual 



206

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

un hombre valiente y laborioso podría alcanzar la igualdad 
con los jefes hereditarios en el gobierno de la tribu. Las pipas 
rituales sagradas tenían la misma función dentro de la tribu 
que las Wa-wañ o calumets de la paz tenían entre diferentes 
tribus. También estaban ornamentadas con las cabezas de pá-
jaro carpintero características, el mandril superior girado ha-
cia atrás y pintado de la misma manera que en las calumets 
de la paz. En una de estas pipas tribales, se colocaban siete de 
estas cabezas en fila, que hacían referencia a los siete jefes, en 
la otra pipa solo había una cabeza, que simbolizaba la unidad 
de autoridad que se debía alcanzar por unanimidad de los sie-
te jefes en todas las decisiones.

Durante mucho tiempo, los postes se habían usado en la 
tribu como símbolos de creencias religiosas y de autoridad.

La He-di-wa-chi y su poste demuestran signos de una gran 
antigüedad, y no parece improbable que surgiera de la misma 
raíz que la danza del Sol de los dakotas que se ha desarrollado 
de manera muy diferente. 

El poste de los ritos del Trueno, que pertenecía a la tienda 
sagrada de la guerra y estaba bajo el cuidado de la gens We-
jin-shte, estaba hecho de cedro rojo, medía 1,25 m de longitud 
y llevaba atada una Zhi-be o pierna de 61 cm de largo. Un palo 
redondeado como un garrote de 43 cm de largo, también de 
cedro rojo, estaba atado en la mitad del poste. Los dioses del 



207

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

Trueno usaban garrotes como armas. Uno de los cantos ritua-
les de la tienda de la guerra decía: “¡Tu abuelo, observarlo da 
temor. Cuando tu abuelo levanta el gran garrote, observarlo 
da temor!”. Antiguamente, cuando se celebraban los ritos en 
primavera, al escuchar el primer trueno, una parte de la cere-
monia consistía en pintar el poste.

Es probable que este poste fuera el prototipo del poste 
sagrado. Los dos tienen características en común: la Zhi-be o 
pierna, el cuerpo de uno es el garrote del trueno y al del otro 
se lo llamaba como al escudo que usaban los guerreros para 
proteger la muñeca de la cuerda. Los dos postes se pintaban 
con la debida ceremonia en los momentos señalados. Ambos 
hacían referencia más o menos directamente al Trueno, y cual-
quier profanación realizada a cualquiera de los dos era ven-
gada por ese poder y el culpable era alcanzado por un rayo. 
Se recordará que la atención se centró primero en el árbol de 
donde se modeló el poste sagrado, por los pájaros del trueno 
que provenían de los cuatro cuadrantes y por la misteriosa lla-
ma que siguió. De esta manera, el poste apareció en las men-
tes de las personas dotado con el poder sobrenatural de los 
antiguos dioses del Trueno.

Al principio, el gobierno de los siete jefes se limitó a go-
bernantes hereditarios, procedentes de ciertas subdivisiones 
de determinadas gentes. A través de un proceso lento, con 



208

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

el paso del tiempo, los hombres capaces llegaron al poder, y 
los honores fueron ganados y ostentados por aquellos que 
el pueblo reconocía como líderes, hasta que, finalmente, la 
oligarquía de los siete se volvió representativa de los logros 
individuales y de las gentes y subgentes que hasta entonces 
habían sido excluidas de participar en los asuntos guberna-
mentales de la tribu.

El nombre dado al poste sagrado, Wa-ghdhe-ghe, es el tes-
timonio de este cambio político en la jefatura. Wa-ghde-ghe 
está formado por el prefijo wa-, que indica el poder de hacer, 
y ghdhe-ghe, el nombre de la ceremonia de colocación de la 
marca de honor en la hija de un jefe. (Esto consistía en tatuar 
un pequeño punto circular de aproximadamente media pulga-
da de diámetro en la frente, el pecho y la espalda justo debajo 
del cuello. De este se proyectaba un círculo con cuatro puntos 
equidistantes. Estos símbolos hacen referencia al sol y a los 
cuatro cuadrantes). El derecho a colocar la marca de honor en 
una hija no era hereditario, pero se podía obtener mediante la 
realización de cientos de actos determinados, llamados Wa-
dhiñ-e-dhe. El nombre del poste, Wa-ghdhe-ghe, significa ‘el 
poder de hacer o de llevar a cabo esta ceremonia’, ghdhe-ghe, 
‘la marca de honor’.

El poste sagrado de los omahas era, como hemos visto, 
apenas una innovación como símbolo, aunque representaba 



209

EL POSTE SAGRADO DE LA TRIBU OMAHA

la autoridad de las nuevas ideas que se habían desarrollado 
lentamente dentro de la tribu. En la tribu y en sus ceremo-
nias, nada de lo que se había logrado en el pasado se perdía, 
ya que se reconocía el control sobrenatural del hombre junto 
con su capacidad para alcanzar por sí mismo honor y rango. 
Es testimonio de que la sociedad, incluso en sus condiciones 
tribales primitivas, no es una masa inerte de personas, sino 
una organización que funciona de acuerdo con leyes similares 
a aquellas que hemos aprendido a reconocer como instrumen-
tales en el desarrollo de la mente del hombre.



traducción

Juliana Cabanillas

Rocío Fantín 

coordinación  

y revisión bilingüe

Lorena Baudo

revisión conceptual

María Cecilia Díaz

Ana Prado

Matilda Evans Stevenson 

ZUÑI Y LOS ZUÑI 



Publicación original: Stevenson, M. E. (1881). Zuñi and the Zuñians, pp. 1-30.



212

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Prefacio

Para que los lectores de este artículo puedan entender los me-
dios por los cuales pude recabar la información aquí conteni-
da, formulo la siguiente aclaración:

En el verano de 1879, acompañé la expedición enviada por 
el Prof. J. W. Powell, etnólogo estadounidense, para visitar los 
pueblos de Nuevo México y Arizona, con el propósito de es-
tudiar los hábitos y las costumbres, entre otras prácticas, de 
esas extrañas gentes y armar una colección de todos los ins-
trumentos de piedra y cerámica que pudiéramos recoger.

El grupo, a cargo de James Stevenson, avanzó desde 
Washington directo hacia Santa Fe, Nuevo México, cruzan-
do las llanuras a través de la Ferrovía de Atchison, Topeka y 
Santa Fe. Bajo la excelente dirección de los oficiales de la línea 
del ferrocarril, esta ferrovía llegó a ser una de las mejores del 
país. Los esfuerzos por preservarla se evidencian no solo en el 
rápido aumento de los viajes por esa línea, sino también en el 



213

ZUÑI Y LOS ZUÑI

crecimiento constante y acelerado de la población a lo largo 
del valle de Arkansas y en Nuevo México. Ninguna otra ruta 
hacia el lejano Oeste ofrece tantos atractivos para realizar ob-
servaciones científicas como esta. Las expediciones con fines 
universitarios y científicos, como también los viajes de placer 
hacia la región del oeste, deberían, sin dudas, recorrer esta 
ruta como vía de ida o de regreso.

Al llegar a Santa Fe, hicimos de esta ciudad el punto de 
partida para comenzar el estudio. Nos llevó alrededor de una 
semana conseguir el medio de transporte y los suministros ne-
cesarios para emprender el trabajo que teníamos por delante.

Al general Sherman, que manifestó un gran interés por el 
objetivo que teníamos en mente, le debemos la concreción 
de la expedición. No solo solicitó a los tenientes coroneles 
del oeste que nos prestaran toda la ayuda necesaria, sino que 
también nos brindó su conocimiento sobre algunos de los te-
mas más importantes de la investigación.

Al general Edward Hatch, al mando del distrito de Nuevo 
México, agradecemos profundamente el interés personal que 
mostró en nuestras investigaciones y la ayuda material que 
nos brindó, de manera directa o como intermediario, sin la 
cual no habríamos podido llevar a cabo este trabajo.

Por cortesía del Prof. Powell, que siempre está dispues-
to a ayudar a las personas comprometidas en la investigación 



214

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

etnológica y en todas las otras ramas de la ciencia, se me per-
mite utilizar las ilustraciones de algunos de los especímenes 
reunidos durante el viaje; estos fueron enviados al Museo 
Nacional como parte de las contribuciones del Departamento 
de Etnología. Las ilustraciones llevan los números de catálogo 
del Instituto Smithsoniano.

Zuñi y los zuñi

En las tierras legendarias de América Central y América del 
Sur, son muchos los exploradores que han abierto minas de 
riquezas arqueológicas y han reconstruido, en la imaginación, 
los templos y altares cuyas ruinas siguen siendo los testigos 
mudos, pero elocuentes, de un pueblo que desapareció hace 
mucho tiempo.

También en nuestro propio país, salieron a la luz muchos 
tesoros gracias a las investigaciones bien encausadas en las 
tierras fértiles del suroeste. Sin embargo, aún queda más por 
descubrir para poder recuperar el pasado perdido de aquellas 
razas cuya historia está escrita en fragmentos sobre las pare-
des de los cañones de Arizona y Nuevo México, y cuyas tradi-
ciones aún resuenan, aunque de manera imperfecta, a través 
de los habitantes de los pueblos de esa interesante región. 



215

ZUÑI Y LOS ZUÑI

Rastreamos la información hasta las mismísimas fuentes en 
esa tierra de antigüedades, repleta de objetos de interés para 
la etnografía. Una tierra que alguna vez estuvo densamente 
poblada, luego desolada y, por último, bajo el cuidado preca-
rio de lo que quedó de una raza extinta. Las ruinas más anti-
guas aún se encuentran en los valles a lo largo de los cursos de 
agua, donde el pueblo prehistórico vivía en paz y prosperidad 
hasta que, expulsados del hogar de sus ancestros por un po-
deroso enemigo, se vieron obligados a buscar refugio en los 
altos acantilados y en las cuevas que se encuentran en las pa-
redes del cañón. Estos nichos todavía conservan la fama de los 
habitantes de los acantilados. Muchos de estos hogares están 
en perfecto estado, pero lo poco que quedó de las casas de los 
valles está en ruinas. Allí, las pilas de rocas se están desmoro-
nando y yacen esparcidos los fragmentarios lares y penates de 
una civilización lejana. 

Nunca se determinó cuántas generaciones de habitantes 
de los acantilados vivieron en estos refugios extraños, pero 
es indiscutible la notable antigüedad de las estructuras que 
quedan en estas fortificaciones naturales. Algunos de es-
tos lugares se han vuelto inaccesibles debido a la erosión de 
los accesos por la acción de los mismos elementos que, en 
tiempo geológico, habían formado huecos en las paredes del 
cañón, que es precisamente adonde este pueblo acudió por 



216

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

protección. Cuando la amenaza de guerra ya no era tan inmi-
nente, se aventuraron a abandonar sus fortalezas en altura, 
donde habían atravesado largas pruebas y muchas privacio-
nes, y se asentaron en las mesas, las mesetas altas y planas que 
son características distintivas del paisaje de Nuevo México.

La ilustración de W. H. Holmes que acompaña este tex-
to, extraída de su informe en el boletín n.° 1, volumen 2, del 
Servicio Geológico de los Estados Unidos de 1876, transmite 
una idea de cómo eran estas antiguas estructuras y los me-
dios que posiblemente adoptaron los habitantes para acceder 
a ellas.

La elevación de estos sitios les permitió vigilar atentamen-
te al enemigo, mientras que, en los valles cuesta abajo, a lo lar-
go de los arroyos que bañan los pies de los acantilados, sem-
braban y recolectaban las cosechas. Sin embargo, este modo 
de vida también tenía sus inconvenientes. Las casas estaban 
muy lejos del campo de cosecha y las mujeres sin duda se 
cansaban de llevar vasijas de agua por las laderas empinadas 
de las paredes rocosas. Así, con el pasar del tiempo, cuando 
sus enemigos naturales —esas tribus nómadas que les habían 
hecho la guerra durante tanto tiempo— parecían saciados de 
asesinatos y saqueos, los habitantes de las mesas bajaron a 
los valles y construyeron sus viviendas sobre las ruinas de los 
lugares donde habían vivido sus antepasados.



217

ZUÑI Y LOS ZUÑI

Viviendas en los acantilados y torre, Río San Juan, sur de Colorado

Así se completó el ciclo de vicisitudes de la historia de 
este pueblo: del valle al acantilado, del acantilado a las me-
sas y de las mesas de regreso al valle. Fueron expulsados del 
hogar de sus ancestros por la opresión de sus enemigos, y se 
arriesgaron con miedo a salir de sus fortalezas rocosas y di-
rigirse hacia las mesetas, que eran un poco menos seguras. 
Luego, se animaron un poco más: finalmente, recuperaron 



218

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

su herencia y restablecieron el sistema de pueblos que to-
davía persiste. La vida actual de estas aldeas modernas, así 
como la historia de los pueblos antiguos, resulta de gran in-
terés para los etnógrafos. Se presenta un vistazo de ambas en 
los resultados obtenidos durante el último año por el señor 
Stevenson, quien llevó a cabo importantes investigaciones y 
trajo a Washington una extraordinaria colección de material 
arqueológico y etnográfico.

El primer punto de interés que visitó su equipo fueron las 
ruinas del pueblo Pecos, ubicadas en una loma a unos treinta 
metros por encima del río Pecos, a sesenta y cuatro kilómetros 
al este de Santa Fe. Acamparon a la sombra de una vieja iglesia 
española, cuyas paredes, junto con algunas piezas de madera 
y decoraciones del interior, siguen siendo mudos testigos de 
una civilización pasada. Cerca de un extremo de la localidad, 
se encuentran los restos de dos muros circulares que algunos 
describieron como estufas1, o casas de fuego, que, al parecer, 
los antiguos habitantes del pueblo usaban con propósitos 
religiosos. Sin embargo, si se observa con cuidado, se podría 
deducir que estos recintos circulares fueron diseñados como 
depósitos para almacenar nieve; que luego se consumiría 

1. Nota de revisión conceptual: el término aparece en cursiva y en castellano en 
el original.



219

ZUÑI Y LOS ZUÑI

durante las largas sequías que eran comunes en ese territorio. 
Tal es, en cualquier caso, el uso que se le da en la actualidad 
al gran recinto circular que se encuentra en Pueblo de Laguna, 
Nuevo México. Los habitantes del pueblo, que durante largos 
años debieron acarrear el agua desde los manantiales lejanos 
en las épocas en que las reservas se agotaban, dejaron la mar-
ca de un camino de quince a veinte centímetros de profundi-
dad en la piedra arenisca maciza. Cuánta historia está graba-
da en ese sendero silencioso y serpenteante. Cuántas páginas 
podrían llenarse si se escribiera el “testimonio de las rocas”.

Ilustración de una parte de uno de los pueblos Moqui  
descritos por el profesor J. W. Powell



220

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Tal como se describió antes, los descendientes de los ha-
bitantes de las mesas se trasladaron en su mayoría al valle. 
Sin embargo, hay excepciones a esta regla entre los habitantes 
de Acoma, Nuevo México, y entre aquellos de la provincia de 
Tusayan, Arizona. Acoma, cautivante por su antigüedad, que-
da en la cima de una mesa casi inaccesible, cuyo único punto 
de entrada es a través de los escalones excavados en la ladera 
rocosa. La provincia de Tusayan consta de siete pueblos, de 
los cuales dos, Shi-pan-i-luv-i y Mi-shong-i-ni-vi, están situa-
dos uno al lado del otro sobre la misma mesa. Es un dato in-
teresante para la etnografía que los habitantes de estos dos 
pueblos hayan preservado dos dialectos distintos, a pesar del 
trato social diario que mantuvieron quizás durante siglos.

Muchos pueblos están dispersos a lo largo del Río 
Grande, pero los habitantes de estas comunidades, al haber-
se mezclado con los mexicanos durante muchas generaciones, 
conservan menos características aborígenes puras que las po-
blaciones más aisladas, como el pueblo Moqui y el Zuñi. Este 
último, en muchos aspectos el más interesante de estos pe-
culiares asentamientos, fue el principal foco de atención del 
señor Stevenson.

Zuñi está situado al oeste de Nuevo México y se constru-
yó en una loma que abarca cerca de 6 hectáreas y más de doce 
metros sobre la orilla derecha del río del mismo nombre.



221

ZUÑI Y LOS ZUÑI

Gracias a su extrema exclusividad, los zuñi conservan una 
fuerte individualidad y mantuvieron la pureza de su idioma. 
Según la clasificación del Prof. Powell, su forma de hablar 
constituye uno de los cuatro troncos lingüísticos de los que 
podrían descender la mayoría o todos los dialectos de los 
pueblos del suroeste. En toda esa gran superficie, que alguna 
vez estuvo densamente poblada de asentamientos, solo que-
dan treinta y uno, y distan cientos de kilómetros entre unos 
y otros, desde Taos, al norte de Nuevo México, hasta Isleta, 
al oeste de Texas. Entre los restos de las grandes tribus nati-
vas, es posible que los zuñi ocupen el lugar más alto, tanto si 
consideramos sus actividades agrícolas y pastorales, como si 
tenemos en cuenta toda su organización social y política.

Sus rebaños incluyen unas pocas cabezas de ganado, pero 
consisten, principalmente, en ovejas, cabras, caballos y “bu-
rros”2. Los curiosos burritos conocidos con este nombre son 
las bestias de carga y los caballos se usan exclusivamente para 
montar. También tienen algunos cerdos, algunas gallinas y 
cientos de perros. 

2. Nota de revisión conceptual: “buros” en el original.



222

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Trigo, maíz, frijoles, distintos tipos de calabazas, melones, 
duraznos y pimientos conforman la lista de sus productos 
agrícolas.

El maíz se destaca por la variedad extraordinaria de colo-
res que presenta. La cosecha de granos de un año se almacena 
y se conserva intacta como previsión ante una posible cosecha 
malograda u otra emergencia. Algunas de las granjas y huer-
tas se encuentran a cierta distancia del pueblo (entre ocho y 
treinta kilómetros, aproximadamente), aunque también hay 
algunos pequeños jardines peculiares justo al pie de la loma, 
donde se cultivan pimientos y melones. No se practica el rie-
go artificial, aunque el sistema de acequias es de uso común 
en muchos otros pueblos. Los granos se cultivan en los valles 
y se riegan de manera natural, y las huertas se establecen en 
las mesas, donde hay más humedad ambiente. Dependen por 
completo de la lluvia, y tan sabio es el Jefe que preside este 
elemento, que siempre se desata una tormenta dentro de los 
dos días posteriores a la danza de la lluvia.

El pueblo de Zuñi está construido con un estilo muy ca-
racterístico. Se parece a una colmena de abejas, con las casas 
apiladas una encima de la otra en una sucesión de terrazas. El 
techo de una casa es el piso o el patio de la otra, y así sucesiva-
mente, hasta que en algunos casos, cinco hileras de viviendas 



223

ZUÑI Y LOS ZUÑI

están construidas una tras otra, ninguna de ellas con más de 
dos pisos de altura. Estas estructuras están hechas de piedra 
y adobe; se encuentran agrupadas alrededor de las plazas, o 
espacios abiertos, con varias calles y tres caminos cubiertos 
que atraviesan el pueblo. En el centro de la plaza principal, se 
erige la antigua iglesia española, construida hace varios siglos, 
pero que aún se preserva de manera extraordinaria, incluso 
los tallados de madera del altar. Entre otros ornamentos, hay 
dos estatuas de santos bien erguidas, hechas de madera, cada 
una de casi un metro de altura; o, mejor dicho, allí se las po-
día ver hasta que las trasladaron junto con otras reliquias a 
Washington, como parte de la inmensa colección de cerámica 
antigua y moderna, instrumentos de piedra, entre otros arte-
factos, que pronto se exhibirán en el Museo Nacional.

La Fig. 41.912 es una ilustración de una de las estatuas de 
Zuñi, que se destaca por el acabado de esmalte en brazos, 
piernas y rostro.



224

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Fig. 41.912 Estatua de madera de un santo

Los muros de esta iglesia están construidos de adobe, 
como era habitual, y, al parecer, no se utilizó ningún tipo de 
metal en su construcción. Incluso la madera se mantiene uni-
da por clavos del mismo material. La iglesia tiene una galería 
a la que solo se puede acceder por una escalera cubierta en 
el exterior del edificio, que conduce también al campanario, 



225

ZUÑI Y LOS ZUÑI

donde cuelgan dos campanas de una viga de madera. Un exa-
men minucioso no reveló ninguna fecha ni nombre, ni tampo-
co pruebas de que estas campanas hubieran sido equipadas 
con badajos. Al contrario, las hendiduras en la superficie exte-
rior alimentan la hipótesis de que las campanas se tocaban a 
mano con martillos de piedra.

Fig. 42.205 Martillo de piedra 

La Fig. 42.205 es un martillo de piedra, acanalado en el cen-
tro, alrededor del cual se enrollaba mimbre cuando se usaba 
de manera frecuente. Los pueblos actuales recogen muchos 
de estos instrumentos de las ruinas, y los usan como morteros 
o mazos. 



226

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

La vieja cruz de madera sigue en pie en el patio de la iglesia 
donde, durante años, los sacerdotes españoles obligaron a la 
gente a arrodillarse y hacer penitencia. En el mismo recinto, se 
entierra a los muertos, sin ceremonia alguna, salvo llantos y la-
mentos; junto con el cuerpo se entierran en la tumba muchos 
de los bienes terrenales del difunto.

A las casas más altas de Zuñi se accede por escaleras des-
de el exterior. Los niveles inferiores tienen puertas en la planta 
baja, mientras que a los demás se ingresa desde las terrazas. 
Hay una segunda entrada a través de las escotillas del techo 
y, desde allí, se desciende por escaleras hasta las habitaciones 
de abajo. En muchos de los pueblos no hay ninguna puerta 
en la planta baja, pero los zuñi afirman que sus casas más ba-
jas siempre tuvieron esas aberturas. En tiempos de ataques 
amenazantes, las escaleras se levantaban o se quitaban sus 
peldaños, y las puertas inferiores se aseguraban con alguna de 
las diversas formas ingeniosas que tienen estos pueblos para 
bloquear las entradas de sus viviendas. Las casas tienen ven-
tanas pequeñas en las que originalmente se utilizaba mica, 
que todavía se emplea hasta cierto punto, pero los zuñi apre-
cian mucho el vidrio y lo conseguirán, siempre que sea posi-
ble, casi a cualquier costo. Una vivienda de capacidad media 
tiene cuatro o cinco habitaciones, aunque en algunas hay has-
ta ocho. Algunos de los cuartos más grandes están revestidos 



227

ZUÑI Y LOS ZUÑI

con losas, pero los pisos, generalmente, están recubiertos con 
arcilla, al igual que las paredes. Las mujeres se encargan de re-
parar constantemente tanto pisos como paredes, mezclando 
tierra de color marrón rojizo con agua hasta obtener la consis-
tencia adecuada, y luego extendiéndola con la mano, siempre 
en semicírculos. Se seca suave y parejo, y luce bien. Al trabajar 
este yeso, la mujer indígena mantiene la boca llena de agua, 
y la aplica con toda la destreza con la que un lavandero chino 
rocía la ropa. Las mujeres parecen deleitarse con este traba-
jo, que consideran un privilegio y sienten que se violarían sus 
derechos si los hombres lo hicieran. En la construcción, los 
hombres colocan los cimientos de piedra y los enormes tron-
cos que sirven como vigas para sostener el techo. Los espacios 
entre las vigas se rellenan con arbustos de sauce, aunque al-
gunos de los zuñi más acaudalados utilizan en su lugar tejas 
fabricadas por los carpinteros del pueblo. Luego, las mujeres 
finalizan la estructura. Los techos de las casas más antiguas 
son bajos, pero la arquitectura zuñi ha mejorado. El estilo mo-
derno ofrece mucho espacio, con puertas por las que se puede 
pasar sin agacharse. Las paredes interiores suelen estar blan-
queadas. Para ello, se disuelve una especie de arcilla blanca 
en agua hirviendo y se aplica a mano; se usa un guante de piel 
de cabra, se sumerge la mano en el líquido caliente y luego se 
pasa sobre la pared repetidas veces.



228

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

En Zuñi, como en otros lugares, las riquezas y los cargos 
oficiales confieren importancia a sus poseedores. La clase pu-
diente vive en las casas de más abajo, los de recursos modera-
dos viven justo encima, mientras que las familias más pobres 
deben conformarse con los pisos más elevados. Por supuesto, 
nadie subiría hasta el desván si tuviera los medios para ga-
rantizarse uno de los departamentos de abajo. Sin embargo, 
prácticamente no existe distinción social en esta civilización 
rudimentaria y toda la población vive casi como una sola fami-
lia. El Alcalde, o Teniente-Gobernador, es una excepción a la 
regla general, ya que ocupa la casa más alta de todas debido 
a sus deberes oficiales. Desde la parte superior, anuncia cada 
mañana al pueblo las órdenes del Gobernador y hace público 
cualquier otro anuncio que se le requiera.

Cada familia tiene una habitación, por lo general la más 
grande de la casa, donde trabajan, comen y duermen juntos. 
En esta habitación, el guardarropa de la familia cuelga de un 
tronco suspendido bajo las vigas. Solo los atuendos más valio-
sos, como los que se usan en la danza, se envuelven y guardan 
con cuidado en otro cuarto. En esta gran sala se realizan todo 
tipo de trabajos, incluida la cocina, que se lleva a cabo en un 
hogar situado sobre el costado más extenso de la sala; este 
está constituido por un saliente en ángulo recto con la pared 
y cuenta con una repisa sobre la que descansa la base de la 



229

ZUÑI Y LOS ZUÑI

chimenea. En una segunda habitación hay otra chimenea que 
mide aproximadamente de un metro ochenta a dos metros y 
medio de ancho; y tiene en la parte superior una repisa con 
forma de toldo chino. Una losa muy pulida, con un tamaño de 
treinta y ocho a cincuenta centímetros, se eleva a unos treinta 
centímetros por encima del hogar. Los carbones se amonto-
nan debajo de esta losa y sobre ella se hornea el Waiavi. Este 
tipo de pan delicioso está elaborado con harina de molienda 
fina, que se amasa con la mano desnuda sobre la piedra. Se ex-
tiende en una masa tan delgada como una oblea; estas hojas 
crujientes y aireadas, cuando se cocinan, se apilan en capas y 
luego se doblan o se enrollan. Este pan ligero, que se hornea 
solo en las fiestas, se cocina en hornos de adobe fuera de la 
casa. Cuando no se usan para este fin, los hornos se convier-
ten en guaridas cómodas para los perros y en casitas de juegos 
para los niños. Los zuñi no se caracterizan por la pulcritud. 
A finales de otoño e invierno, las mujeres se dedican sobre 
todo a hacer pan, a menudo en formas extravagantes, para las 
fiestas y bailes que se organizan de manera continua. Elaboran 
una bebida dulce, para nada alcohólica, con trigo germinado. 
Los hombres usan tabaco, que compran a comerciantes blan-
cos, en forma de cigarrillos hechos con hojas de maíz, un lujo 
restringido para las mujeres.



230

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Los molinos de los pueblo son una de las cosas más in-
teresantes de este lugar. Estos molinos, fijados al suelo a 
unos pocos metros de la pared, tienen forma rectangular y 
están divididos en una serie de compartimentos, cada uno 
de unos cincuenta centímetros de ancho y de profundidad. 
La serie completa va de un metro y medio a tres metros de 
largo, según el número de divisiones. Las paredes están he-
chas de piedra arenisca. En cada compartimento, está fijada 
una piedra para moler, inclinada en un ángulo de cuarenta y 
cinco grados. Estas losas tienen diferentes grados de acabado 
y están ordenadas una al lado de la otra, de más ásperas a 
más suaves. Las mujeres indígenas, que son las únicas que 
trabajan en los molinos, se arrodillan ante los compartimen-
tos y se inclinan sobre ellos como lo hace una lavandera so-
bre una tina. Sostienen en sus manos unas piedras largas de 
lava volcánica, que frotan de arriba hacia abajo sobre las losas 
inclinadas, y se detienen en intervalos para colocar el grano 
entre las piedras.



231

ZUÑI Y LOS ZUÑI

Molino de los Pueblo

A medida que avanza la molienda, el grano pasa de un 
compartimento a otro, hasta que, al pasar por la toda la serie, 
adquiere la finura deseada. Este método tedioso y laborioso 
ha sido practicado sin mejoras desde tiempos inmemoriales 
y, en algunas de sus técnicas, los zuñi realmente han retroce-
dido. Tal es el caso de la fabricación de la cerámica, ya que su 
arte plástico se deterioró considerablemente.

La cerámica que se encontró en las ruinas del suroeste, 
especialmente en el Cañón de Chelly y San Juan, es superior 
a cualquiera que se elabore en la actualidad, no solo por su 
ornamentación, sino también por su extraordinaria calidad y 
simetría.

Los productos antiguos presentan una pasta mucho más 
fina que la actual, debido, sin dudas, al uso de algún tipo de 



232

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

material cuyo conocimiento se ha perdido. Además, como con-
secuencia del gran aumento de sus almacenes, este hermoso 
trabajo se ha descuidado, ya que las mujeres, que son las úni-
cas que hacen la cerámica, tienen mucho menos tiempo para 
dedicar a la manufactura y ornamentación. Las figuras 40.812, 
40.813, 40.814, 40.815 y 40.816 son artefactos de cerámica 
antigua obtenida de los zuñi. Muchas fotografías de estas fi-
guras fueron tomadas por el señor J. K. Hillers, el artista que 
acompaña al señor Stevenson. La decoración de la cerámica 
antigua se compone principalmente de volutas, líneas rectas 
y muros de Troya. Los primeros intentos de representar ani-
males parecen haberse basado en la representación de aves, 
ya que se encontraron algunos ejemplares muy antiguos con 
diseños de este animal. La figura de pájaro preferida tiene un 
gran parecido con el emblema chino de la prosperidad.

Fig. 40.812 Jarra antigua



233

ZUÑI Y LOS ZUÑI

Fig. 40.813 Parte inferior de un jarrón con los bordes rotos alisados

Fig. 40.814 Parte inferior de un jarrón con los bordes rotos alisados 



234

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Fig. 40.815 Vasija antigua

Fig. 40.816 Vasija de agua antigua



235

ZUÑI Y LOS ZUÑI

Cualquier observador atento puede ver que la cerámi-
ca antigua de los zuñi es parecida a la de Egipto y Chipre. 
También tiene cierto parecido con la cerámica japonesa an-
tigua, por las asas de animales y el diseño conocido como el 
antiguo emblema japonés.

En relación con este tema, quisiera destacar un tipo de 
cerámica que se encuentra ampliamente distribuida, tal vez 
más que cualquier otro tipo de artefacto indígena, y cuyo 
nombre es cerámica laminada o corrugada. Las figuras 40.817 
y 40.818 son ejemplos de este tipo de producción. Se en-
cuentra en montículos de los valles de Ohio y Mississippi, en 
California y de forma abundante en Utah; es decir, en todo 
Estados Unidos y sus territorios. Se cree que estos utensilios 
se usaron con fines domésticos de todo tipo y, según lo que 
ha podido observarse, esta clase en particular debe haber 
comprendido una gran cantidad de artefactos en uso durante 
cierto período. Si este fue el caso, se deben haber usado en 
celebraciones religiosas o ceremoniales. Entre las ruinas de las 
mesas y en los valles de los arroyos del suroeste existen frag-
mentos de esta cerámica. Para su fabricación, se necesitaba 
tener paciencia y sumo cuidado porque las capas de arcilla, 
que imitan la forma de un hilado, se colocaban una sobre otra 
durante todo el proceso hasta que la vasija estuviera lista. No 
se empleaban piedras de pulir ni paletas, solo los dedos y las 



236

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

manos. En la mayoría de los casos, se notaban las más míni-
mas impresiones de la piel. 

Fig. 40.817 Cerámica corrugada

Fig. 40.818 Cerámica corrugada antigua 



237

ZUÑI Y LOS ZUÑI

También hay otra variedad de cerámica que tiene una 
superficie muy esmaltada. Entre las ruinas de las mesas, se 
suelen encontrar ejemplares de este tipo en fragmentos muy 
pequeños, aunque ocasionalmente se encuentran algunas 
partes en los valles. Los indios pueblo en la actualidad creen 
que el proceso de esmaltado es un arte perdido. Desde sus 
primeros recuerdos, se han esforzado en producir esmalte sin 
éxito alguno. Después de llevar a cabo las más cuidadosas 
investigaciones y análisis químicos, Dr. Hoffman afirma que 
el vidriado fue puramente accidental. “En casi todos los frag-
mentos analizados, se halló desde un quinto a tres cuartos 
de material salino y de escamas cuidadosamente reservadas 
de la superficie vidriada. En un recipiente, cuyo cuello era 
estrecho para prevenir que los niños metieran las manos, se 
descubrió que era más brillante por dentro que por fuera. La 
única explicación razonable es que, como la región es extre-
madamente calurosa y seca durante gran parte del año, los pe-
queños arroyos o estanques se secan o disminuyen su tamaño 
por la evaporación. Por esta causa, se concentran las sales en 
suspensión, obtenidas por drenaje de las zonas aledañas, lo 
que hace que el agua no sea apta para fines culinarios. De los 
estanques más grandes que se encontraron en los barrancos y 
pequeños valles reservados para este último fin, sin duda se 
usaron pequeñas cantidades de agua en la fabricación de la 



238

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

arcilla para los recipientes y también para lavar las superficies 
y hacerlas más suaves, etcétera. Una vez mezclada la arcilla y 
los recipientes secos para su cocción, el material salino habría 
salido, hasta cierto punto, a la superficie del recipiente por 
evaporación. Este proceso se completaría en la cocción y, con 
ello, se notaría el vidriado. Esto se puede observar más en el 
cuello angosto del recipiente”. Una descripción completa al 
respecto, entre otros, será publicada en las próximas semanas 
como manuscrito en el informe de la Academia de Ciencias de 
Davenport. 

Solo en un aspecto, la cerámica actual muestra una mejora 
con respecto a la de tiempos anteriores. Mientras que esta úl-
tima carece de diseños de animales, a excepción de las figuras 
moldeadas para las asas, la cerámica moderna se ornamenta 
con representaciones de todos los animales conocidos por sus 
creadoras. Los diseños se colocan con un pincel sobre toda la 
superficie de los utensilios.

Los únicos utensilios que se emplean en la fabricación de 
la cerámica son un pequeño plato de barro y una especie de 
paleta hecha con una calabaza. Sin embargo, por lo general, en 
lugar de esta última se emplea un fragmento adecuado de ce-
rámica. No se utiliza ninguna rueda ni ningún tipo de torno o 
máquina de torneado. El lignito, que se encuentra en la mesa 
donde aún existen ruinas de la antigua Zuñi, se muele hasta 



239

ZUÑI Y LOS ZUÑI

ser convertida en polvo y se mezcla con una pequeña cantidad 
de cerámica pulverizada, cuyos fragmentos se guardan cuida-
dosamente para este fin. El polvo así compuesto se mezcla 
con agua hasta obtener una masa pastosa que se amasa como 
el pan. Cuanto más cuidado se ponga al pulverizar este ma-
terial y más tiempo se emplee en trabajarlo, más fina será la 
masa. Cuando la masa alcanza un estado de consistencia tal 
que los dedos no detectan la presencia de partículas arenosas, 
se prueba aún más delicadamente con la lengua; y cuando se 
comprueba que está en un estado satisfactorio, se coloca en 
recipientes cubiertos para conservar la humedad hasta que se 
desee usarla. Para moldear la masa, primero, se utiliza una 
cantidad suficiente para hacer una bola y, luego, se ahueca 
con los dedos hasta que adquiere la forma convencional de 
cuenco. Este cuenco sirve de base para que luego se construya 
y elabore la cerámica de la forma deseada. La pieza en sí se 
forma con sucesivas adiciones de tiras del material de unos 
dos centímetros y medio de ancho, y lo suficientemente largas 
como para abarcar la circunferencia del cuenco. Cada capa se 
presiona sobre el borde con los dedos y se ajusta con preci-
sión. Luego, se emplea hábilmente la paleta para unir las jun-
turas y eliminar todo rastro de separación original de las tiras.

La mayor parte del moldeado de la vasija en su forma final 
se realiza utilizando una paleta. Esta se emplea en el interior 



240

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

del recipiente, pero, principalmente, en el exterior para alisar 
la superficie. Si se trabaja de manera correcta, la arcilla posee 
la suficiente plasticidad y tenacidad como para que se pueda 
presionar y raspar sin que se agriete. La pieza terminada se 
pone a secar al sol durante un día; como se vuelve muy frágil, 
se la debe manipular con sumo cuidado hasta que se cocine. 
Sin embargo, es en este estado de elaboración cuando los ob-
jetos son decorados.

Fig. 39.934 Tinaja o vasija de agua zuñi

En la figura 39.934, se observa una jarra de agua zuñi mo-
derna, decorada con figuras de diamante, rodeadas de volutas 
y dibujos de ciervos. Desconozco el significado de la mancha 



241

ZUÑI Y LOS ZUÑI

blanca en la parte trasera de los ciervos, pero la figura en for-
ma de espada con una línea negra que llega hasta la boca re-
presenta el corazón y expresa la vida. 



242

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

El fondo suele ser blanco. Se disuelve en agua una arcilla 
fina de ese color y luego se hacen palitos que se secan al sol. 
Cuando se necesitan para su uso, se los frota sobre una piedra 
hasta convertirlos en polvo y se los vuelve a mezclar con agua. 
En estado líquido, se coloca esta mezcla en la pieza con un 
trapo hecho con piel de conejo. Después de un secado com-
pleto de la base, se pintan los diseños con pinceles hechos 
de bayoneta española. Los pigmentos se muelen en morteros 
de piedra y luego se mezclan con agua para crear una pasta. 
Algo importante acerca de la fabricación de estas piezas es 
que los aborígenes nunca tienen un diseño previo, tanto del 
moldeado como de la decoración. La figura 42.272 representa 
el mortero en el que se muelen los pigmentos minerales.

Fig. 42.272 Mortero



243

ZUÑI Y LOS ZUÑI

Una vez completada la decoración, las piezas están listas 
para ser horneadas. Se elige un lugar adecuado al aire libre 
como así también un día en el que no haya viento que pue-
da interferir en el proceso. Las piezas por cocinar se colocan 
sobre piedras, es decir, se elevan unos centímetros del suelo. 
Alrededor y sobre ellas, se construye un horno con estiércol 
seco que se obtiene del corral de las ovejas y las cabras. Se 
controla el fuego con cuidado para garantizar que el calor sea 
gradual al principio; después, se somete al total de las piezas a 
un calor intenso hasta que la cocción se complete. En general, 
se necesitan entre una y dos horas para todo el proceso.

El cacique zuñi ofreció un ejemplar delicado de cantimplo-
ra de doble lóbulo con fondo rojo y adornos simples en blanco 
(figura 39.914).

Fig. 39.914 Cantimplora de doble lóbulo



244

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

El estudio comparativo de las cerámicas de varios pueblos 
es de gran interés e importancia, ya que el conocimiento de su 
arte nos llevará, eslabón tras eslabón, a lo largo de la cadena 
de evidencia que se relaciona con el problema no resuelto de 
su origen.

En muchos de los pueblos, se desconoce el arte de utilizar 
el pincel en la decoración de la cerámica. En estos pueblos, los 
habitantes emplean solo dos estilos decorativos: una superfi-
cie de color rojiza creada por un lavado de ocre rojo y otra de 
color negro, ambas bastante pulidas. Las vasijas, hechas de 
una arcilla amarillenta de la forma descrita anteriormente, se 
colocan al sol durante varias horas. Luego, se lavan con una 
solución de ocre rojo y, mientras están húmedas, comienza el 
proceso de pulido. Con una energía incansable, la mujer indí-
gena frota la superficie una y otra vez con su piedra de pulir 
y, continuamente, pasa un paño húmedo sobre el recipiente 
para mantener húmeda la superficie. Cuando se completa el 
pulido, las piezas se colocan de nuevo al sol por un momento 
antes de cocinarlas en el horno. Cuando termina la cocción, 
se retiran del horno los recipientes que serán de color rojizo y 
solo se dejan los que serán negros; a estos, luego, se los cubre 
con una cantidad de estiércol suelto. Este proceso apaga el 
fuego y produce un humo denso que es absorbido por la cerá-
mica y le da su color negro; no se usa ningún tipo de pigmento 



245

ZUÑI Y LOS ZUÑI

negro. Aunque no se intenta diseñar con el pincel, existen mu-
chos diseños llamativos y atractivos en el moldeado de esta 
cerámica como, por ejemplo, jarras de agua y cuencos con bor-
des ondeados, variedad de aves y figuras extrañas.

La fabricación de cerámica no es el único trabajo decorati-
vo realizado por las mujeres zuñi. Sus mantas son de menor 
calidad, por lo que prefieren adquirirlas con los navajos y mo-
qui. No obstante, los vestidos son más pintorescos y están 
hechos de una tela diagonal teñida de un color azul, bordados 
en la parte inferior y superior de un tono más claro; el borda-
do es muy similar a la puntada china. El trabajo que más se 
destaca, notable por su exquisita finura, es el tejido de largos 
cinturones que visten las mujeres y de tiradores para los hom-
bres. Generalmente, son de fondo rojo con diseños en verde y 
blanco. Estos colores se obtienen del comercio con los blancos 
porque el único tinte conocido por los zuñi es el índigo.



246

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Grupo de albinos zuñi

Después de haber descrito las cosas hechas por los zuñi, 
es hora de volver la mirada a los propios fabricantes y ver qué 
tipo de personas son. Los hombres están bastante por debajo 
de la estatura media de un estadounidense y las mujeres son 
bastante menudas [petite], con manos y pies pequeños, y ex-
tremidades notablemente simétricas. La apariencia y el estilo 
general en la vestimenta de ambos sexos se muestran muy 
bien en algunas de las ilustraciones que acompañan al texto. 



247

ZUÑI Y LOS ZUÑI

Estas personas tienen el pelo oscuro; sin embargo, hay 
unos siete u ocho albinos entre la gente del pueblo. Cabe des-
tacar, como dato de interés fisiológico, que no hay dos albinos 
que pertenezcan a la misma familia. Son tres hombres, dos 
o tres mujeres, una niña de ocho años y un bebé. Tienen ca-
bellos claros y dorados, y una tez de una delicadeza extrema, 
pero todos sufren de problemas en su visión. A tal punto la 
ausencia del pigmento en la coroides les afecta la visión que 
los albinos están obligados a protegerse los ojos incluso de 
la luz del día. No es verdad, como se había afirmado, que los 
sujetos de esta naturaleza extraña sean obligados a vivir ale-
jados del resto de la tribu. No hay dos de ellos que residan 
en la misma familia; los mayores están casados y tienen des-
cendencia sana, y ninguno de ellos está privado de privilegios 
sociales, políticos o religiosos. Una costumbre particular que 
prevalece entre los zuñi es la de aplicar una pasta hecha de 
cenizas y agua en la cara de los varones recién nacidos. Dicha 
costumbre continúa durante la infancia y su finalidad es la de 
evitar el crecimiento de la barba.

El sistema de gobierno, que si bien es característico de un 
estado de civilización comparativamente bajo, es, sin embar-
go, bastante completo. Se cumple en detalle con las formas, 
se garantiza la justicia y se administran los asuntos de estado 



248

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

de manera tal que satisfacen plenamente las necesidades del 
caso. El gobernador es ex officio el juez ante el cual se juzgan 
aquellas personas acusadas de cualquier tipo de delito; su de-
cisión en cada caso es definitiva. Un concejo compuesto por 
funcionarios públicos del pueblo asiste al gobernador en la 
ejecución de las leyes.

Pedro Pino, uno de los habitantes más longevos, aparen-
temente, es la persona más inteligente del pueblo. Es el único 
de ellos que posee un conocimiento suficiente de la lengua 
española para comunicarse con el mundo exterior oralmente. 
Aunque no ocupa una posición oficial, su fluidez para hablar 
español junto con su madurez de juicio y su buen sentido 
le otorgan a Pino un puesto importante en los consejos de 
su gente. Por conocer las ventajas que brinda la educación, 
Pino ansía que los jóvenes del pueblo aprendan inglés. Le da 
gran valor a algunas cartas que recibía con alguna frecuencia 
por parte de oficiales del ejército que han pasado por el país. 
Una de las cartas data del año 1841; otra, que tiene la fir-
ma del General Sherman, llama a Pedro Pino “la sabiduría de 
Zuñi”. Todas las cartas cuentan la misma historia de cortesía 
y hospitalidad constante de las personas del pueblo hacia los 
viajeros.



249

ZUÑI Y LOS ZUÑI

El cacique zuñi y sus asistentes

Según la tradición de Pedro, su gente una vez vivió en el 
Cañón de Chelly, en Arizona, donde habían sido empujados 
por sus enemigos acérrimos: los navajos y los apaches. Al sa-
lir de allí, se dispersaron por un tiempo, hasta que las con-
tinuas agresiones por parte de sus enemigos los obligaron a 
unir fuerzas nuevamente para protegerse entre ellos. Por ese 
motivo, establecieron un pueblo en el lugar actual de Zuñi. La 
desgracia, sin embargo, siguió persiguiendo a esta raza des-
dichada que se vio obligada a huir para salvar sus vidas ante 



250

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

una gran inundación que amenazaba con anegar el sitio. Se 
refugiaron sobre la mesa a unos tres kilómetros de Zuñi ac-
tual. Aunque la mesa está a unos trescientos metros sobre 
el nivel del valle, las aguas casi alcanzaron la cima y el miedo 
ante una inundación universal que los barrería de la faz de la 
tierra se apoderó de ellos. Por este miedo a la calamidad, se in-
tentó apaciguar la inundación mediante sacrificios humanos, 
y así evitar desastres futuros. Dos víctimas, un hombre y una 
mujer, fueron sacrificadas en las aguas para aplacar el diluvio. 
La ofrenda resultó eficaz; la calamidad se detuvo y, por algún 
hecho milagroso, las víctimas se transformaron en piedra. En 
lo alto, por encima del nivel de la mesa, se erige una columna 
pétrea con un remate semejante a dos cabezas humanas; un 
monumento imperecedero del peligro del que la nación fue 
felizmente liberada. 

Mientras los viejos zuñi aún ocupaban la mesa, fueron ata-
cados por los españoles para vengar la supuesta muerte de un 
cura que había sido enviado como misionero algunos años an-
tes. El cura, al sentirse completamente olvidado por su propia 
gente, se había identificado con aquellos entre los que había 
vivido tanto tiempo. Cuando se enteraron de que se acerca-
ba un grupo de adversarios españoles, los zuñi se prepararon 
para defenderse con grandes piedras que arrojarían al enemi-
go si intentaba escalar la mesa por el único camino posible en 



251

ZUÑI Y LOS ZUÑI

la cara casi perpendicular del acantilado. Sin embargo, cuan-
do los indios conocieron la causa de la demostración hostil, 
el cura, a falta de papel en donde escribir, raspó una piel de 
ciervo y escribió en ella un mensaje para los atacantes; luego, 
ató la piel a una piedra y la arrojó al valle. Con la información 
acerca de la seguridad del cura, los españoles se retiraron y 
dejaron tranquilos a los zuñi. Esta tradición es similar a la his-
toria de la “Conquista de México” de Davis sobre el ataque de 
Coronado a Cíbola. Este autor afirma que “sin duda alguna, 
los antiguos zuñi y cíbola eran el mismo pueblo”.

Las ruinas sobre la mesa son muy extensas. Las casas se 
construían enteramente de piedras, tan cuidadosamente se-
leccionadas y ajustadas que parecían talladas. Varias paredes 
aún tienen dos o tres metros de altura. A juzgar por el camino 
muy desgastado que lleva a la cima, el lugar debe haber es-
tado habitado por muchas generaciones. Existen dos ruinas 
entre la mesa y el emplazamiento actual de los zuñi; estos 
son los puntos donde, según Pedro Pino, el pueblo se insta-
ló por primera vez al descender desde la mesa. Sin embargo, 
los navajo no les dieron paz, por lo que fue necesario adoptar 
medidas para protegerse o bien regresar a la fortaleza eleva-
da, ante lo cual se mostraban reticentes. Se celebró un gran 
concejo de todos los pueblos de los alrededores y, después 
de largas y serias deliberaciones, se decidió adoptar un estilo 



252

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

arquitectónico que parecía cumplir el objetivo que tenían en 
mente: conservar la posición que ocupaban. Decidieron cons-
truir sus casas una sobre la otra de modo tal que el nivel más 
alto les permitiría una buena vigilancia y la base de los edifi-
cios proporcionara una sólida fortaleza en caso de ataque. Así, 
tras una larga ausencia, los zuñi regresaron a la loma donde se 
habían asentado previamente y construyeron el pueblo que 
habitan en la actualidad. Más allá de que la tradición pueda 
ser defectuosa o imprecisa en algunos detalles, sin duda, la 
necesidad de una defensa adecuada de la comunidad frente 
a los ataques de sus enemigos dio lugar a la curiosa construc-
ción de las casas, no solo en este, sino también en otros pue-
blos. Los zuñi afirman que la tradición pasó de generación en 
generación y los ancianos sabios de la comunidad se esfuer-
zan por inculcar la historia oral en la memoria de las futuras 
generaciones. 



253

ZUÑI Y LOS ZUÑI

Fig. 41.853 Sonajero de caparazón de tortuga utilizado en danzas

El curioso sonajero de la figura 41.853 está hecho de capa-
razón de tortuga y pezuñas de cabra. Se lo utiliza en las dan-
zas sagradas, atado a la pantorrilla de la pierna derecha. Estos 
sonajeros son propiedad de su iglesia y con gran dificultad se 
consiguió uno.

Poco puede decirse acerca de los mitos y las supersticio-
nes de este pueblo extrañamente interesante. Sin un conoci-
miento de su lengua, solo se pueden hacer vagas deduccio-
nes de la observación de las extrañas danzas que forman una 
parte tan importante de sus ceremonias religiosas. El cacique 



254

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

es el jefe de la iglesia zuñi y, para estas personas, es el equi-
valente a lo que representa el Papa en Roma para el mundo 
católico. El cacique es infalible y su palabra es ley. Sus visitas 
diarias a la mesa para observar el amanecer, sin dudas, dan 
la impresión de que este pueblo venera al astro rey. Pero es-
tas visitas, lejos de esconder un significado religioso, tienen el 
propósito práctico y útil de mantener el calendario. Los zuñi 
tienen algún conocimiento de los cambios del sol, y entienden 
que su nuevo año comienza cinco días después del momento 
en que la sombra cae en cierto ángulo de la mesa. Sus prácti-
cas religiosas y formas de culto parecen seguir un sistema es-
tricto. El cacique tiene seis asistentes que presiden con él las 
ceremonias religiosas y que han heredado sus puestos. Hay 
una mujer cacique cuyo único deber es servir al gran hom-
bre. Para las danzas el jefe de la iglesia elige diez hombres 
anualmente; estos co-ya-ma-shis son, además, personas de 
gran importancia en los asuntos eclesiásticos. Cada uno tiene 
a su cargo una danza para algún fin en particular. Mientras 
que muchas de las danzas se llevan a cabo durante el día en 
plazas al aire libre, las ceremonias más sagradas tienen lugar 
durante la noche en las casas y siempre ante un altar. Los fo-
rasteros pueden asistir a estas celebraciones si son invitados 
por el cacique. En lugar de las orgías perversas de medianoche 
que los sacerdotes han tratado de estigmatizar durante siglos 



255

ZUÑI Y LOS ZUÑI

y que aún se dice a veces que se realizan, uno solo es testigo 
de ciertos rituales religiosos de significado desconocido que 
se desarrollan con decoro y solemnidad. 

Fig. 41.019 Cesto de cerámica para alimentos sagrados

La figura 41.019 es un cesto de gran belleza que se usa 
solo para los alimentos sagrados. Estos se esparcen en el suelo 
frente a los bailarines, sobre los altares y sobre diversos obje-
tos relacionados con su religión.

Las estufas modernas (casas de baile) son tanto rectangu-
lares como circulares. Las de los zuñi son rectangulares como 
sus viviendas, con las que colindan y se encuentran alineadas. 
En cuanto a los fuegos que se supone que están prendidos 



256

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

permanentemente en las estufas, lo cierto es que no hay nada 
parecido en Zuñi. Aun así, esto no descarta la hipótesis de 
que los zuñi veneran el fuego. Tienen una invocación sagrada 
para el fuego que habitualmente se escucha en las ceremo-
nias. Ciertas danzas se celebran siempre con grandes hogue-
ras por todo el pueblo. Antes de que las comidas familiares 
se compartan, se arrojan alimentos al fuego invocando a ese 
elemento para que los devore. 

Se deberían mencionar otras nociones sobre los zuñi 
igualmente erróneas, pero no menos extendidas. Por ejemplo, 
las águilas, encontradas en numerosas jaulas en el pueblo, no 
son en absoluto los objetos sagrados que se suponía que eran. 
El hecho es que estas aves reales son atrapadas, enjauladas 
y alimentadas de forma cuidadosa para obtener las plumas 
que se utilizan en todas las ceremonias religiosas para decorar 
los altares y a las personas que participan en tales prácticas. 
En cierta forma, esto se corresponde con la cría de avestruces 
que se ha transformado en una industria muy importante en 
Sudáfrica.

Antes de terminar, se deberían mencionar dos característi-
cas de estos indios pueblo. A pesar de ser tan pacíficos y dados 
para las actividades agrícolas y pastorales, son como los salva-
jes nómadas del oeste en relación con la práctica de arrancar 
la cabellera de sus enemigos caídos. Además de afirmar con 



257

ZUÑI Y LOS ZUÑI

orgullo que todavía no han matado a ningún blanco, alardean 
con más ostentación aún que han asesinado y arrancado el 
cuero cabelludo a muchos navajos, los archienemigos de su 
nación. El prejuicio contra la raza mexicana los caracteriza a 
tal punto que a los mexicanos rara vez se les permite entrar 
en la aldea; tampoco se les permite ser testigos de las danzas 
ceremoniales porque se cree que tal presencia maligna haría 
que la danza resultara en lo contrario del bien deseado.

Ningún bosquejo de Zuñi que se pueda presentar den-
tro de los límites de un solo artículo puede aportar más que 
un atisbo de la vida de las extrañas personas que habitan el 
pueblo. 

El resultado de las investigaciones llevadas adelante basta 
para mostrar cuán rico es el campo que aún falta por descu-
brir, tanto en relación con este como con otros pueblos del 
suroeste. Es de esperar, sinceramente, que nuestro gobierno, 
con liberalidad ilustrada, emprenda más investigaciones en 
pos de los intereses de la ciencia arqueológica y etnográfica; 
y que garantice, antes de que sea demasiado tarde, los datos 
requeridos para dilucidar de manera cabal la historia de los 
indios pueblo.



traducción

Lucía Bardaro

Guido Beccarini

María Laura Racciatti 

Ana Francia Lobato

rastreo terminológico

Francisco Schnyder 

coordinación 

y revisión bilingüe

Gabriela Lorenzo

revisión conceptual

Rocío María Rodriguez 

María Emilia Tavella

Zelia Nuttall

LA ISLA DE SACRIFICIOS 



Publicación original: Nuttall, Z. (1910). The Island of Sacrificios. Lancaster: The 
New Era Printing Company, pp. 1-74.

Reimpreso del Vol. 12, Núm. 2 de AMERICAN ANTHROPOLOGIST, abril-
junio, 1910.



260

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

1. Historia de la Isla de Sacrificios 

La isla coralina baja y arenosa llamada “de Sacrificios”, si-
tuada a 19° 10’ de latitud norte y 96° 6’ de longitud oeste 
de Greenwich, se encuentra a una distancia de tres millas 
(4,83 km) al sudeste del puerto de Veracruz. Tiene una milla 
y media (2,41 km) de largo y su ancho máximo es de tres cuar-
tos de milla (1,21 km). La isla y los arrecifes adyacentes a esta 
brindan seguridad y protección absolutas de los tan temidos 
“nortes”.

A lo largo de los siglos, innumerables embarcaciones de 
todas partes del mundo se han refugiado y hallado seguridad 
al echar anclas frente a la costa sur de este pequeño islote, 
insignificante pero muy útil, que además puede presumir de 
una historia extraña e interesante.

El relato de su descubrimiento escrito por Juan Díaz, el ca-
pellán de la flota de Juan de Grijalva (el precursor de Cortés), 



261

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

es tan gráfico y minucioso que debería leerse en la traducción 
más literal que yo pueda ofrecer:

“… Llegando cerca de los montes, nos encontramos 
en el extremo de una pequeña isla que se encontra-
ba a unas tres millas (4,83 km) de distancia de dichos 
montes. Echamos el ancla y desembarcamos todos en 
este islote al que llamamos Isla de los Sacrificios. Es 
una isla pequeña y tiene una circunferencia de unas 
seis millas (9,66 km). Encontramos allí unas cons-
trucciones muy grandes de argamasa y arena1 y una 
construcción independiente del mismo material cuya 
estructura se asemejaba a la de un arco antiguo que 
se encuentra en Mérida. También encontramos otras 
construcciones, sobre cimientos, de una altura de dos 
hombres, que tenían diez pies (3 m) de ancho y eran 
muy largas. Había otro edificio construido con forma 
de torre redonda de quince pasos de diámetro. Encima 
de esta, había una columna como las de Castilla, co-
ronada por un animal parecido a un león, también de 
mármol. El animal tenía la lengua fuera de la boca y 

1. Como se verá más adelante, el capellán, evidentemente, se refería al tipo de 
cemento, a base de argamasa y arena gruesa, con que se hacían las terminaciones 
de los muros de las construcciones.



262

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

un orificio en la cabeza en el que le ponían perfume. 
Cerca había un vaso de piedra que contenía sangre que 
parecía haber estado allí durante ocho días. También, 
había dos postes, de la altura de un hombre, entre los 
cuales estaban tendidas unas telas bordadas en seda 
que se asemejaban a los mantones de los sacerdotes 
moros y llamados ‘almaizares’.
“Al otro lado había un ídolo, con una pluma en la ca-
beza, cuyo rostro estaba vuelto hacia el vaso de pie-
dra mencionado antes. Detrás de este ídolo había un 
montón de piedras grandes. Entre los postes y cerca 
del ídolo estaban los cuerpos de dos indios de tem-
prana edad envueltos en una manta pintada. Detrás 
de las telas estiradas, se encontraban los cuerpos de 
otros dos indios. Estos parecían haber muerto unos 
tres días antes, mientras que los primeros, al parecer, 
llevaban veinte días fallecidos. Cerca de estos cadá-
veres y del ídolo, yacían muchas calaveras y huesos; 
también, una cantidad de atados de madera de pino y 
algunas piedras anchas sobre las cuales se había mata-
do a estos indios.
“Había también una ‘higuera’ y un árbol que llaman 
‘zuara’ y que da fruto.



263

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

“Después que el capitán y sus hombres hubieron visto 
todo esto, el primero quiso informarse de si las muer-
tes habían sido parte de un sacrificio, y envió a sus na-
víos a buscar a un indio que era nativo de esta provin-
cia. Mientras el indio se dirigía a donde lo esperaba el 
capitán, de repente, se desmayó y cayó, pensando que 
lo traían para matarlo. Cuando llegó a la torre, el capi-
tán indagó sobre la razón por la que cometían allí tales 
hechos y el indio respondió que se realizaban como 
parte de una especie de sacrificio y dio a entender que 
se decapitaba a las víctimas sobre la piedra ancha; que 
la sangre se vertía en el vaso y que se les sacaba el co-
razón del pecho y se lo quemaba y se lo ofrecía al ídolo. 
Las partes carnosas de los brazos y las piernas se cor-
taban y se comían. Esto se les hacía a los enemigos con 
los que estaban en guerra.
“Mientras el capitán hablaba, un cristiano desente-
rró dos jarros de alabastro, dignos de ser presentados 
ante el emperador, llenos de muchas clases de piedras. 
Aquí encontramos mucha fruta, toda comestible.
“Al día siguiente, vimos, en tierra firme, muchas per-
sonas con banderas y el general envió en un barco al 
capitán Francisco de Montejo con un indio de aquella 
provincia para saber lo que querían.



264

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

“Cuando llegó Francisco de Montejo, los indios le ofre-
cieron muchas mantas muy hermosas de muchas cla-
ses y colores. Él les preguntó si tenían oro y les ofreció 
trueque o intercambio. Respondieron que lo traerían 
por la tarde. Luego, volvió a sus navíos. A la tarde, vi-
nieron tres indios en una canoa trayendo mantas como 
los otros. Dijeron que, al día siguiente, traerían oro y 
se fueron. A la mañana siguiente, aparecieron en la ori-
lla con banderas blancas y comenzaron a llamar al capi-
tán. Este desembarcó con cierta cantidad de hombres, 
y los indios le alcanzaron muchas ramas verdes para 
que se sentara y él y todos se sentaron2. Le ofrecieron 
unas cañas llenas de ciertos perfumes, semejantes a la 
goma-estorax y benjuí, e inmediatamente después, le 
dieron de comer mucho maíz molido (que es el ingre-
diente con el que hacen pan), también tortas y tartas 
de pollo muy bien preparadas. Al ser viernes no co-
mieron este último platillo. Luego, los indios trajeron 
muchas mantas de algodón muy bien pintadas en una 
variedad de colores. Así estuvimos diez días y todas 

2. Esta declaración distintiva de primera mano y el contexto de esta y de la ver-
sión de Oviedo, a la que se hará referencia más adelante, establecen que los 
indios volvieron a aparecer con banderas en la costa de tierra firme y no “en la 
costa de la isla” como Oviedo escribió haciendo uso del diario de Grijalva.



265

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

las mañanas, antes de amanecer, estaban los indios en 
la playa construyendo pérgolas para que estuviéramos 
a la sombra. Se enojaban si no íbamos a la orilla tem-
prano porque tenían muy buena voluntad para con no-
sotros y nos abrazaban y nos agasajaban.
“Nombramos como cacique a uno de ellos, de nom-
bre Ovando, dándole autoridad sobre los demás y nos 
mostró tanto afecto que quedamos maravillados. El 
capitán les dijo que solo queríamos oro y ellos respon-
dieron que traerían algo, y, al día siguiente, trajeron 
oro fundido en barras. El capitán les dijo que trajeran 
más oro. Al día siguiente, vinieron con una máscara de 
oro muy hermosa, una pequeña figura de un hombre 
con una máscara de oro, una corona hecha de cuen-
tas de oro y otras joyas y piedras de diversos colores. 
Nuestros hombres les pidieron oro nativo y los indios 
les mostraron un poco y les dijeron que provenía del 
pie de la sierra de la costa, porque se hallaba en los 
ríos que tenían su nacimiento en las montañas. Un 
indio podía salir de aquí y llegar a la fuente al medio-
día y tener tiempo, antes de que oscureciera, de llenar 
una caña del grosor de un dedo. Para conseguir el oro, 
tenían que ir al fondo del río y llenarse las manos de 



266

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

arena en la que buscaban los granos que luego guarda-
ban en la boca.
“Por lo anterior, se cree que hay mucho oro en este 
país. 
“Estos indios fundían oro en una olla, en donde sea 
que lo encontraran, usando cañas como fuelles para 
encender el fuego. Los vimos hacer esto en nuestra 
presencia. El cacique antes mencionado trajo de rega-
lo a nuestro capitán un muchacho de unos veintidós 
años, pero él no quiso recibirlo. …”3

Además de esta valiosa descripción del capellán Juan 
Díaz como testigo ocular, se encuentra el relato de Gonzalo 
Fernando de Oviedo, cronista de las Indias, quien afirma que 
se basó en la copia certificada del diario o informe oficial escri-
to por Juan de Grijalva como jefe de la expedición para Diego 
Velásquez, el gobernador de Cuba.

Este último encomendó a Oviedo el informe que remitió 
a España “para comunicar la noticia del descubrimiento al rey 
de España” y para incorporarlo a su historia4.

3. Itinerario de Grijalva en Documentos para la Historia de México. Icazbalce-
ta, vol. I, págs. 281–308.
4. Historia General de las Indias, Sevilla, 1535, lib. XVII, cap. XVIII.



267

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Si bien la versión de Oviedo coincide en general con el re-
lato del capellán Díaz, muestra algunas evidencias de haber 
sido recopilada de segunda mano. Nos proporciona, sin em-
bargo, el nuevo e importante detalle de que “después de haber 
desembarcado en la isla, el capitán general Juan de Grijalva 
anduvo por un camino bordeado de árboles, algunos de los 
cuales parecían frutales, y notó algunas antiguas construccio-
nes de piedra, como muros, que el tiempo en algunas partes 
había dejado en ruinas. Y aproximadamente en el centro de la 
isla, había un edificio que era bastante alto al que subió por 
escalones de piedra”5.

Oviedo también nos proporciona un registro de que fue 
en la pequeña isla que Grijalva, dirigiéndose al piloto ma-
yor, Antonio de Alaminos, y rodeado de los demás capitanes, 
Pedro de Alvarado, Alonso Dávila y Francisco de Montejo, y 
los principales miembros de su flota, se refirió a la posibilidad 
de que “el gran país que tenían ante ellos fuera tierra firme, y 
no una isla”, y que, siendo este el caso, era su deseo e inten-
ción desembarcar allí al día siguiente y, en nombre de Diego 
Velásquez, gobernador de Cuba, tomar posesión de este para 
Sus Majestades y España— lo cual hizo—. El hecho de que 

5. Las construcciones de la isla y sus descripciones por parte de las diferentes 
autoridades serán discutidas minuciosamente más adelante.



268

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

este episodio histórico y pintoresco haya tenido lugar en la 
isla le confiere para siempre un interés particular y romántico.

Treinta años después del episodio relatado anteriormente 
y cuando su memoria estaba un poco empañada, el viejo y va-
liente soldado Bernal Díaz describió su primera vista y recuer-
do de la isla de la siguiente manera:

“Y navegando a lo largo de la costa, vimos, a una dis-
tancia de tierra firme que parecía ser de unas tres le-
guas, una pequeña isla barrida por las olas cuya playa 
de arena parecía blanca. Le dimos el nombre de Isla 
Blanca y figura así en las cartas de navegación.
“No muy lejos del islote blanco, vimos otro, como a 
cuatro leguas de la costa, en el que había muchos ár-
boles verdes, y le dimos el nombre de Isla Verde, y na-
vegando más adelante, vimos una isla algo más grande 
que las otras, como a legua y media de tierra firme. 
Frente a ella, había un buen lugar de anclaje y el gene-
ral dio orden de echar el ancla. Se bajaron los botes y 
Juan de Grijalva y muchos soldados fuimos a ver la isla 
porque vimos humo en ella6.

6. Ni el capellán Díaz, que escribió sus descripciones de inmediato, ni Oviedo, 
que copió el diario de Grijalva, mencionan que se haya visto humo, ni que se 
haya encontrado persona viva en la isla.



269

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

“Vimos dos casas construidas con argamasa y piedra 
bien cortada y, en cada casa, unas escaleras por donde 
se subía a lo que parecían ser altares y, en estos altares, 
tenían unos ídolos de forma maligna que eran sus dio-
ses, y allí hallamos cinco indios que había sido sacrifi-
cados durante la noche anterior. Sus pechos estaban 
abiertos; les habían cortado la carne de los brazos y los 
muslos, y las paredes de las casas estaban cubiertas 
de sangre. Esto nos llenó de gran asombro y llamamos 
a este islote la Isla de Sacrificios y así aparece en las 
cartas de navegación. Frente a aquella isla, desembar-
camos todos e hicimos un asentamiento, construyen-
do chozas con ramas y las velas de los navíos. Muchos 
indios vinieron y se reunieron a nuestro alrededor en 
la costa trayendo oro en forma de pececitos….”7 8

La isla y la bahía de Sacrificios, como llamó Grijalva a su lu-
gar de anclaje entre la isla y la punta Mocambo en tierra firme, 
fueron, sin duda, señaladas a Cortés por los miembros de la 

7. Bernal Diaz del Castillo, Traducido de la ed. G. García, 1904, Cap. XIII, pág. 
40.
8. N. de T. Al revisar el texto original, el equipo de traducción notó que la expre-
sión en inglés utilizada por Nuttall “small fishes” es una distorsión, ya que el re-
lato original se refiere a “piececitas”, es decir, pequeñas piezas. En la traducción 
se mantiene la expresión utilizada por Nuttall.



270

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

anterior expedición cuando vio, por primera vez, la tierra que 
iba a conquistar, el Jueves Santo de abril de 1519.

Aunque consta que él y su flota echaron anclas bajo la pe-
queña isla de San Juan de Ulúa, puede suponerse, con segu-
ridad, que él y sus acompañantes, con doña Marina y Aguilar, 
recorrieron la Isla de Sacrificios y visitaron sus templos duran-
te los meses siguientes.

Tenemos conocimiento certero de que, cuando Cortés re-
gresaba de Honduras, el 24 de mayo de 1526, “llegó al puerto 
de Medellín [llamado así por su pueblo natal], situado frente 
a la Isla de Sacrificios, y ordenó a la flota que anclara allí esa 
noche”9.

Los relatos anteriores sobre el descubrimiento de la Isla 
de Sacrificios, con los que estoy familiarizada desde hace mu-
cho tiempo, me llevaron no solo a interesarme en particular 
por el islote, sino también a prestar especial atención a cual-
quier dato disperso al respecto que encontré en el curso de 
mis lecturas.

Al combinarlos, he podido hacer lo que es, por supuesto, 
una reconstrucción muy incompleta de su variada historia, 
pero puede ser de interés y de uso como referencia.

9. Bernal Diaz del Castillo, cap. CXC; cf. Cartas y Relaciones de Hernan Cortés, 
ed. Gayangos, pág. 370.



271

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

La isla está, en cierto modo, asociada con el episodio más 
conmovedor que probablemente se haya producido en el 
Golfo de México, a saber, la desesperada lucha naval entre los 
futuros héroes navales de Inglaterra, Hawkins y Drake, y los 
españoles.

Con una traición sin igual, luego de un intercambio de re-
henes y un pacto de paz escrito, firmado y sellado, el virrey 
Martín Enríquez y sus fuerzas atacaron los barcos ingleses an-
clados frente a la isla de San Juan de Ulúa, de los cuales solo 
dos escaparon y llegaron a Inglaterra. Fue en la noche del 23 de 
septiembre de 1568, después de una dura jornada de lucha, 
que John Hawkins escapó en el Minion, seguido por Drake 
en el Judith, y salieron a mar abierto entre los arrecifes que 
hacen que esta costa sea muy peligrosa. Hawkins relata cómo, 
“a la mañana siguiente, recuperamos una isla a una milla de 
los españoles, donde nos llevó un viento del norte y, al que-
darnos solo con dos anclas y dos cables, siempre pensamos en 
la muerte que en todo momento estaba presente… el clima se 
volvió razonable y el sábado (25) zarpamos”10.

Job Hortop, un artillero y uno de los hombres de Hawkins, 
afirma, con mayor claridad, que “anclaron con dos anclas bajo 
una isla, el viento era del norte, lo cual era maravillosamente 

10. Declaraciones en el Tribunal del Almirantazgo inglés.



272

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

peligroso y temíamos cada hora que nos llevara a la orilla de 
sotavento”11.

No cabe duda de que fue al abrigo de la Isla de Sacrificios 
que el Minion y su infeliz tripulación pasaron casi cuarenta 
y ocho horas en las profundidades de la miseria, con el peli-
gro siempre presente: si las anclas se soltaban, la embarcación 
naufragaría contra las rocas de Punta Mocambo o la tierra fir-
me adyacente.

Es interesante reflexionar que el primero de los muchos 
barcos británicos que encontraron refugio hospitalario y se-
guridad bajo Sacrificios no fue otro que el Minion, un viejo 
barco de guerra que había pertenecido a la armada de Enrique 
VIII12, cuyo afligido capitán estaba destinado a ser, unos años 
después, uno de los vencedores de la Armada Invencible.

Gracias a Henry Hawks, el caballero y comerciante inglés, 
que tuvo el coraje de aventurarse en México tres años des-
pués del episodio de Hawkins (y tenía motivos considera-
bles para arrepentirse de su temeridad), sabemos que, desde 

11. Consulte Hawkins’ Depositions and Hortop’s Travels an English Garner, Voy-
ages Travels, vol. I, editado por C. Raymond Beazley, New York, Dutton & Co.
12. Durante una visita reciente a Cambridge, Inglaterra, en la famosa Biblioteca 
Pepys conservada en Magdalene College, disfruté de apreciar una pintura en 
acuarela del Minion, en la lista ilustrada contemporánea de la armada de Enri-
que VIII que figura en “Anthony’s First Roll”.



273

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

algún tiempo antes, los españoles habían hecho uso de la isla 
como un lugar conveniente de embarque, pero que, para 1572, 
se evitaba porque se creía que estaba poseída por “espíritus 
malignos”13.

Parece probable que estos espíritus malignos no fueran 
sino sacerdotes fanáticos de la antigua religión que continua-
ban frecuentando los templos de la isla, tal vez, realizando, 
como antaño, sus ritos y sacrificios religiosos.

La isla era, por supuesto, demasiado valiosa y conveniente 
para ser abandonada por mucho tiempo, especialmente por-
que los españoles podían emplear medios efectivos para exor-
cizar a los espíritus malignos —el más fácil de estos: la des-
trucción de las imágenes y los templos—. Por una afortunada 
casualidad, me encontré con un documento antiguo que esta-
blece la fecha en que se destruyeron las estructuras de la isla. 
Como todo el pueblo de Vera Cruz y el Castillo de San Juan 
de Ulúa, debieron estar construidos de coral, la Madripora 
meandritis (Meandrina), de la que también se fabrica la cal 
que localmente se usa para argamasa.

13. “Hay otra isla por allí, llamada la Isla de Sacrificios, en la que los españoles 
desembarcaban sus bienes en tiempos pasados: dicen que hay en ella espíritus 
malignos, y por eso, no es frecuentada como antes”. A Relation of the Commod-
ities of Nova Hispania, etc., por Henry Hawks, comerciante, 1572, en Hakluyt’s 
Collection of Early Voyages, Londres, 1810, vol. III, pág. 549.



274

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

El 15 de marzo del año 1590, el ingeniero Juan Bautista 
Antonelli que, a consecuencia del episodio de John Hawkins, 
había sido enviado por el rey de España a reparar y defender 
el puerto de San Juan de Ulúa, informa su estimación de que 
se podían obtener al menos mil fanegas14 de cal de la Isla de 
Sacrificios15.

Esto, sin duda, significó que entre 1590 y 1599, cuando 
Antonelli regresó a España, las grandes murallas y las estruc-
turas descritas por Juan Díaz, Bernal Díaz y Oviedo fueran 
destruidas casi en su totalidad para obtener cal y para deste-
rrar a “espíritus” inconvenientes y malignos.

Durante los siguientes dos siglos, la isla, sin duda, des-
empeñó un papel importante en muchas aventuras piratas y 
expediciones de bucaneros, fue pisoteada por viajeros de mu-
chas tierras, extendió el refugio hospitalario de su sotavento 
a muchas embarcaciones que habían escapado a duras penas 
de los peligros de sus arrecifes tan temidos, y fue el escenario 
de muchos romances y tragedias no contadas.

En 1806 fue escenario de uno de los hechos más crueles 
en la historia de la piratería en México. El corsario Español 
Nicolás de Agramonte, después de saquear la ciudad de 

14. Una fanega pesa alrededor de 110 libras.
15. Documentos Inéditos, ed. Mendoza, tomo 13, pág. 549.



275

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Veracruz, se llevó más de siete millones de pesos y trescien-
tos hombres y mujeres a quienes depositó y abandonó en la 
desierta Isla de Sacrificios. No he podido encontrar ningún 
registro que establezca si todos murieron de hambre o si al-
gunos, al menos, fueron rescatados.

El 2 de marzo de 1823, después de casi perderse en los 
arrecifes, la embarcación que transportaba al viajero y escritor 
inglés W. Bullock, F.L.A., (quien se describe a sí mismo como 
“Propietario del antiguo Museo de Londres”) “ancló entre la 
Isla de Sacrificios y tierra firme. Esta pequeña isla, de no más 
de media milla de largo, es ahora” —dice— “un mero montón 
de arena con solo una desdichada familia india viviendo en 
ella…

“Todavía hay vestigios de ruinas… La isla está sembrada 
de huesos de los súbditos británicos que perecieron en este 
clima insalubre y cuyos restos no pueden ser enterrados en 
suelo consagrado.

“Sin embargo, ‘un frágil monumento aún en pie cerca’ indi-
ca el lugar en el que se llevó a cabo un entierro reciente (unos 
pocos meses atrás)”16.

Dos años después, en una carta fechada el 25 de mayo de 
1825, el viajero italiano J. C. Beltrami proporciona un relato 

16. Six Months Residence and Travels in Mexico, Londres, 1824, pág. 10.



276

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

igualmente lúgubre, pero diferente, de lo que él describe como 
“una pequeña isla, o más bien un banco de arena, situada a 
una milla de tierra firme donde su guarnición se vio obliga-
da a ir para abastecerse de agua mala”. Por Beltrami sabemos 
que los mexicanos republicanos habían establecido un cam-
pamento militar, con una pequeña flota en Sacrificios, cuyo 
objetivo era sitiar la fortaleza de San Juan de Ulúa, que en ese 
año estaba nuevamente ocupada por los españoles, a quienes 
los barcos ingleses y angloamericanos mantenían abastecidos 
de municiones y provisiones. Beltrami añade “que la tropa 
española de Ulúa ridiculizaba al campamento en Sacrificios 
y se complacía en observar cómo el clima y el sol abrasador, 
que convertía el banco de arena en un horno incandescente, 
hacían entre los soldados mexicanos mayores estragos de los 
que jamás podrían lograr con sus cañones, cuyas municiones, 
por lo tanto, ahorraron”17.

En el encantador libro de Madame Calderón de la Barca, 
Life in Mexico (Londres, 1843, pág. 423), la autora también 
registra que, en 1824, la “flota mexicana estaba ubicada frente 
a la Isla de Sacrificios y otros puntos, para atacar cualquier 
escuadrón que pudiera venir de España”.

17. J. C. Beltrami, Le Mexique, París, 1830, vol. II, pág. 251.



277

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

En 1827, los mexicanos comenzaron a construir un peque-
ño fuerte en la isla y al colocar sus cimientos, a una profundi-
dad de seis pies (1,82 m), se encontraron vasos de alabastro 
blanco18, la cual fue una interesante repetición del hallazgo de 
recipientes similares por uno de los hombres de Grijalva.

Según Isidro R. Gondra, fue también en 1827 cuando el 
señor Luna, ciudadano de Atlixco, realizó una excavación en 
la isla y descubrió una serie de vasos de diferentes tamaños 
y formas extrañas, entre los que se encontraba uno de tecali 
u ónix mexicano. Este vaso, que es notable porque tiene un 
tubo tallado en su interior, es minuciosamente descrito por 
Gondra y será abordado más adelante. El mismo escritor re-
lata que, “después del señor Luna, el ministro de hacienda, 
el señor Don Ignacio Esteva y otros”, realizaron excavaciones 
exitosas en la isla. Expresa su sorpresa de que se hayan en-
contrado tantos objetos “en un espacio tan limitado que no 
muestra indicios de la existencia de grandes ruinas como para 
revelar que algún gran templo hubiera estado allí”19. Esta es 
una observación que muestra cuánto se habían destruido las 
construcciones antiguas en la producción de cal de Antonelli 

18. Consulte Nota de M. de Baradère en Dupaix, Antiquités Méxicaines, Paris, 
1834, tomo I, pág. 35.
19. Notas por Isidro R. Gondra en la edición de Ignacio Cumplido de History of 
the Conquest of Mexico de W. H. Prescott, México, 1846, vol. II, págs. 82-87.



278

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

para San Juan de Ulúa. Los dos vasos de barro, dibujados y 
publicados por el Conde de Waldeck20, sin duda, provienen 
de la excavación de Luna, al igual que “los muchos vasos de 
tecali” vistos por Madame Calderón de la Barca en el Museo 
en 183021.

Un viajero llamado Ottavio menciona, en 1883, basado 
en rumores, que “se pueden ver restos del antiguo templo 
en la Isla de Sacrificios”22. En París, en 1834, Dupaix publicó 
la nota de M. de Baradère sobre la isla que ya fuera citada 
anteriormente.

A continuación, en orden cronológico, se encuentran los 
siguientes relatos interesantes sobre la isla y su exploración 
por parte del capitán Dumanoir en 1841, proporcionados por 
Brantz Mayer en su Mexico as it was (publicado en 1853, 
págs. 93-97) y en Mexico, Aztec, Republican, etc. (vol. II, pág. 
272).

“Es bien sabido por todos los que han leído la histo-
ria de México que, en el tiempo de la Conquista de 
Cortés, esta isla era un lugar sagrado para sepulturas y 
sacrificios. Debido a la inercia del gobierno mexicano, 

20. Monuments Anciens du Méxique, Palenque, etc., pl. XLIX, París, 1866.
21. Op. cit., pág. 219.
22. Nouvelles Annales de Voyage, vol. IX., pág. 64.



279

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

no se ha hecho aún una exploración minuciosa, sino 
que se ha dejado a la empresa de los comandantes de 
los buques de guerra que, aprovechando haber echa-
do anclas bajo el sotavento de la isla, han hurgado las 
arenas en busca de restos de indios, que han sido lle-
vados a otras tierras y así México los ha perdido para 
siempre.
“En 1841, el Sr. Dumanoir, comandante de la corbeta 
francesa Ceres, emprendió la exploración de la isla. 
Hasta ese momento, había sido recorrida por miles de 
marineros y terratenientes ociosos que rastrillaban su 
superficie en busca de las reliquias indias de cerámica 
y obsidiana que yacían dispersas en todas direcciones; 
y, en consecuencia, había poco de valor que descubrir 
en la superficie. En el centro de la isla, Dumanoir des-
cubrió sepulcros, cuyos huesos estaban en admirable 
conservación, vasos de arcilla adornados con pinturas 
y grabados, brazos, ídolos, collares, brazaletes, dientes 
de perros y tigres, y una variedad de diseños arquitec-
tónicos. En un sitio, encontró un vaso de mármol blan-
co y, en el Museo de México, se conserva ahora otro, 
hallado también en Sacrificios, cuya forma y decora-
ción son clásicas”.



280

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Los dibujos de este y otros vasos de tecali y de barro de 
Sacrificios, que fueron publicados por Brantz Mayer, se co-
mentan más adelante y se reproducen en las láminas VII-IX.

Siguiendo de cerca a la exploración del capitán Dumanoir, 
estuvo la del capitán Evan Nepean, el comandante de un bu-
que de guerra inglés, a quien, en 1844, el Museo Británico 
compró una gran colección de antigüedades de Sacrificios, 
que se describen en Archæologia, vol. XXX, págs. 138–339. 
Estoy en deuda con el coronel F. H. Ward por haber hecho una 
selección de veintidós de los ejemplares más interesantes de 
la colección de Nepean, así como de dos vasos de tecali com-
prados en 1851 al teniente T. Forrest, y por haberlos fotografia-
do para mí, para su publicación en este artículo.

Para concluir el esbozo de la historia de Sacrificios, convie-
ne señalar que su centro lo ocupa, actualmente, un faro que, 
junto a dos altas palmeras, constituyen los únicos elementos 
sobresalientes de la baja franja arenosa sembrada experimen-
talmente con la caña autóctona y algunos arbustos. En la costa 
este de la isla, se construyeron una cabaña y una letrina para 
que sirvieran como sala de aislamiento conectada con el hos-
pital de Veracruz para pacientes que padecían enfermedades 
contagiosas. Sin embargo, no podía usarse por la distancia de 
Veracruz, ya que con mal tiempo la isla está prácticamente 
aislada de toda comunicación con tierra firme. Sus habitantes 



281

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

son ahora los fareros y sus familias. Un obelisco marca el lu-
gar donde, al sur de la isla, cerca del lugar de desembarco, 
se encuentran enterrados los restos de un gran número de 
franceses que murieron de fiebre amarilla en Veracruz y en la 
isla durante la ocupación francesa. Los huesos de los ingleses 
“herejes” descansan, me han dicho, en la parte norte de la isla 
y, lamento decirlo, ni siquiera una cruz marca el lugar de su 
entierro. Es extraño, a lo largo de los siglos, la manera en la 
que la historia de la isla parece haber sido siempre trágica y 
asociada a una u otra forma de sufrimiento y muerte humana.

2. Los templos antiguos en la Isla de Sacrificios

Gracias a las detalladas descripciones que les debemos a Juan 
Díaz, Grijalva, Oviedo y Bernal Díaz, podemos hacernos una 
idea de las construcciones que alguna vez existieron en la isla, 
aunque algunas cuestiones relativas a ellas deben, inevitable-
mente, ser imprecisas.

La posición que ocuparon parece bastante evidente. Grijalva 
y sus acompañantes, sin duda, desembarcaron en el extremo 
sur de la isla, bajo cuyo sotavento anclaban sus embarcaciones, 
que parece haber sido siempre el lugar de desembarco más ac-
cesible y conveniente, y que todavía se usa como tal.



282

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Al caminar seguramente hacia el norte “por un camino con 
árboles a ambos lados”, llegaron a lo que Grijalva en su infor-
me oficial, transmitido por Oviedo, describió como “antiguas 
construcciones de piedra, como muros (ardaves), arruinados 
por el tiempo y parcialmente derrumbados”. Ahora bien, la 
palabra hispano-morisca “ardave” es sinónimo de muro en-
tero y, por lo general, designaba una muralla o muro macizo 
almenado que rodea una ciudad o fuerte con fines defensivos.

El difunto ministro mexicano en Bruselas, Núñez Ortega, 
un ilustre académico, dio por sentado que los muros seme-
jantes a “ardaves” de la isla debían tener almenas y señala a 
este respecto que los antiguos muros que rodeaban el templo 
de Cozumel y además, un muro descrito en el Códice Aubin, 
también estaban almenados23.

23. Varios Papeles sobre cosas de México, El Sitio de Vera Cruz, Bruselas, 1885. 
Este artículo se escribió con el propósito de probar que era la tierra firme frente 
a la Isla de Sacrificios y no el sitio de la actual Veracruz la que se conocía como 
Chalchicuecan. Si bien creo que él estableció este hecho interesante, no pue-
do aceptar su opinión acerca de que los templos en la isla estaban dedicados 
principalmente a la diosa del agua, Chalchihuitlcueitl, porque, en primer lugar, 
todos los testimonios concuerdan en que el ídolo del templo representaba una 
divinidad masculina, y que la única figura esculpida que se encontró fue la de 
un tigre. Si hubiera estado allí la imagen de una diosa, sin duda, habría sido 
observada y mencionada.



283

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Por lo tanto, el registro de Grijalva de que las ruinas se 
asemejaban a “ardaves”, incuestionablemente, implica que 
eran grandes y macizas, como las murallas de una ciudad.

El capellán Díaz, al igual que Grijalva, describe, en primer 
lugar, “construcciones muy grandes” y “el trozo de una estruc-
tura, semejante en construcción a un arco antiguo que se en-
cuentra en Mérida”24. La Mérida a la que se refiere está en 
España, en la provincia de Badajoz, Baja Extremadura, y es la 
antigua ciudad romana: Emérita Augusta.

Entre otras ruinas romanas notables, todavía presume del 
“Arco de Santiago” que data del reinado de Trajano. Este arco 
tiene 44 pies (13 m) de altura y hace tiempo que fue despoja-
do de su revestimiento de mármol25.

24. La palabra en español “trozo” (que se utilizó en el original en español) signi-
fica parte desprendida de algo, remanente, fragmento, también restos.
25. Consulte la EncycLopædia Britannica, artículo Mérida.



284

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

El capellán Díaz, quien, evidentemente, tenía ojo de an-
ticuario, y no solo observó de cerca, sino que también midió 
las estructuras de la isla, probablemente, estaba familiarizado 
con las ruinas romanas de Mérida. De no ser así, fue Pedro de 
Alvarado, originario de Badajoz, quien pudo haber hecho la 
comparación. Los anteriores registros fidedignos establecen la 
existencia en la isla, en 1518, de muros antiguos muy grandes 
y macizos, y de un arco partido o caído, comparable a un arco 
romano de 44 pies (13 m) de altura.

Lámina IV. PUERTAS MAYA EN FORMA DE ARCO 1. Arco en Labna



285

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Es un hecho interesante que, para igualar en tamaño y for-
ma a las ruinas descritas, debemos remitirnos a las ciudades en 
ruinas de Yucatán por la isla de Cozumel, y no a la tierra firme 
contigua a la isla26. Con un vistazo a la lámina IV, se podrá ver 

26. Consulte el arco cuadrangular en ruinas ubicado en el pueblo de Cedral, isla 
de Cozumel, que tiene 10 pies (3 m) de alto hasta las piedras de la tapa, 6 pies 

Lámina IV. PUERTAS MAYA EN FORMA DE ARCO  
2. Arco en la Casa de Monjas, Uxmal



286

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

que, dentro de unos años, al no haberse hecho nada ahora para 
preservar las grandes puertas en forma de arco de los patios de 
los templos de Uxmal y Labná27, cuando se hayan derrumbado 
y las tallas de piedra de los muros hayan caído al suelo, y su 
mampostería se encuentre desmantelada, también podrán ser 
comparadas acertadamente por algunos viajeros con la mura-
lla y la puerta medieval de alguna ciudad española, por otros 
con un arco romano de nobles proporciones en ruinas.

Después de haber descrito, respectivamente, como en el 
caso anterior, las primeras estructuras antiguas y en ruinas, 
que aparecieron ante sus ojos mientras caminaban hacia el 
centro de la isla, Grijalva y el capellán Díaz mencionaron las 
construcciones en uso.

Una era, evidentemente, una terraza elevada o una pirámi-
de, descrita como “muy larga”, su “base” o terraza inferior de 
unos 11 pies (3,35 m) de alto (dos hombres) y 10 pies (3 m) de 

(1,82 m) de ancho y 8 pies y 2 pulgadas (2,5 m) de la cara exterior a la interior, 
fotografiado y descrito por el Prof. Wm. H. Holmes en Ancient Cities of México, 
vol. I, págs. 67-69.
27. Según Stephens, quien no da su altura exacta, aunque esta parece ser de 
unos 20 pies (6 m), el ancho de la puerta de Uxmal es de 2 pies y 8 pulgadas (80 
cm) y el de Labná de 10 pies (3 m). Véase Incidents of Travel Yucatán, Londres, 
1843. Se presta especial atención al dibujo de una puerta de entrada en Labná 
en el vol. II, pág. 54, que parece responder un poco a la descripción de las ruinas 
de la Isla de Sacrificios.



287

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

ancho. Un tramo de escalones de piedra conducía a su cima. 
La segunda era una estructura circular “como una torre”, cuyo 
diámetro era de 15 pasos. Es obvio que un tramo de escalones 
de piedra también debe haber conducido a la parte superior 
de esta plataforma circular en la cual se encontraba el “león” 
de piedra y el ídolo, las víctimas, etc.

Bernal Díaz, quien no en vano usó la palabra “altar” para 
describir el lugar donde se ofrecían las víctimas, habla de dos 
de estos altares. Esta declaración puede conciliarse con el 
relato del capellán Díaz si asumimos que las calaveras y los 
huesos, los atados de madera y las piedras de sacrificio, que 
el último describe por separado, fueron colocados en la plata-
forma de la pirámide cuadrada, probablemente cerca del sitio 
circular elevado de ofrenda. Parece razonable suponer que las 
víctimas deben haber sido sacrificadas en la terraza cuadra-
da más espaciosa y que sus restos luego se trasladaban y se 
ofrecían al ídolo en la plataforma circular elevada. No caben 
dudas de que el ídolo representaba a Quetzalcóatl, pues la 
forma circular era característica de los templos de esta divini-
dad. Además, la pared con frescos que descubrí recientemen-
te en la isla, con la representación de una serpiente empluma-
da, que creo forma parte del templo circular, proporciona una 
prueba convincente de que, en todo caso, un templo de la isla 
estaba dedicado al culto de Quetzalcóatl, ya sea como “dios 



288

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

de los vientos”, como “la personificación del planeta Venus”, 
o como “héroe cultural”. La única otra imagen mencionada fue 
la de una especie de león, es decir, un ocelote. Se encontraba 
sobre una columna “en el extremo superior de la escalera” y, al 
igual que el ídolo, miraba hacia el cuenco de piedra que conte-
nía sangre humana a modo de ofrenda. Por lo tanto, parecería 
que la efigie del ocelote compartía también el culto que se le 
rendía a Quetzalcóatl.

El Códice Fuenleal registra la tradición de que Tezcatlipoca, 
el hermano de Quetzalcóatl, había tomado la forma de un 
ocelote y que el recuerdo de una pelea entre los hermanos 
está plasmado “en los cielos, como la constelación de la Osa 
Mayor… Tezcatlipoca”28.

El mismo códice relata también que “los dos dioses, 
Tezcatlipoca y Quetzalcóatl, se convirtieron en dos grandes 
árboles: el primero, en un árbol llamado Tezcaquahuitl; el se-
gundo, en un árbol llamado Quetzalhuesuch”. Parecería que 
los dos árboles descritos por el capellán Díaz como situados 
“también allí” donde vio las piedras de sacrificio, calaveras y 
huesos, etc., pueden haber tenido alguna conexión con esta 
antigua tradición. Algún botánico ayudaría a resolver este 

28. Historia de los Mexicanos por sus pinturas, Nueva Colección de Documen-
tos, J. G. Icazbalceta, vol. III, pág. 233, México, 1891.



289

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

interrogante al identificar el árbol frutal “zuara” mencionado 
por el capellán y al verificar el nombre nativo de la “higuera” 
(de las Indias) que él menciona.

Al revisar el testimonio de los tres testigos presenciales, 
parece bastante seguro que hallaron dos grupos de construc-
ciones en la isla, la primera descrita como antigua, en ruinas 
y de un tamaño impresionante, que sugería a un testigo una 
enorme muralla, a otro los restos de un gran arco, cuya cons-
trucción se asemejaba a un arco romano de 44 pies (13,41 m) 
de altura.

El segundo grupo de estructuras en uso consistía en una 
pirámide escalonada muy larga y “bastante alta”, con escalo-
nes de piedra que conducían a la parte superior, y una estruc-
tura circular y maciza como una torre que servía como altar, 
ya que sobre ella yacían los cuerpos de las víctimas frente al 
ídolo; el ocelote, sobre una columna cercana. Es un hecho no-
table el que los españoles no encontraran ningún ser vivo en la 
isla, ni que tampoco el observador capellán mencionara rastro 
alguno de presencia humana, lo que ciertamente habría hecho 
en caso de haber existido algún rastro de esta.

Por otro lado, la existencia de árboles que daban abundan-
tes frutos parece indicar que, en algún tiempo anterior, la isla 
había estado habitada y su suelo fue cultivado.



290

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

En 1518, la isla seguía siendo, indiscutiblemente, un lugar 
de gran santidad al que se trasladaba en barcos a los muertos 
y a aquellos destinados a morir para enterrarlos o sacrificarlos.

3. Resultados de una breve investigación personal sobre una 
parte de la isla

En compañía de mi amiga, la Sra. H. P. Hamilton, viajé a 
Veracruz el 23 de diciembre de 1909, con la idea de tomar el 
barco de vapor hacia Tampico el día 25. Sin embargo, como 
resultado de un fuerte viento norte, el barco de vapor se de-
moró en un puerto del sur y no pudo llegar a Veracruz a tiem-
po. Apenas supe que íbamos a tener que pasar unos días en 
Veracruz, me puse en marcha para cumplir mi viejo deseo de 
visitar la Isla de Sacrificios. Ni bien las condiciones climáticas 
lo permitieron, el señor Nicolau, director general de faros, con 
la amabilidad que lo caracteriza, puso a mi disposición la lan-
cha del gobierno y, junto con el subdirector, señor Meneses, 
y un pequeño grupo de amigos, entre quienes se encontraba 
la señora Miramon de Duret y su familia, nos acompañó a la 
pequeña isla el 27 de diciembre. La agudeza de mi interés por 
este caso resultará evidente para quienes han conocido su 
historia a través de las páginas previas.



291

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

El primer objeto de interés que atrajo mi atención luego 
de desembarcar en el punto más austral de la isla fue, frente 
al muelle y cerca de la playa de arena, el vestigio de un viejo 
muro construido de Madrepora. Una examinación me con-
venció de que pertenecía al fuerte construido en 1827 por los 
republicanos mexicanos.

A través de un sendero con dirección al norte, con una leve 
pendiente y bordeado con arbustos y árboles recientemente 
plantados, llegamos al centro de la isla, que se encuentra a 
unos 15 pies (4,5 m) sobre el nivel del mar29. Sentada bajo la 
galería del pequeño lazareto, que en su momento fue un cen-
tro de aislamiento, les pregunté al director general Nicolau, 
el director Meneses, el casero y los guardas de los faros, si 
existían vestigios de construcciones antiguas en la isla. El se-
ñor Nicolau me aseguró que, si bien había tenido que viajar 
a la isla constantemente durante los últimos 15 años, nunca 
había visto ni escuchado nada relacionado con la presencia de 

29. Beltrami (op. et loc. cit) destacó que, si las condiciones normales de las ma-
reas del Atlántico se mantienen en la región, el agua taparía la isla dos veces en 
24  horas y pronto desaparecería completamente. En estas condiciones “gene-
ralmente, la marea crece entre 1 1/2 (45 cm) a 2 pies (60 cm). Durante octubre 
y los equinoccios y solsticios, crece entre los 2 1/2 (76 cm) a 3 pies (91 cm). La 
sucesión de mareas es notoriamente irregular; durante el verano, sube por la 
mañana y baja por la tarde, mientras que, durante el invierno, sucede lo opues-
to”. Antonio G. Cubas, Diccionario Geograf. Hist. y Biogr. México, 1891.



292

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

restos prehistóricos en el lugar. Por otro lado, todos me infor-
maron que abundaban fragmentos de cerámica en el lugar y, 
con mucha generosidad, me mostraron algunos descubiertos 
recientemente.

Mientras volvía a la costa sur, caminé una corta distan-
cia hacia el este sobre la arena cubierta con fragmentos de 
Madrepora erosionados por el agua como los que se habían 
usado para construir el fuerte. Al examinar minuciosamente 
el banco de suelo arenoso que se eleva aproximadamente en-
tre 6 (1,83 m) y 11 pies (3,36 m), percibí que, casi a nivel del 
mar, había varios fragmentos de cerámica antigua, y también 
encontré algunos en la arena. Cuando volvimos a embarcar, 
luego de quedarnos el tiempo necesario en el islote, expresé 
mi deseo de volver y explorar el banco de la costa este con más 
detenimiento. La costa oeste, al ser baja, no me parecía igual 
de prometedora.

Dos días después, como nuestro barco de vapor aún es-
taba atrasado, la señora Hamilton y yo volvimos a la isla para 
pasar el día, en compañía del señor Meneses, dos ingenieros 
del gobierno empleados de la inspección costera, y las señoras 
Fortuño y Miramon. Para poder realizar cualquier desmonte 
que pudiera ser necesario, traje desde Veracruz a dos peones 
equipados con picos y palas.



293

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Lámina V. RUINAS ANTIGUAS, ISLA DE SACRIFICIOS  
1.Exposición de la pared que muestra el revoque sobre el que están pintadas 

tres secciones del cuerpo de la Serpiente Emplumada, Quetzalcoatl. 2. Posición 
relativa de los pisos de cemento inferior y superior (este último justo debajo 

de la cruz). 3. Un fresco parcialmente cubierto por el suelo de cemento 
superior. (De las fotografías de Z. Nuttall.)



294

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Esta vez me dirigí hacia el este y luego, por la costa este, 
hacia el norte, inspeccionando minuciosamente el banco ele-
vado, el cual estaba cubierto de otatea o bambú nativo. El pri-
mer hallazgo interesante fue el de la señora Hamilton, quien 
desenterró del banco un fragmento pequeño de una vasija de 
arcilla decorada con la imagen de un rostro humano. El próxi-
mo fue el mío: un revestimiento de cal quemada parcialmente 
enterrado, que demarcaba, posiblemente, uno de los sitios 
donde, en tiempos pasados, se fabricaba la cal. A cierta dis-
tancia, percibí, levemente por sobre el nivel del mar en una 
parte del banco que se había derrumbado, algunos fragmen-
tos de pisos de cemento y el comienzo de un muro de forma 
irregular, marcado por una cresta baja del revoque que la cu-
brió en su momento.

A una corta distancia hacia el norte, casi camuflados con el 
suelo, percibí algunos fragmentos de Madrepora superpues-
tos artificialmente y, al examinarlos, comprendí que formaban 
parte de un muro de gran tamaño que corría de oeste a este. 
La parte este estaba cubierta por una capa de revoque suave 
de varias pulgadas de grosor mezclado con arena granulada 
muy gruesa.

Mientras los peones se reunían bajo mis direcciones, co-
mencé a quitar la tierra, las raíces largas y los tubérculos de 
la caña nativa u otatea que cubrían la superficie suave de la 



295

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

pared, en la cual, para mi sorpresa y alegría, pronto percibí al-
gunas líneas pintadas en ocre rojo.

Cuando llegaron los hombres y el resto del grupo, los pusi-
mos a trabajar y poco a poco desenterraron 4,70 m del mismo 
muro que tenía entre 6 (1,83 m) y 8 pies (2,43 m) de profun-
didad. Me reservé la delicada tarea de limpiar la superficie del 
muro y, mientras lo hacía, percibí que las líneas rojas forma-
ban una ilustración convencional incompleta de la serpiente 
emplumada, Quetzalcóatl.

Gracias al cuidado extremo con el que completé mi tarea, 
pude mantener los elementos en su lugar y, a la mañana si-
guiente, fotografiar un fragmento grande de revoque medio 
suelto que contenía tres secciones peculiares de la pintura del 
cuerpo de la serpiente. En la fotografía de la lámina V, figura 1, 
este fragmento se puede ver bajo una masa colgante de raíces 
y tubérculos enredados.

La distancia entre la base del muro y el extremo superior 
de este fragmento era de 85 centímetros.

La primera parte que descubrí del muro se puede ver en el 
lado izquierdo de la fotografía (al lado de la grieta).

La construcción del muro, con fragmentos de Madrepora 
erosionados por el agua, apilados unos sobre otros con tie-
rra entre medio, se puede ver a la derecha, donde el revoque 
se había separado. Recogí con cuidado todos los fragmentos 



296

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

sueltos de revoque pintado al fresco que encontré cerca del 
muro, esperando poder reconstruir toda la figura de la ser-
piente, sin embargo, no pude hacerlo. Entre los fragmentos 
más interesantes que encontré, había dos que contenían una 
franja angosta de 4 cm de ancho pintada de un hermoso tono 
azulado, que, evidentemente, ocupaba un lugar por encima 
de la serpiente emplumada. El fragmento más notable que 
encontré, expuesto en la lámina VI, muestra algunos adornos 
del cuerpo de la serpiente y una cruz “maltesa” en un círcu-
lo, todo pintado con rojo. Este detalle evoca inherentemente 
la tradición de decorar las prendas blancas del héroe cultural 
Quetzalcóatl con cruces rojas.

La misma fotografía muestra, también, cuán gruesa era la 
arena (o grava muy fina) que se mezclaba con la argamasa. Al 
ver esto, uno puede entender fácilmente la razón por la que 
el capellán Díaz, luego de observar los muros de las ruinas 
y la pirámide cubiertas de tal revoque, escribió que estaban 
hechas de “argamasa y arena”.

La lámina V, figura 2, muestra la continuación del muro, 
cuya base aún conservaba el revoque hasta una altura de 27 a 
50 cm. Debajo de la marca (la cruz hecha sobre la fotografía), 
se puede ver una capa de piso de cemento que cubre un espa-
cio de 1,65 m de ancho y termina en un escalón redondeado de 
27 cm de alto en el que comienza el piso de cemento inferior, 



297

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

del que solo se preservan 1,74 m, pero que tiene una pileta cua-
drada profunda (34 cm de profundidad y 88 x 76 cm de largo 
y ancho). Dentro de esta, encontramos muchos fragmentos de 
cerámica que presentaban pruebas de alteraciones previas30.

Lámina VI. Pintura roja de la Serpiente Emplumada Quetzalcoatl  
fragmentaria de la pared revocada de la Isla de Sacrificios 

30. Encontramos una gran cantidad de fragmentos de cerámica de diversos tipos 
entre la tierra extraída durante la excavación y desperdigados por la orilla, o in-
crustados en el banco. La pieza más notable fue la que encontraron las señoras 
Dolores Fortuño y Miramon en la orilla del mar. Esta está decorada con un diseño 
en blanco y marrón, idéntico al de los dos ejemplares preservados actualmente en 
el Museo Nacional, y mal catalogadas, y de algunas de las muestras del Museo 
Británico, cuyas descripciones también refieren a este tipo de diseño.



298

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

El piso inferior de cemento se encuentra al mismo nivel 
de la costa arenosa y la base del muro pintado al fresco está 
levemente por debajo. Lo que me pareció más interesante fue 
que el piso de cemento superior, 27 cm más alto que el otro, 
se había construido, sin dudas, después del muro pintado al 
fresco, ya que cubría la parte inferior de la pintura. Al quitar 
parte del piso de cemento y los fragmentos de Madrepora que 
lo sostenían, quedó al descubierto la mandíbula superior re-
curvada de la serpiente, sumamente parecida a la tallada en la 
famosa Piedra del Sol de la Ciudad de México, y con idénticos 
símbolos con forma de estrella adheridos a ella; los colores 
rojo y negro de la pintura eran notablemente vívidos.

La diferencia entre el nivel de la base del muro y el del piso 
de cemento se puede ver debajo de la marca en la lámina V, 
figura 2; mientras que la lámina V, figura 3, muestra la imagen 
más de cerca que pude obtener de esta importante prueba de 
que el muro pintado se construyó en un período anterior al 
del piso de cemento, indudablemente precolombino. En algún 
período, luego de que el muro del templo se hubiera construi-
do y mientras su decoración, que pudo haber sido contem-
poránea o no, aún se conservaba en buenas condiciones, al 
sacerdocio le resultó necesario elevar el nivel del piso 27 cm 
más. Sin embargo, al hacerlo, la serpiente, el emblema sagrado 
del dios, tuvo que cubrirse parcialmente.



299

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

La razón imperiosa por la que se optó por semejante re-
forma parece haber sido un avance del mar debido a un hun-
dimiento y la consiguiente disminución del tamaño de la isla. 
Ya que es impensable que los antiguos constructores eligieran 
para un templo el lugar inadecuado en el que se encuentran 
actualmente el muro en ruinas y la pirámide, de los cuales en-
contré vestigios más al norte, a una corta distancia de la playa.

El hecho de que estos cambios naturales se produzcan 
gradualmente en la costa de sotavento de una isla de coral 
concuerda con las teorías aceptadas sobre el crecimiento y el 
deterioro de los arrecifes de coral. Los pólipos coralinos flore-
cen en el lado de barlovento y en el borde exterior del arrecife 
y su crecimiento se lleva a cabo, principalmente, en esos pun-
tos. A sotavento, que es precisamente la costa sur y sudeste 
de la isla, los cachones desprenden las masas de coral muerto 
y, gradualmente, despojan el arrecife.

Desde el lugar donde se emplaza el muro en ruinas, obser-
vé que una saliente de roca coralina se extendía una distancia 
considerable mar adentro y una línea de cachones marcaban 
su borde exterior. El nivel del agua sobre esta saliente era muy 
poco profundo, incluso en marea alta. Me pareció probable 
que, en un momento dado, la isla debió haberse extendido 
sobre este saliente que, de hecho, puede haber sido mucho 
más grande. En el banco de tierra, se pueden ver signos de 



300

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

la reciente invasión del mar y la saliente está cubierta con 
fragmentos de cerámica antigua que se pueden ver a través 
del agua clara. El hecho de que el piso de cemento inferior se 
encuentre a nivel del mar parece indicar que el templo se ubi-
caba, en algún momento, más tierra adentro o que gran parte 
de la isla se ha hundido. No caben dudas de que la pared y 
el piso que descubrí pertenecieron a un templo dedicado a 
Quetzalcóatl. En este caso, el interrogante era si formaba par-
te de la estructura circular descrita por los españoles o si per-
tenecía al grupo de construcciones en ruinas que encontraron 
al principio. Ya que, por supuesto, no era imposible, e incluso 
era probable, que hubiera existido un templo de Quetzalcóatl 
en el grupo de edificios más antiguo y que, debido a las cau-
sas naturales mencionadas, este hubiera sido abandonado y 
dejado en ruinas por la acción gradual del mar, después de 
que se hubiera intentado, mediante la elevación del nivel de 
los pisos o terrazas, contrarrestar el hundimiento que se había 
producido.

¿En qué momento se elevó el piso de cemento que descu-
brí? ¿Fue antes o después de la construcción de las estructu-
ras en uso durante la conquista? Me pareció que una explo-
ración minuciosa de la isla podría permitir, no solo localizar 
los emplazamientos de los dos grupos de construcciones, sino 
también detectar el alcance de la indudable disminución del 



301

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

tamaño de la costa sur y sudeste de la isla, una disminución 
que puede haberse acelerado a causa de la eliminación de 
grandes masas de coral muerto para la fabricación de cal para 
la argamasa.

Fue con este nuevo interés y plan de investigación en men-
te que regresé a Veracruz, decidida, con más entusiasmo que 
inteligencia, a informar mi descubrimiento al gobierno mexi-
cano ni bien regresara a México, y solicitar permiso para con-
tinuar mis investigaciones en la isla, ofreciendo, a cambio, mi 
tiempo y servicios de manera gratuita, con mi promesa escrita 
de que todos los objetos que pudiera encontrar serían entre-
gados fiel e incondicionalmente a los funcionarios del gobier-
no designados para recibirlos31.

Por muy poco atractiva e incómoda que fuera la estadía en 
dos habitaciones vacías del lazareto abandonado, consideré 
que el interés atrapante por los problemas implicados haría 
que esta situación fuera incluso soportable y, por tanto, es-
taba dispuesta a pasar algunas semanas aislada en la isla de 
arena.

31. Me complace reconocer por este medio la amabilidad y la cortesía del di-
rector general de faros, señor Nicolau; del director, señor Meneses, y de otros 
miembros de su departamento, sin cuya autorización y eficiente ayuda no podría 
haber visitado la isla ni realizado la pequeña excavación en ella.



302

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Me pareció, además, que era mi deber científico volver al 
lugar lo antes posible para tomar medidas inmediatas para 
proteger el fresco con una cubierta de vidrio y toda la excava-
ción con una valla para evitar que los visitantes se acercaran, 
y un muro marino bajo para evitar que las olas lo alcanzaran 
durante las tormentas32.

32. Cuando, durante la semana en la que me hospedé en Veracruz, en febrero, 
realicé una última y apresurada visita a la isla, después de las fuertes corrientes 
de viento norte que habían azotado la costa, me encontré con que mis peores 
temores se habían hecho realidad. El gran fragmento suelto de revoque en el que 
estaban pintadas tres secciones del cuerpo de la serpiente, y que puede verse 
en mi fotografía, había desaparecido. Como no pude encontrar ningún vestigio 
de este, llegué a la conclusión de que se lo había llevado uno de los muchos ex-
cursionistas que visitan la isla. Lo que más lamenté fue el hecho de que alguna 
persona también había roto un gran trozo del piso de cemento superior, que 
cubría y protegía la cabeza de la serpiente que yo esperaba destapar y copiar 
cuidadosamente. Habían dañado tanto esta parte que no me quedaba ninguna 
esperanza de poder reconstruirla.
Aunque había temido el posible efecto de una tormenta sobre las paredes y los 
pisos en ruinas, me sorprendió encontrar, no solo que la playa estaba cubierta 
de madera arrastrada por la corriente y basura, parte de la cual había sido arras-
trada y revuelta sobre el piso de cemento inferior, sino que las olas habían, de 
hecho, limpiado las evidencias de nuestra excavación recién hecha, el montón de 
escombros y tierra que había ordenado arrojar hacia la playa con la esperanza de 
que pudiera servir de rompeolas.
AM, ANTH., N, S., 12--19. 



303

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Inmediatamente después de mi regreso a la Ciudad de 
México, cumplí con mi decisión e informé de mi descubri-
miento al inspector de monumentos, a quien, en presencia 
del director del Museo Nacional, presenté fragmentos del 
fresco y de la cerámica, así como mis fotografías de la exca-
vación que había realizado. Ese mismo día mostré dichas 
pruebas al ministro y al subsecretario de Instrucción Pública, 
a quienes ofrecí mis servicios para realizar la exploración 
y preparar un informe sobre esta para el próximo Congreso 
de Americanistas. Acordamos, entonces, que brindaría mi 
tiempo y mis servicios gratuitamente al gobierno y que el 
Departamento de Instrucción Pública me otorgaría la suma 
de 500 pesos (250  dólares estadounidenses) para pagar la 
vestimenta de campamento, del viaje, los trabajadores y el 
mantenimiento. Luego me alentaron y autorizaron a hacer to-
dos los preparativos y compras necesarias de vestimenta, ma-
terial fotográfico, etc., y, después de tres semanas de espera, 
a ir a Veracruz, donde, tras otro retraso de tres semanas, me 
enviaron tres documentos oficiales.

En el primero, se me informó que el ministro de Instrucción 
Pública solo concedería 200 pesos (100  dólares estadouni-
denses) para la exploración de la Isla de Sacrificios33.

33. Como consideré que la primera subvención del ministerio de 500 pesos para 



304

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

En el segundo, se me informó que mi exploración se limi-
taría a una parte de la isla.

El tercero merece que lo traduzca íntegramente para be-
neficio de los arqueólogos que quieran conocer las condicio-
nes en las que la Secretaría de Instrucción Pública de México 
acepta con amabilidad y consideración el trabajo científico 
voluntario.

“Esta Inspección General ha tenido el honor de recibir 
las comunicaciones por las que el Ministerio de Instrucción 
Pública le informa que ha concedido a la señora Zelia Nuttall 
el permiso para explorar la Isla de Sacrificios y que ha nombra-
do al ciudadano Salvador Batres, asistente de la Inspección 
de Monumentos Arqueológicos, para que la supervise. Esta 
dependencia considera indispensable que supervise todo lo 
relativo a esta exploración para que se protejan los intereses 
científicos de México y también se cumplan las formalidades 
legales. 

la exploración se iba a efectuar de buena fe, para cuando recibí los documentos 
oficiales, ya había gastado más de 200 pesos en la vestimenta de campamento, 
el material fotográfico, el viaje y el mantenimiento, gastos que solventé con mi 
propio dinero. No he recibido la más mínima expresión de interés, consulta, 
arrepentimiento o disculpa por parte del ministerio por lo mencionado ante-
riormente ni por mi pérdida de tiempo, y mucho menos por las molestias y el 
cansancio sufridos.



305

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

“Por lo tanto, es indispensable que el Ministerio dirija al 
asistente de inspección, para que actúe en todo momento, de 
conformidad con las instrucciones que le dará el inspector ge-
neral de Monumentos Arqueológicos. Deberá informar a este 
último todo lo que ocurra durante el cumplimiento de sus 
tareas. Se debe informar a la señora Nuttall que las explora-
ciones para las que se le ha concedido el permiso, y todos los 
detalles de estas, se llevarán a cabo de acuerdo con las leyes, 
reglamentos y disposiciones correspondientes al tema. (Feb. 
19, 1910)”.

Gracias a estos documentos, pude comprender que su 
propósito era disuadirme por razones que pronto se hicieron 
evidentes.

Después de regresar a México y bajo el consejo de amigos 
influyentes, intenté varias veces y en vano no solo averiguar 
exactamente cuáles son “las leyes, reglamentos y disposicio-
nes” que el inspector Batres debe hacer cumplir, sino también 
de obtener, para los arqueólogos, en general, cierto reconoci-
miento de las obligaciones mutuas y los derechos de los cien-
tíficos certificados a alguna consideración e independencia de 
acción, como las que tan generosamente concede el gobierno 
mexicano a los científicos de otras disciplinas. El presidente 
Díaz y su hijo, el coronel Porfirio Díaz, que tiene un verdadero 
interés en la arqueología, intentaron amablemente componer 



306

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

la situación, pero sus planes fueron hábilmente eludidos. 
Hubo nuevos retrasos y el siguiente acontecimiento fue que, 
durante la Semana Santa, en marzo, el señor Batres viajó dis-
cretamente a Veracruz y exploró la isla él mismo.

Unas semanas después, el periódico estatal El Imparcial 
publicó un aviso oficial, enviado por el Ministerio de 
Instrucción Pública, que informaba que el inspector Batres, 
quizás aprovechando que las olas tempestuosas habían arras-
trado la tierra arrojada por nuestra excavación, ¡se adjudicaba 
el descubrimiento de las ruinas de la Isla de Sacrificios!

El 11 de mayo se publicó el siguiente artículo en el Mexican 
Herald, el principal periódico estadounidense publicado en 
México:

L. BATRES REIVINDICADO POR NUEVO DESCU-
BRIMIENTO EN LA ISLA DE SACRIFICIOS
Un periódico mexicano publicó el domingo pasado un 
relato de la exploración de la Isla de Sacrificios realiza-
da por Leopoldo Batres durante la Semana Santa, en 
el curso de la cual afirma que “encontró ciertos muros 
antiguos cubiertos de pinturas que el mar había des-
enterrado unos meses antes”.

Sin embargo, en lugar del mar, la verdadera descu-
bridora resultó ser la Sra. Zelia Nuttall, quien, el 26 
de diciembre de 1909, con la ayuda de dos peones 



307

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

con picos y palas, excavó casi tres metros del muro, 
del cual había encontrado una pequeña parte que so-
bresalía por el banco a la orilla del mar. La excavación 
fue presenciada por el subdirector de faros y cuatro de 
sus subalternos, la señora H. P. Hamilton y las señoras 
Fortuño y Miramon.

Al regresar a México, en enero, la señora Nuttall 
informó oficialmente de su descubrimiento de los 
muros pintados al fresco y presentó fotografías de la 
excavación tomadas por ella y la señora Hamilton al 
Departamento de Instrucción Pública, al señor Batres 
como inspector de monumentos y al director del 
Museo Nacional.

La afirmación expuesta en el artículo publicado ha 
enfrentado fuertes objeciones por parte de muchos, 
quienes resienten la injusticia de atribuir a la acción 
de las olas, un descubrimiento que merecía el recono-
cimiento de todos los interesados en la arqueología de 
México.

El incidente se dio por “concluido” con mi renuncia al título 
de miembro honorario del Comité Organizador del Congreso 
de Americanistas, del cual el ministro de Instrucción Pública y 
el inspector Batres son los miembros dirigentes. También re-
nuncié a mi título de profesora honoraria del Museo Nacional, 



308

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

como protesta por el trato que yo, e indirectamente todos los 
arqueólogos estadounidenses, habíamos recibido del inspec-
tor de monumentos y del ministerio que lo apoya y comparte 
la responsabilidad de sus actos, así como por el trabajo de 
clasificación de Batres en el Departamento de Arqueología. 
Al analizar esta situación, la única experiencia desalentadora 
que he tenido en una larga carrera científica, me doy cuenta de 
que tuve algo de responsabilidad sobre el asunto. Conociendo 
las experiencias complicadas por las que han pasado otros ar-
queólogos, tanto extranjeros como mexicanos, me habría abs-
tenido categóricamente, como hasta ahora, de tener cualquier 
trato con la coalición Batres-Sierra, que ha desalentado con 
tanto éxito toda investigación científica de arqueología y ha ex-
pulsado del campo mexicano a los patrocinadores y científicos 
extranjeros como el Duque de Loubat y Alfred P. Maudslay; y, 
entre sus propios compatriotas, el señor del Paso y Troncoso y 
el señor Francisco Rodríguez (ambos exdirectores del Museo 
Nacional), el Dr. Nicolás León, los señores Manuel Gamio 
y Ramón Mena, y muchos otros igualmente merecedores de 
toda consideración y apoyo. Además, debería haber escucha-
do las advertencias que recibí de quienes predijeron exacta-
mente lo que sucedió, es decir, que, como en otros casos, el 
inspector Batres “arreglaría las cosas” de tal manera que me 



309

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

impediría realizar la exploración, que, tarde o temprano, la 
llevaría a cabo él mismo, y se adjudicaría el descubrimiento34.

34. En la siguiente traducción de algunos fragmentos de un artículo publicado 
el 2 de junio de 1910 en El Tiempo, el notablemente respetable, conservador y 
patriótico periódico católico de México, se dilucidará no solo una idea de lo que 
opinan sobre el inspector Batres sus propios compatriotas, sino que también 
revelará hasta qué profundidad se ha hundido la investigación arqueológica en 
México bajo los hombres a los que un gobierno bien intencionado confió ciega-
mente el destino de la arqueología mexicana.
“Nuestro gobierno… nombró un inspector y curador de monumentos cuyas fun-
ciones, como indica el título, son cuidar de nuestras ruinas, procurar su conser-
vación y evitar que sufran alteraciones con el pretexto de hacer reparaciones. No 
diremos nada del individuo que ha sido elegido para dicho nombramiento, ya 
que se lo conoce bien, como también se conoce el daño que ha hecho a la ciencia 
de la arqueología mediante sus procedimientos, su ignorancia y su audacia, que 
es la de un sabio improvisado.
Por lo tanto, solo vamos a referirnos a un hecho que ha despertado nuestra aten-
ción y que se hizo público en El Imparcial (órgano oficial del gobierno) hace unos 
días, el 22 de mayo, en el siguiente párrafo:
“*NUEVO SEPULCRO EN LAS RUINAS DE MITLA.
“Félix Quero, custodio de las notables ruinas de Mitla, en Oaxaca, acaba de dirigir 
una carta a Leopoldo Batres, inspector general de monumentos arqueológicos de 
la república, informándole que se ha abierto una gran grieta en el pavimento, y que 
esta se encuentra cerca de una tumba en la que, hace unos años, se hizo un inte-
resante descubrimiento, a saber, de varias campanas de oro. Por lo tanto, el citado 
custodio supone que el nuevo descubrimiento puede ser de una nueva tumba 
de valor similar. Con mucha celeridad, el señor Batres, después de dar aviso al 
Departamento de Instrucción Pública, designó a Antonio Sánchez para que fuera 
a Mitla a hacer una exploración completa del lugar donde se encontró la grieta. 



310

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

 

 “Como se verá, el hecho en cuestión tiene cierta importancia, sobre todo desde 
el punto de vista arqueológico. Si, como sospecha el custodio, se ha encontrado 
un nuevo sepulcro, valdría la pena pedir que se lo analice e investigue de acuer-
do con todas las reglas prescritas por la ciencia arqueológica. Se deben tomar 
mediciones de las distancias y las profundidades, el material encontrado se debe 
separar y examinar, se deben tomar fotografías; de hecho, se debe hacer todo lo 
necesario para descubrir aquello de lo que la ciencia se alimenta. Pero, eviden-
temente, no se hizo nada de lo que se debería haber hecho en casos similares. 
“El Inspector de Monumentos se limitó, y con toda celeridad, ‘a enviar a uno de 
sus empleados domésticos (como lo es Antonio Sánchez) a hacer la exploración.
“¿Qué clase de exploración puede hacer un empleado ignorante y lento, espe-
cialmente de un descubrimiento como el de una tumba hasta ahora desconoci-
da en Mitla, cuyas ruinas han despertado el máximo interés de los científicos 
extranjeros?
“Es probable que toda la tarea que se le encomendó a Sánchez fuera la de reco-
ger los objetos encontrados, ya que esta era la única preocupación del Inspector 
de Monumentos…
Este caso no se trata solamente de un asunto de interés científico, sino que invo-
lucra el buen nombre de México. Esperamos, entonces, que con toda celeridad y 
energía se tomen medidas para evitar el ridículo que nos acecha y la pérdida de 
los datos que puedan obtenerse de tal descubrimiento”.
A la traducción anterior solo añadiré que, desde que apareció el artículo anterior 
en El Tiempo, no se ha publicado ningún otro anuncio sobre el interesante e im-
portante descubrimiento de Mitla. Por lo tanto, hay que deducir que la tumba, 
que seguramente es la de un máximo sacerdote y gobernante zapoteco, y puede 
ser la del constructor de Mitla, ha sido simplemente saqueada por orden del 
conservador de monumentos públicos, con la sanción del Ministerio de Instruc-
ción Pública, por un empleado doméstico que, cuando no está encargado de 
tales trabajos arqueológicos, sirve en la mesa de la familia Batres.



311

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Se me ha informado que, aunque desenterró más partes del 
muro descubierto, en la Isla de Sacrificios, no tomó ninguna 
precaución para preservar el fresco, y ahora está casi total-
mente destruido. Con la motivación que también he obtenido 
desde el campo mexicano, me permito expresar mi último de-
seo de que pronto llegue el día en que el gobierno mexicano 
reorganice por completo su Departamento de Arqueología 
y, en lugar de su “sistema unipersonal”, que ha conducido a 
estos abusos tan insólitos35, designe un equipo de ingenie-
ros y arquitectos competentes y honorables, cuyo deber será 
preservar las numerosas e importantes ruinas de México 

Todos los arqueólogos me acompañarán para deplorar la aniquilación de los 
datos invaluables que constituían, a nuestro parecer, el verdadero tesoro de la 
tumba, pues sabemos que solo a través de ellos podríamos obtener algún escla-
recimiento sobre la historia y la antigüedad de las ruinas de Mitla.
35. El actual “inspector y conservador de monumentos arqueológicos” es tam-
bién director de las exploraciones del gobierno en San Juan Teotihuacan, además 
de ser contratista y clasificador de museos. A pesar de que cobra un sueldo por 
cada uno de estos monopolios, este funcionario gubernamental, como muchos 
turistas y científicos están dispuestos a testificar, ha traficado abiertamente an-
tigüedades de diferentes partes de México, así como de Teotihuacan, y ha reci-
bido un pago por “solventar los servicios” para sacar dichas compras del país, 
aunque las leyes locales prohíben su exportación. Se recordará que fue él quien 
tuvo el violento altercado con el Duque de Loubat en la reunión del Congreso 
Internacional de Americanistas en Nueva York, donde este le reprochó, con ra-
zón, sus “métodos”.



312

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

y Yucatán e inspeccionar las excavaciones realizadas por ar-
queólogos certificados.

4. Antigüedades de la Isla de Sacrificios conservadas en el 
Museo Nacional de México

En el cuaderno de notas utilizado durante mi visita a México 
en 1884, se encuentra una nota que menciona que “los obje-
tos de piedra antiguos más bellos que he visto en el Museo 
Nacional eran: un vaso de obsidiana de Texcoco y algunos va-
sos de tecali provenientes de la Isla de Sacrificios. Entre estos 
objetos noté una tetera de piedra de jabón que era, en cambio, 
sin dudas, china y debe haber llegado a vitrina por error”. Me 
refería al hecho que todos estos ejemplares fueron guardados 
en la Vitrina n.° 6 y descritos en la página 476 del Catálogo 
de las colecciones históricas y arqueológicas del Museo 
Nacional, escrito por Gunesindo Mendoza y Jesus Sanchez y 
publicado en 1882 en el vol. 2 de los Anales del museo.

Me encontraba particularmente interesada por un vaso 
especialmente mencionado en el catálogo antedicho y es des-
crito por Isidro R. Gondra de la siguiente manera con un dibu-
jo que se reproduce (pl. VII, fig. 1):



313

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

“El primer objeto trazado es una vasija de tecali… cuya 
base está trabajada en forma de pedestal. La vasija 
presenta, a dos tercios de su altura, un bello ornamen-
to calado con un patrón geométrico de estilo griego; 
un logro difícil. Es evidente que, al utilizar este vaso, 
cualquier líquido contenido saldría por los orificios 
del borde. Es probable que para evitar este inconve-
niente se construyera un tubo por dentro del vaso que 
se extiende desde el fondo hasta el borde, y así pro-
porcionar un medio para poder vaciar su contenido sin 
ensuciar su exterior. Este bello ejemplar fue adquirido 
por el Museo ya en el año 1827, con otros del mismo 
material, pero de distintos tamaños y con formas más 
extravagantes36. Todos ellos fueron adquiridos del se-
ñor Luna, un ciudadano de Atlixco, quien los extrajo 
de una excavación que realizó en la Isla de Sacrificios 
frente a Veracruz.

No he podido determinar de qué manera fueron 
encontrados ni bajo qué circunstancias, detalles que 
esclarecerían un hallazgo tan valioso y abundante. …”

36. “Gondra se refiere, más adelante, a estos vasos como decorados con lagar-
tijas, monos, pájaros y plantas. …” En Conquista de México de Prescott, vol. III, 
1846, editado por Cumplido.



314

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Lámina VII. VASOS TECALI DE LA ISLA DE SACRIFICIOS  
1. Vaso en el Museo Nacional de México, a partir de un dibujo de Isidro  

R. Gondra. 2 y 3. El mismo objeto en dos posiciones diferentes,  
a partir de fotografías de Z. Nuttall. 4. Vaso en forma de mono,  

según la figuración de Brantz Mayer. 

Con intervalos, desde que resido en México, he visto el 
vaso anterior en el museo algunas veces, además del otro tra-
zado por Brantz Mayer, y recuerdo señalárselos a un amigo 
diciendo que “la declaración de Grijalva sobre que los dos va-
sos de tecali encontrados por uno de sus hombres en la Isla de 
Sacrificios estaban ‘en condiciones de ser presentados ante el 
emperador’ a mi parecer aplican también para estos dos bellos 
ejemplares”.



315

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Perdí de vista estos vasos y pensé en ellos por algunos 
años, pero, luego de mi visita a la isla y mi regreso a la Ciudad 
de México, fui al museo con un renovado interés por verlos 
una vez más y de examinar detenidamente todo lo provenien-
te de Sacrificios que era conservado allí.

Me reuní en la puerta de entrada con el señor Leopoldo 
Batres, a quien recientemente el ministro de Instrucción 
Pública le había cedido la totalidad de la reclasificación del 
Departamento de Arqueología del Museo, lo que significaba 
deshacer la tarea para la cual el profesor Edward Seler fuera 
llamado a México hace dos años y a la cual le había dedicado 
varios meses de duro trabajo.

Tras mencionarle al señor Batres el objetivo de mi visita 
al museo, me asombró al afirmar, categóricamente, que “no 
había nada de Sacrificios en todo el museo”.

Aunque me encontraba un poco desconcertada, conti-
nué con mi intención de visitar las salas de exhibición, llena 
de interrogantes sobre lo que había ocurrido con mis viejos 
amigos y con mucha tristeza por sus destinos. Por lo tanto, 
tuve una gran alegría al reconocer, junto con extraña com-
pañía, ya que se encontraba en una vitrina etiquetada como 
“Civilización tolteca”, mi viejo vaso favorito con el tubo, que 
había sido trazado y descrito por Gondra. Tomé el vaso luego 
de pedirle al asistente que abriera la vitrina y lo examiné con 



316

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

sus nuevos números, de los cuales el primero correspondía 
al catálogo del Prof. Seler en el que el vaso estaba registra-
do como proveniente de “Totonacapan”. El segundo número, 
818, correspondiente a la clasificación de Batres, se repite 
en la nueva etiqueta que puede verse en las fotografías que 
posteriormente tomé del vaso, en su soporte, en dos posicio-
nes (ver lám. VII, figs. 2 y 3.). El asombro con el que leí, en la 
etiqueta de Batres, la declaración injustificada de que el vaso 
provenía “de Teotihuacán” y que era producto de “la civiliza-
ción tolteca” puede ser fácilmente imaginado por mis cole-
gas. Este asombro solo podía aumentar, sin embargo, cuan-
do, en el estante inferior de otra vitrina, rodeado de alfarería, 
reconocí mi segundo vaso favorito, descubierto por el señor 
Luna en Sacrificios en 1827 y descripto y trazado por Brantz 
Mayer37 (en 1853); H. H. Bancroft38 (en 1883); Antonio Garcia 
Cubas39 en 1889) y Alfredo Chavero 40 (en 1884) (Ver lám. 
VIII, figs. 1 y 2). Apenas podía creer lo que veía cuando leí, 

37. Op. et loc. cit.
38. Native Races, vol. IV, Antiquities, pág. 427.
39. Antonio García Cubas, Tableau Géographique, Statistique et Historique du 
Méxique (traducción); México, 1889 (Envoyé á l’ Exposition de Paris), pág. 297; 
cap. XII. Archæologie. Placa, objeto nº 1. Vaso de tecali (ónix) perfectamente 
pulido y, como todos los de su clase, estaba dedicado al culto. Tiene 34 cm de 
altura por 0,004 de grosor en la garganta.
40. México a través de los Siglos, vol. I, pág. 165.



317

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

en la nueva etiqueta de Batres, que este familiar e histórico 
vaso era “de la aldea de Tilantonzo, distrito de Nochixtlán, 
estado de Oaxaca”, y que era producto de la “civilización mix-
teca”41 (Ver lám. VIII, fig. 3.). Un tercer vaso de tecali que re-
cuerdo, que además corresponde a la declaración del señor 
Gondra sobre que “uno de los vasos encontrados por el señor 
Luna en Sacrificios estaba decorado con una lagartija”, está 
también clasificado sin justificación por el señor Batres como 
“una urna funeraria tolteca de Teotihuacán” (ver fotografías 
de esto, lám. VIII, fig. 4).

Dispersos en otras vitrinas, conté con desánimo cuatro 
vasos de tecali con forma de mono, respectivamente etique-
tados como de Teotihuacán, Cholula y otros lugares. Uno de 
ellos es, sin dudas, el ejemplar original de Sacrificios trazado 
por Dupaix y descrito y fotografiado por Brantz Mayer (op. et 
loc. cit.) (Ver lám. VII, fig. 4)42.

41. La fotografía de esta etiqueta revela que, además de la información pura-
mente imaginaria y absolutamente falsa que proporciona a los visitantes del 
museo sobre el origen de este vaso, solo les suministra el esclarecedor conoci-
miento de que se trata de “un vaso con tres patas”. En el catálogo de Seler no se 
asigna ningún lugar de origen a este ejemplar.
42. Busqué en vano, en el museo, la tetera de esteatita, que recordé y que había 
sido trazada por el señor García Cubas (op. et loc. cit.). Gondra sospechó, con 
razón, que era de origen chino, y dio lugar a muchas especulaciones, sobre todo 
porque autoridades respetables encontraron otras similares en Tepeaca (en el 



318

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Lámina VIII. VASOS TECALI DE LA ISLA DE SACRIFICIOS 
1 y 2. Vaso encontrado por el señor Luna en 1827 a partir de cortes tempranos. 

3. El mismo, como fue reetiquetado, a partir de una fotografía 4. Vaso decorado 
con una lagartija, como fue reetiquetado, a partir de una fotografía.

Los siguientes objetos en mi búsqueda en el Museo 
Nacional fueron los vasos de terracota de Sacrificios, el más 

antiguo camino alto de Puebla) y en la Huaxteca. El hecho bien comprobado de 
que la tetera fue encontrada en la Isla de Sacrificios puede explicarse, sin duda, 
por el empleo de la isla por parte de los españoles, durante siglos, como lugar 
de carga de las mercancías procedentes de Filipinas y China, después de haber 
sido llevadas por tierra a lomos de mula desde Acapulco a Veracruz, para ser 
enviadas desde allí a España.



319

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

conocido de los cuales es el publicado por Waldeck en 1828 
(lám. IX, fig. 1). El dibujo de Waldeck, notablemente fiel, ha 
sido reproducido en una serie de obras, entre ellas, Native 
Races de H. H. Bancroft (vol. IV, p. 427), donde se designa 
como “Vaso de barro de la Isla de Sacrificios”. 

El dibujo publicado por Brantz Mayer es, lamentablemen-
te, el menos fiel y transmite la falsa impresión de que el hom-
bre modelado con barro tenía un bigote (lám. ix, fig. 2). Esta 
impresión incorrecta causó, naturalmente, que el profesor E. 
B. Tylor43 reprodujera ciertas dudas sobre la autenticidad del 
ejemplar y dijera: “Es cierto que la raza mexicana pura a veces 
tiene bigotes, pero son escasos y no como este, que cae en 
curva en ambos lados de la boca. Además, ningún mexicano 
de raza india pura ha tenido alguna vez tal nariz y mentón, los 
cuales deben haber sido modelados de la cara de algún viejo 
español sin dientes”. Si el profesor Tylor tan solo hubiese visto 
el excelente dibujo de Waldeck, o hubiese tenido mi opor-
tunidad de examinar el original, estoy segura de que habría 
admitido su autenticidad y lo habría asignado a los tiempos 
precolombinos. Basta con examinar la fotografía que tomé 
del famoso vaso para demostrar que las líneas alrededor de 

43. Anahuac, 1861, p. 231.



320

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

la boca representan arrugas, no un bigote, y que ha sufrido 
algunos malos tratos desde que Waldeck lo dibujó en 1827.

Lámina IX. VASIJAS DE LA ISLA DE SACRIFICIOS 
1. Vaso con figura humana, a partir de un dibujo de Waldeck.  

2. A partir de un dibujo del mismo publicado por Brantz Mayer.  
3. Jarra corrugada, a partir de un dibujo de Brantz Mayer.



321

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Encontré este maravilloso ejemplar en una vitrina que con-
tenía alfarería de Manzanillo, estado de Michoacán, el área de 
la cultura tarasca, y el que el señor Batres asigna a los taras-
cos (ver lám. X). El número correspondiente al del catálogo de 
Seler había sido eliminado de este ejemplar. Otros vasos de 
menor interés, pero que, sin duda, son de los encontrados en 
Sacrificios, también figuran ahora como tarascos, o, como en el 
caso del original del dibujo de Brantz Mayer (lám. IX, fig. 3), 
como huaxtecos.

Su destino, me apena decir, no es excepcional. Al contrario, 
es el de muchos de los ejemplares en el Museo Nacional, y el 
de la mayoría de aquellos que conforman la valiosa colección 
de antigüedades elaborada por el sacerdote Don Francisco 
Plancarte, quien es, actualmente, obispo de Cuernavaca y el 
más erudito y distinguido entre los arqueólogos mexicanos 
con vida44. Fue mi privilegio acompañar al obispo Plancarte 

44. Los visitantes de la memorable Exposición Histórico-Americana, que se ce-
lebró en Madrid en 1892, recordarán que lo más interesante de la sección ar-
queológica mexicana fue la admirablemente ordenada “Colección Plancarte”, 
cuyo estudio fue facilitado por un catálogo erudito de 87 páginas, publicado por 
el gobierno mexicano. Este catálogo, elaborado conjuntamente por el erudito 
director del Museo Nacional, señor Francisco del Paso y Troncoso, y por el reve-
rendo don Francisco Plancarte, describe minuciosamente 2762 objetos y registra 
todos los detalles relativos a su descubrimiento, etc. La colección Plancarte fue 
posteriormente adquirida por el Museo Nacional.



322

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

cuando visitó el museo hace unos meses, con el propósito de 
mostrarme ciertos ejemplares en su colección de un tipo que 
ambos habíamos estudiado y discutido. Para nuestro profun-
do pesar, descubrimos que los números de los ejemplares, 
que permitían al estudiante hacer uso del instructivo catálogo 
de la colección Plancarte, habían desaparecido por completo. 
Forzados, con el propósito de estudio comparativo, a referir-
nos a los tres objetos que el obispo Plancarte había descu-
bierto juntos en una misma tumba, comprobamos, tras una 
prolongada búsqueda, ¡que el señor Batres había asignado 
cada uno de estos objetos a una localidad y a una civilización 
diferentes!

Espero que los datos anteriores sirvan para, al menos, es-
tablecer la identidad y preservar la memoria de los preciosos 
vasos históricos de Sacrificios, que de otro modo se perde-
rían en el caos del Departamento de Arqueología del Museo 
Nacional causado por la clasificación sin precedentes de 
Batres45.

45. En justicia al distinguido caballero y erudito, señor Genaro García, actual di-
rector del Museo Nacional, debe mencionarse aquí que él no es en absoluto res-
ponsable de la clasificación de Batres. Sin tener en cuenta la opinión pública ge-
neralizada sobre el señor Batres, el Ministerio de Instrucción Pública lo nombró 
arbitrariamente para reorganizar el Departamento de Arqueología, eximiéndolo, 
como siempre, de toda inspección o control. En este caso particular, el resultado 



323

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Lámina X. Vaso exhibido en lámina IX, con una nueva etiqueta 

de los privilegios únicos, la licencia y el generoso apoyo pecuniario concedido 
regularmente al señor Batres por sus superiores, es que el Departamento de 
Arqueología del Museo Nacional está invalidado para propósitos de estudio 
serio y que, por lo tanto, la arqueología mexicana ha recibido un golpe, de cuyas 
dañinas y amplias consecuencias nunca podrá recuperarse completamente.



324

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

5. Antigüedades de la Isla de Sacrificios conservadas  
en el Museo Británico de Londres

Es un hecho interesante que sea el Museo Británico el que po-
sea en la actualidad la mejor colección de antigüedades de la 
Isla de Sacrificios. Esta fue adquirida en 1844 del capitán Evan 
Nepean, otros ejemplares de la misma isla fueron comprados 
en 1851 al teniente Forrest.

Es un alivio poder referirse a estos ejemplares, de los cua-
les los registros confiables han sido y serán siempre fielmente 
conservados. Esto se debe a que en el Museo Británico y, de 
hecho, todos los museos conocidos del mundo, la posibilidad 
de que las etiquetas sean completadas con información “falsa” 
es tan inconcebible como la posibilidad de que un Ministerio 
de Instrucción Pública imponga una persona incapaz en una 
institución pública encargada de su cuidado y protección.

Gracias a la amabilidad del coronel F. H. Ward, quien gen-
tilmente visitó el Museo Británico a petición mía, compiló una 
selección de veinticuatro de los ejemplares más notables de 
la colección de Sacrificios y los hizo fotografiar para mí, pue-
do ofrecer a mis lectores la oportunidad de juzgar por ellos 
mismos su variedad y valor (lám. XI-XIV). Es mi esperanza 
que algún día, luego de realizar una cuidadosa comparación 
de los ejemplares de Sacrificios con colecciones confiables de 



325

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Yucatán y México, pueda ser posible realizar una lista exacta 
de los diferentes distritos a lo largo de la costa o en el interior 
de donde fueron llevados a la isla. Se podría obtener, entonces, 
una idea del área influenciada por la devoción a este santuario 
particular y la distancia desde la que la gente llegaba a él.

Los dos vasos de tecali (Núm. 51891 y 51892), uno de los 
cuales representa a un cacique con un casco de ocelote, lo 
que indica un alto rango militar, y la otra con la figura de un 
hombre con un tocado huasteco, arrodillándose en una rodi-
lla, una actitud de sometimiento, son interesantes, pero no 
tan artísticos o tan bien realizados como los vasos históricos 
descubiertos por el señor Luna. 

Entre los veintidós ejemplares de vasijas de barro trazadas 
se encuentran representadas diferentes técnicas:

Núm. 999, lisa.
Núm. 1094, esculpida con “la joya del viento”, símbolo de 

Quetzalcóatl; ver además 1078 para observar el mismo sím-
bolo pintado con forma diferente.

Núm. 957, esculpida con leves indicaciones de biselado 
en relieve (nótense las analogías mayas en este ejemplar).

Núm. 926, diseño con bajo relieve, nótese la semejanza en 
la forma del diseño de su borde con lo que Gondra describe 
como el “bello adorno con patrón geométrico de entrelazado 



326

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

calado” en el vaso de tecali, lám. VII; además su forma arcaica 
y los adornos de plumas de quetzal en la banda inferior.

Núm. 930, 931, 971 y 973, ejemplares de modelado. La 
cara humana en la mandíbula abierta de la serpiente repre-
sentada en el ejemplar 971 exhibe el ornamento transversal 
de la nariz, lucido únicamente por los caciques y particular-
mente por los huastecos, aunque los gobernantes mexicanos 
también lo adoptaron.

Núm. 975 y 976, modelado delicado y pintura combina-
dos. Estas vasijas y las 950, 1104 y 1105 están decoradas con 
lo que se asemeja a un esmalte blanco delicado de importante 
durabilidad, ya que el fragmento decorado de manera similar 
encontrado por la señorita Fortuño y Miraman que aparenta-
ba haber estado tumbado en agua marina por algún tiempo, 
estaba en perfectas condiciones.

Núm. 1027 y 917 exhiben cruces de huesos y calaveras, o 
una calavera, y fueron, seguramente, destinados al uso en sa-
crificios humanos. 

Núm. 1209 luce una rara representación clásica de la ca-
beza de una serpiente con apéndices que se asemejan a una 
barba que llamó la atención de mis colegas que han estado 
haciendo un estudio especial de las formas animales en el arte 
mexicano y maya.



327

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Núm. 947, 922 y su acompañante con tres pies huecos, 
modelados y pintados; y 1218 son interesantes en su forma, 
pero muestran una decoración inferior.

Lámina XI. Vasijas de la Isla de Sacrificios, Museo Británico



328

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Lámina XI. Vasijas de la Isla de Sacrificios, Museo Británico



329

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Lámina XI. Vasijas de la Isla de Sacrificios, Museo Británico



330

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Lámina XI. Vasijas de la Isla de Sacrificios, Museo Británico



331

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Para el beneficio de los estudiantes que deseen más in-
formación sobre los ejemplares, anexo las siguientes descrip-
ciones de ellos, que fueron obtenidas del Museo Británico y 
enviadas a mí por el Coronel F. H. Ward:

Descripción de veinticuatro vasos en las vitrinas 3, 4, 
6, 7, 8 y 9, de la Isla de Sacrificios, México.
A 51. 8-9. 2. Vaso de alabastro en forma de barril, ta-
llado para representar la figura de un humano sentado 
con una máscara de león en la cabeza, con las manos 
apoyadas en las rodillas; en la parte posterior del vaso 
se encuentra tallada una cola convencional. Altura: 8 
½ pulgadas (21,59 cm). Adquirida del teniente de na-
víos T. Forrest, 1851.
A 51. 8-9. 1. Vaso de alabastro, que representa una fi-
gura humana arrodillada, con la cabeza sobresaliente y 
ornamentada con un tocado plano; grandes ornamen-
tos circulares en las orejas; mano derecha sobre la ro-
dilla, mano izquierda en el estómago. Altura: 8 ½ pul-
gadas (21,59 cm). Adquirida del teniente de navíos T. 
Forrest, 1851.
B 44. 7-20. 957. Vaso cilíndrico de pasta roja; en uno de 
sus lados un compartimiento con una figura de deidad 
tallada. Altura:7 ½  pulgadas (19,05  cm). Adquirida 
del capitán Evan Nepean, 1844.



332

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

B 44. 7-20. 947. Vaso de pasta roja, totalmente cu-
bierto con ornamentos en blanco, marrón y crema; pie 
extendido en el que los ornamentos se dividen en 3 
compartimentos: el pie está cerrado para formar un 
sonajero. Altura: 10 pulgadas (25,40 cm). Adquirido 
del capitán Evan Nepean, 1844.
B 44. 7-20. 1203. Vaso con un cuerpo cilíndrico leve-
mente ensanchado en la boca y pie extendido; de loza 
de color naranja claro y puntos alrededor de la orilla; 
debajo, grupos de 3 líneas verticales; todo en rojo, 
blanco y marrón. Altura: 10 ⅛  pulgadas (25,72  cm). 
Adquirido del capitán Evan Nepean, 1844.
B 44 7-20. 950. Vaso cilíndrico levemente expandido 
en la parte superior; cerámica lustrada pintada en rojo, 
blanco y marrón; cuello redondo y en uno de sus la-
dos una banda vertical con un patrón clásico. Altura: 8 
7/8 pulgadas (22,54 cm). Adquirido del capitán Evan 
Nepean, 1844.
C 44. 7-20. 1105. Cuenco profundo de cerámica lustra-
da, adornado alrededor de la orilla en blanco y negro. 
Diámetro: 6 ⅛ pulgadas (15,56 cm). Adquirido del ca-
pitán Evan Nepean, 1844.
C 44. 7-20. 1027. Cuenco oviforme, cerámica lustra-
da cálida, ornamentado en blanco, marrón y carmesí; 



333

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

una calavera y una cruz repetidas dos veces. Altura: 
4 1/2 pulgadas (11,43 cm). Adquirido del capitán Evan 
Nepean, 1844.
C 44. 7-20. 1104. Cuenco oviforme de cerámica lustra-
da, decorado en blanco, marrón y carmesí. Diámetro: 
4 1/4 pulgadas (10,79 cm). Adquirido del capitán Evan 
Nepean, 1844.
D 44. 7-20. ? [No tiene número, es el segundo ejem-
plar de la colección de Nepean] Cuenco con pie exten-
dido; cerámica lustrada, parcialmente coloreada con 
un rojo brillante; en uno de sus lados un ornamento 
en marrón oscuro, rojo y blanco. Diámetro: 8 3/10 pul-
gadas (21,08  cm). Altura: 5 ⅛  pulgadas (13,02 cm). 
Adquirido del capitán Evan Nepean 1844.
D 44. 7-20. 922. Cuenco trípode de pasta roja, pies de 
cascabel en forma de cabezas de mono; dentro y fue-
ra del borde en blanco, rojo y marrón. Diámetro: 7 4/5 
pulgadas (19,81 cm) Altura: 4 1/10 pulgadas (10,41 cm). 
Adquirido del capitán Evan Nepean 1844.
44. 7-20. 931. Vaso trípode perforado de pasta marrón 
claro coloreado de carmesí; el borde y sus costados 
cuidadosamente perforados, el último con aperturas 
triangulares; en uno de sus lados una cara humana 
grotesca coloreada de azul. Dentro se encuentran 



334

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

restos de materia aparentemente quemada. Altura:3 
⅝ pulgadas (9,21  cm). Adquirido del capitán Evan 
Nepean, 1844.
E 44. 7-20. 930. Vaso trípode de pasta roja; cuerpo 
globular perforado con un estampado de losange, etc.; 
dos pies de cascabel: el tercero hecho de una figura 
humana con cabeza de animal. Adquirido del capitán 
Evan Nepean, 1844.
E 44. 7-20. 971. Vaso de pasta roja; la parte inferior 
modelada en forma de una monstruosa máscara bo-
quiabierta, a través de la cual aparece una cara huma-
na. Altura: 5 pulgadas (12,7 cm). Adquirido del capitán 
Evan Nepean, 1844.
F 44. 7-20. 975. Cuenco con borde en blanco y carmesí; 
en lados opuestos sobresalen la cabeza y las garras de 
un animal (armadillo); de cerámica lustrada. Altura: 
3 ⅛ pulgadas (25,72 cm). Adquirido del capitán Evan 
Nepean, 1844.
F 44. 7-20. 976. Cuenco de cerámica lustrada, con 
borde en blanco y carmesí; de un lado una cabeza de 
águila movible; las alas pintadas. Altura: 4 pulgadas 
(12,7 cm). Adquirido del capitán Evan Nepean, 1844.
F 44. 7-20. 926. Vaso de pasta negra, cuerpo redon-
deado y un cuello cilíndrico en dos partes, con adornos 



335

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

tallados: pies de cascabel. Altura: 8 7/8 pulgadas 
(21,11 cm). Adquirido del capitán Evan Nepean, 1844.
G 44. 7-20. 999. Vaso de pasta marrón rojiza opaca: 
con un mango de bucle sobresaliente en uno de sus 
lados Diámetro: 6 ¼  pulgadas (15,87  cm). Altura: 5 
¼  (13,33  cm). Adquirido del capitán Evan Nepean, 
1844.
G 44. 7-20. 1078. Platillo, con una base plana, deco-
rado coloreado de rojo con un cuerpo lustrado; en el 
centro un espiral con líneas entendidas más allá de un 
borde en zigzag. Diámetro: 6,7 pulgadas (17,02 cm). 
Adquirido del capitán Evan Nepean, 1844.
G 44. 7-20. 1094. Plato poco profundo de pasta ro-
jiza clara, con ornamentos esculpidos en marrón: un 
objeto que pareciera torcido bajo una especie de do-
sel; borde esculpido. Diámetro: 6 3/16 pulgadas (15,72 
cm). Adquirido del capitán Evan Nepean, 1844.
H 44. 7-20. 1209. Parte de un platillo, de cerámica lus-
trada; pintado con rojo y negro sobre naranja: dentro 
de él una víbora monstruosa; por fuera, un ornamen-
to de un personaje clásico. Diámetro: 8 2/5 pulgadas 
(21,34 cm). Adquirida del capitán Evan Nepean, 1844.
H 44. 7-20. 917. Parte de un cuenco trípode, un pie de 
cascabel restante: decorado en marrón y blanco: en el 



336

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

centro una calavera clásica. Diámetro: 8 ⅛ (20,64 cm) 
a lo largo de una parte no quebrada. Adquirida del ca-
pitán Evan Nepean, 1844.
H 44. 7-20. 1218. Vaso de pasta roja en forma de 
campana: con una banda con estampado en zigzag 
(vandyke) en marrón, etc. con el contorno en blan-
co: dos orejas pequeñas con perforaciones verticales 
Diámetro: 7 3/16 pulgadas (18,26 cm). Altura: 6 pulga-
das (15,24 cm). Adquirido del capitán Evan Nepean, 
1844.
E 44. 7-20. 973. Vaso de pasta roja cubierta con un es-
maltado gris oscuro; representa un pájaro, del cual la 
cabeza y alas sobresalen. H. 31. Adquirido del capitán 
Evan Nepean, 1844.

En Prehistoria de América46, el difunto marqués de 
Nadaillac publicó la ilustración de un “vaso encontrado en la 
Isla de Sacrificios” que aquí se reproduce (fig. 32).

Como en el Museo del Trocadero, en París, se conservan 
otros ejemplares que figuran en la misma obra, pregunté al 
profesor Dr. Verneau, actual director del Museo Etnográfico, 
si el original de la ilustración anterior y, posiblemente, algunos 

46. Ed. W. H. Dall, Londres, 1885, p. 296.



337

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

de los vasos, etc., encontrados por el capitán Dumanoir, exis-
tían en su museo o en cualquier otro de Francia. En un co-
municado que me fue cordialmente enviado por el profesor 
Verneau, se me informa que no hay ejemplares de Sacrificios 
conservados en el Museo del Trocadero y que, hasta el mo-
mento, él no ha podido determinar dónde se encuentran los 
descubrimientos de Dumanoir.

Fig. 32. Vaso trazado por el Marqués de Nadaillac.



338

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

6. Conclusiones

La pequeña Isla de Sacrificios ha demostrado ser, en propor-
ción a su tamaño, una de las áreas arqueológicas más ricas de 
América y una de las más interesantes.

El testimonio de sus descubridores españoles establece el 
hecho de que en 1518 era un santuario y proporciona indicios 
de que en algún período remoto la isla misma debió ser mu-
cho más grande y de mayor importancia que en la época de la 
conquista. Esta inferencia se ve corroborada por el hecho de 
que, de los dos grupos de construcciones descritas en 1518, 
las más grandes e imponentes, eran tan antiguas que se ha-
bían derrumbado.

Una investigación sobre el estado actual de la isla prueba 
que, sin duda, está disminuyendo en tamaño y, posiblemente, 
se haya hundido en su costa de sotavento, y que los mismos 
cambios están afectando a la vecina Isla Verde, que recibió ese 
nombre porque estaba cubierta de vegetación y árboles, mien-
tras que ahora es un banco de arena estéril.

Las antiguas estructuras en ruinas descritas por testigos 
oculares parecen haber sido diseñadas por constructores más 
familiarizados con el estilo arquitectónico prevaleciente en la 
península de Yucatán que con el empleado por los habitantes 
de la costa vecina o la meseta central de México.



339

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Los preciosos vasos de tecali, de notable belleza, y las vasi-
jas de terracota encontrados en tales cantidades en la isla de-
muestran una gran variedad de estilos y decoración, y parecen 
haber sido traídos allí en diferentes épocas y desde centros de 
arte distantes y ampliamente divididos. La localización de es-
tos últimos debería ser objeto de una futura cuidadosa inves-
tigación que, sin duda, arrojaría nueva luz sobre la distribu-
ción de las razas nativas, su evolución en cuanto a diferentes 
estilos artísticos decorativos, sus migraciones y relaciones en 
la época precolombina.

Si bien parece que existieron analogías con la arquitectura 
maya en las construcciones antiguas de la isla, es obvio que la 
representación fragmentaria de la serpiente que descubrí en 
el muro enterrado y en ruinas está ejecutada en un estilo muy 
convencionalizado que ofrece grandes similitudes con el que 
fuera empleado por el artista que diseñó la famosa Piedra del 
Sol. La pintura de la serpiente emplumada y el testimonio de 
los españoles sobre la existencia y uso de una estructura cir-
cular prueban, sin lugar a dudas, que el culto a Quetzalcóatl 
estaba establecido de manera permanente en la isla. Sería 
difícil imaginar una región costera más favorable para el de-
sarrollo de una ferviente devoción a Quetzalcóatl como dios 
del viento o una localidad más adecuada para llevar a cabo 



340

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

los espantosos ritos realizados para apaciguar a la deidad que 
controlaba a los tan temidos y destructivos nortes.

Por otro lado, evidencias circunstanciales, en especial la 
pequeña cruz roja equilátera en un círculo sobre el fondo blan-
co del fresco, parecen apuntar la posibilidad y probabilidad de 
una asociación indefinida, pero cercana de la isla con el histó-
rico o tradicional héroe cultural Quetzalcóatl, quien era co-
nocido como Kukulcán en Yucatán. Ambos nombres náhuatl 
y maya tienen el mismo significado: ‘serpiente emplumada’.

Es notable la nueva luz y la renovada comprensión que 
se obtiene de los datos conocidos si asumimos, únicamente 
como una “hipótesis de trabajo”, la posibilidad de que la tra-
dición nativa designara a la isla como visitada o habitada por 
Quetzalcóatl y sus seguidores.

Suponiendo que este haya sido el caso, podemos ver por 
qué la aparición accidental, pero sorprendentemente suges-
tiva, de Grijalva y sus compañeros en esta isla en particular, 
naturalmente habría dado lugar a la inferencia nativa de que 
el misterioso extraño y líder era el héroe deificado que había 
prometido regresar. Sabemos que los nativos que observaban 
desde tierra firme deben haber visto primero a los españoles 
en las proximidades de la isla, ya sea yendo o viniendo de ella 
en botes, o cuando realmente estaban dentro o cerca del tem-
plo circular de Quetzalcóatl.



341

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

Ofrezco la sugerencia de que la identificación por parte de 
los nativos de los misteriosos recién llegados con Quetzalcóatl 
y sus seguidores puede haber tenido su origen en la sugestiva 
e inconsciente aparición de Grijalva en el santuario de la isla, 
en cuyo sentido es interesante notar que el líder español fue 
identificado no con el dios del viento, sino con el héroe de la 
cultura histórica. Fue tras su visita a la isla sagrada cuando 
los españoles fueron aclamados desde la orilla de tierra firme, 
donde debían recibir homenajes y demostraciones de afecto.

Durante el año que transcurrió entre la partida de Grijalva 
—quien, como Quetzalcóatl, prometió regresar— y la llegada 
de la expedición de Cortés, la identificación errónea, por la 
que Moctezuma, el sacerdocio nativo y el pueblo debían sa-
crificar la libertad y la vida, tuvo tiempo de arraigar y crecer. 
¿Podría el error haberse extendido y cobrado fuerza como lo 
hizo si una coincidencia extraordinaria e innegable como la 
descrita no hubiera vencido toda duda?

¿Cómo concuerda la anterior “hipótesis de trabajo” sobre 
la isla con las versiones de Moctezuma y Sahagún de la tradi-
ción de Quetzalcóatl?

Si asumimos que la isla, que está a la vista del gran vol-
cán extinto de Orizaba, estuvo habitada y fue un impor-
tante centro de cultura y que sufrió una reducción gradual 
o repentina de tamaño debido a la perturbación volcánica, 



342

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

obtenemos una explicación razonable de la llegada tradicio-
nal en barcos del sumo sacerdote y sus seguidores a Pánuco, 
a los que Moctezuma designó como los antepasados de su 
raza, y quienes fueron tierra adentro y fundaron una colonia 
—y luego, con el transcurso del tiempo, llegaron al Valle de 
México—. Según la versión náhuatl de Sahagún, el líder o 
sumo sacerdote y los sabios que lo acompañaban y llevaban 
los libros sagrados volvieron a embarcar más tarde y partie-
ron hacia el este con la promesa de regresar. Después de un 
lapso de años cumplió su promesa, pero, como los colonos le 
negaron su lealtad anterior, partió de nuevo. Ixtlilxóchitl regis-
tra que algunos dijeron que cuando fue expulsado de Tollan, 
Quetzalcóatl regresó a Huey Xalac, “el gran o antiguo lugar de 
arena” también llamado Huey Tlapallan, donde gobernó a sus 
vasallos durante muchos años en paz47.

Por otro lado, los cuatro documentos nativos conocidos 
que se han conservado48 y que describen las andanzas del 

47. Es un hecho sorprendente que, por una mera transposición de letras, como 
las que los filólogos tienen que tratar con frecuencia, el nombre Huey Tlapallan 
se convierte en huey apan tlalli o huey apan ca tlalli, la palabra náhuatl para 
“isla”.
48. Estos documentos son el Códice Boturini reproducido en Kingsborough, 
vol. I; el Códice Aubin, fechado en 1576, litografiado en París por Desportes 
y editado también por Goupil en 1893; la Histoire Mexicaine perteneciente a 
la Colección Aubin-Goupil (Atlas, Goupil-Boban, pág.59); y el pequeño cuadro 



343

LA ISLA DE SACRIFICIOS 

pueblo de Moctezuma, los aztecas, desde su hogar origi-
nal hasta el valle de México, concuerdan en representar su 
punto de partida como una isla llamada Aztlán. Fray Durán 
traduce este nombre como “Lugar de Blancura”, que puede 
traducirse como “Tierra blanca”. En tres de los manuscritos, 
se representa al sumo sacerdote o líder saliendo de la isla en 
un bote. La expedición de Grijalva, impactada por la deslum-
brante blancura de la playa arenosa, nombró al islote cercano 
a Sacrificios “Isla Blanca”. Hay que admitir que el nombre de 
Aztlán, “Tierra Blanca”, habría sido un nombre eminentemen-
te apropiado para nuestra isla de coral.

Sería ir demasiado lejos para el presente siquiera sugerir 
la posibilidad de que Tierra Blanca, representada como un is-
lote en las pictografías nativas anteriormente mencionadas, 
fuera una isla real constituida por la actual Isla de Sacrificios, 
ya que, quizás, estuviera unida a Isla Verde y a Isla Blanca, 
llamada así por sus deslumbrantes arenas blancas.

Por otra parte, no se puede negar que tal isla, lo bastan-
te grande para haber albergado vida y haberse convertido en 
sede de una colonia de personas con una cultura superior, 

que perteneció sucesivamente a Siguenza y Gongara, León y Gama, y Gemeli 
Carreri, y que se reproduce en el vol. III de la edición española Cumplido de la 
Historia de la Conquista de México de Prescott.



344

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

habría estado fácilmente situada a una distancia igual de 
Tabasco que de Campeche, Yucatán y, también, de Pánuco, 
donde se rastrea la tradición Kukulcán-Quetzalcóatl, el mis-
mo calendario y el mismo sistema de gobierno en todas las 
regiones por igual.

Si descartamos la “hipótesis de trabajo” junto con toda la 
luz que parece arrojar sobre las antiguas tradiciones nativas, 
aún quedan suficientes realidades para dotar a la pequeña isla 
de un gran interés arqueológico, histórico y geológico.

Lo anterior establecerá el hecho de que, en vista de los 
importantes y profundamente interesantes problemas invo-
lucrados, la isla es merecedora de la más minuciosa y cuida-
dosa exploración. Sé que todos los americanistas compartirán 
mi pesar de que los únicos vestigios de restos arqueológicos 
que aún existen y que hasta ahora se han salvado del tiem-
po, el mar y la exploración inexperta, están condenados a su 
destrucción por manos descuidadas e ignorantes. Con estos 
últimos vestigios, que tal vez puedan arrojar tanta luz nueva, 
toda esperanza de conocer el rol de la isla en la historia anti-
gua mexicana se desvanecerá para siempre.

CASA ALVARADO, COYOACAN, D. F., MÉXICO.



traducción

Florencia Yuvero

Josefina Cussa

coordinación  

y revisión bilingüe

Carina Ávila

revisión conceptual

Agustín Liarte Tiloca

Florencia Ravarotto Kohler

Frances Densmore

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA



Publicación original: Densmore, F. (1926). “Introduction”; “History of the Study 
of Indian Music”; “Some Results of the Study of Indian Music”; “Certain Pecu-
liarities of Indian Music”. En: The American Indians and their music. New York: 
The Woman Press, pp. 5; 115-123; 124-126; 127-135.



347

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA

Introducción

La música está muy ligada a la vida de cada raza. Comprendemos 
mejor a las personas si conocemos su música y apreciamos 
mejor la música si comprendemos a las personas. Una sección 
de este trabajo está dedicada a la historia y costumbres de los 
indios y, otra sección, a su música en los diferentes períodos, 
pero el propósito principal del libro es ayudar a nuestro vecino 
más cercano: el indio norteamericano.

Con la presentación de este material, la autora agrade-
ce la cortesía de la Oficina de Etnología Estadounidense 
del Instituto Smithsoniano por permitir el uso de datos de 
su obra inédita sobre la música de muchas tribus, así como 
también de sus libros sobre música indígena publicados por 
esta Oficina1. Para la elaboración de los capítulos generales 

1. Chippewa Music, Bull. 45; Chippewa Music II, Bull. 53; Teton Sioux Music, 
Bull. 61; Northern Ute Music, Bull. 75; Mandan and Hidatsa Music, Bull. 80, 



348

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

relacionados con los indios, se ha consultado el Handbook 
of American Indians North of Mexico [Libro de los indios 
americanos del norte de México], publicado por la Oficina de 
Etnología Estadounidense.

La historia del estudio de la música indígena

El primer estudio analítico sobre la música indígena fue rea-
lizado por un alemán y fue publicado en Alemania. El au-
tor de este estudio fue Theodor Baker, quien había llegado 
a los Estados Unidos en 1880, permaneció con los senecas 
de Nueva York durante el verano y visitó la United States 
Indian School [Escuela Indígena Estadounidense] en Carlisle, 
Pennsylvania. El resultado de este trabajo se publicó dos años 
después en un libro de ochenta y dos páginas titulado Ueber 
die Musik der Nordamerikanischen Wilden [Sobre la música 
de los salvajes norteamericanos]. Se dice que llevó a cabo la 
investigación para obtener el doctorado en la Universidad de 
Leipzig, pero esto no se menciona en su publicación. El trabajo 
de Baker incluía transcripciones de cuarenta y tres canciones 

Of. de Etnol. Estadounidense, también Music of the Tule Indians of Panama, 
Smithsonian Miscellaneous Collections, Vol. 77, No. II.



349

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA

con un análisis tabulado de su estructura y descripciones 
detalladas de las costumbres musicales de estos indios. Las 
canciones estaban escritas de oído y en notación musical co-
rriente, pero Baker no afirmó que los indios cantaran los to-
nos exactos de la escala diatónica. Describió los instrumentos 
musicales que los indios utilizaban y brindó información va-
liosa sobre su modo de vida. Las reuniones de los indios a las 
que asistió eran, a veces, tan multitudinarias que no todas las 
personas podían escuchar las voces de los cantantes y era ne-
cesario que los bailarines marcaran la pisada “para mantener 
la música en orden”.

El nombre de Alice Cunningham Fletcher está eternamen-
te conectado con la música de los indios norteamericanos. Su 
primera contribución al tema se publicó en 1884 con el título 
The “Wawan” or Pipe Dance of the Omahas [El “Wawan” o 
la danza de la pipa de los omahas]. En este trabajo, que fue 
publicado por el Museo Peabody de Arqueología y Etnología 
Estadounidense en Cambridge, Massachusetts, se presenta-
ron diez melodías. Fletcher se quedó con los omahas por su 
trabajo científico en 1883 y pronto procuró la asistencia de 
Francis La Flesche, un hijo del jefe principal, cuya colaboración 
continuó hasta la muerte de Fletcher en 1922. El trabajo de 
Fletcher se hizo muy conocido por otro posterior que se con-
siderará en un párrafo subsiguiente.



350

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

Carl Stumpf de Viena publicó un folleto con el título Lieder 
der Bellakula Indianer [Canciones de los indios bellakulas] 
en 1886, y presentó, de manera temprana, material sobre 
los indios de la Columbia Británica. En 1888, Franz Boas de 
la Universidad de Columbia, Nueva York, publicó veintitrés 
canciones esquimales con notas analíticas en su trabajo The 
Central Eskimo [Los esquimales del centro]. Estas canciones 
se transcribieron en notación musical corriente, pero, en algu-
nas instancias, indicó el ritmo por medio de acentos y omitió 
las barras. Boas ha continuado con su interés por la música 
indígena hasta el presente (1926), con ocasionales contribu-
ciones al tema donde ha resaltado la importancia del ritmo en 
la música primitiva.

Uno de los primeros y devotos estudiosos de la música 
indígena fue Carlos Troyer, que convivió con los zuñi en 1888 
y fue un destacado exponente de la adaptación popular de 
las melodías indígenas. Escribió muchas composiciones so-
bre temas indígenas y fue autor de una conferencia titulada 
“Traditional Songs of the Zuni” [Canciones tradicionales de 
los zuñi], publicada en 1913 (véase el capítulo “Adaptaciones 
de la música indígena”)2.

2. N. de T.: las páginas a las que se hacen referencia en notas como esta no se 
incluyen en esta traducción.



351

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA

La invención del fonógrafo con su equipo de grabación 
marcó el comienzo de una nueva era en la preservación de las 
canciones indígenas. En lugar de requerir que el indio cantara 
una canción una y otra vez para poder escribirla de oído, el es-
tudioso la grababa con el fonógrafo y podía estudiar la graba-
ción en su tiempo libre. Los primeros fonógrafos se operaban 
a pedal, lo que daba un movimiento irregular. Luego, se les 
colocaron motores eléctricos y baterías de almacenamiento, 
pero tampoco fueron satisfactorios. Los reemplazó el motor 
de resorte y se consolidó el tipo moderno de fonógrafo de 
cilindro.

Jesse Walter Fewkes utilizó un fonógrafo en el invierno 
de 1889 para grabar las canciones y el folclore de los indios 
passamaquoddys en Maine. Su descripción de este trabajo, 
con tres melodías, se publicó en 1890 y se cree que fue el 
primer informe impreso del uso de un fonógrafo en el traba-
jo con indios. En su siguiente visita a los zuñi, como direc-
tor de la Expedición Arqueológica Hemenway al sudoeste, 
utilizó el fonógrafo para grabar canciones y la lengua zuñi. 
En 1890, Fewkes publicó dos artículos sobre su trabajo con 
el fonógrafo entre los zuñi. Mary Hemenway, patrocinadora 
de la expedición, encomendó el estudio de estos registros de 
cilindro a Benjamin Ives Gilman, quien enseñaba psicología 
de la música en la Universidad de Harvard en ese momento y 



352

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

que, luego, ocupó el puesto de curador del Museo de Arte en 
Boston. El tratamiento académico de Gilman sobre este tema 
se encuentra en el artículo Zuni Melodies [Melodías zuñi], 
publicado en 1891. 

La Expedición Hemenway se trasladó de los zuñi a los pue-
blos hopi de Arizona en 1891 y Fewkes grabó varias canciones 
hopis que junto con Gilman estudiaron de manera intensiva; 
este último escribió un libro de más de doscientas páginas 
titulado Hopi Songs [Canciones hopis] que se publicó en 
1908. Este libro contiene diecisiete canciones transcriptas en 
notación musical corriente y, también, en una “notación fono-
gráfica” que consistía en notas situadas sobre once a veinti-
cuatro líneas paralelas. La tendencia de la melodía también se 
muestra en líneas ascendentes y descendentes sobre parale-
las similares. 

Alice Fletcher escribió el libro que fue publicado en 1893 
y marcó el comienzo de un interés masivo por la música in-
dígena. Esta obra se tituló A Study of Omaha Indian Music 
[Estudio de la música indígena omaha] y contenía un “infor-
me de las peculiaridades estructurales de la música” escrito 
por John Comfort Fillmore. Las atentas descripciones sobre 
las costumbres y las ceremonias de los indios, así como la 
presentación de sus canciones con armonizaciones, confi-
rieron a este volumen un atractivo especial y así cosechó un 



353

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA

amplio reconocimiento. Algunas de las mismas canciones se 
encuentran en el libro de Fletcher Indian Story and Song from 
North America [Historia y canciones indígenas de América 
del Norte] publicado en 1900. Además de la transcripción de 
grabaciones fonográficas obtenidas por Fletcher, el trabajo del 
profesor Fillmore incluía la transcripción de once canciones 
navajas obtenidas por Washington Matthews y publicadas 
en su libro, Navaho Legends [Leyendas navajas], en 1897. La 
labor de Fletcher abarcaba la grabación fonográfica de cancio-
nes de las tribus poncas y otoes, entre otras tantas. Ella mis-
ma transcribió muchas de esas canciones, mientras que Edwin 
S. Tracy transcribió otra parte de esas canciones luego de la 
muerte de Fillmore. El libro de Fletcher The Hako: A Pawnee 
Ceremony [Hako: una ceremonia pawnee], publicado en 1904, 
contenía ciento cuatro melodías y fue ampliamente leído.

Asimismo, se debería mencionar aquí nuevamente (véase 
la página 95 del texto original) el trabajo de Charles K. Wead, 
quien estudió la música indígena desde el punto de vista de 
un físico de la música y contribuyó en gran parte al desarrollo 
del tema.

Durante la última década del siglo XIX, se realizaron in-
teresantes contribuciones a la música indígena en conexión 
con el estudio de la cultura indígena. Las canciones se in-
cluyeron en The Midewiwin or Grand Medicine Society of 



354

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

the Ojibwa [Midewiwin o la Gran Sociedad de la Medicina 
de los ojibwas] de Walter James Hoffman, y en The Ghost 
Dance Religion [La religión de la danza de los espíritus] de 
James Mooney. Luego, Franz Boas publicó un artículo sobre 
los kwakiutl con veintitrés canciones, Alexander T. Cringan es-
cribió Iroquois Folk Songs [Canciones folclóricas iroquesas], 
y otros científicos también cubrieron el tema en sus trabajos. 
La obra The Mountain Chant of the Navaho [El canto de la 
montaña de los navajos] de Washington Matthews publica-
da en 1902 contiene transcripciones de diecisiete canciones 
que, como todas las recolectadas durante este y otros perío-
dos subsiguientes, se grabaron con fonógrafo. Entre los que se 
han ocupado de la música indígena, ya sea mediante artículos 
de revista o por medio de menciones en sus publicaciones, se 
encuentran Walter Hough, John R. Swanton, Albert Samuel 
Gatschet, George A. Dorsey, James Owen Dorsey y Henry 
Rowe Schoolcraft.

A principios del siglo XX, surgieron dos científicos alema-
nes cuyos nombres, al igual que el de Stumpf, siempre estarán 
relacionados con el estudio de la música exótica e indígena. 
Estos eran E. von Hornbostel y O. Abraham, y su método se 
basaba en una investigación detallada de los sonidos produ-
cidos por los cantantes. Su primera publicación sobre mú-
sica indígena se lanzó en 1904, y su labor continuó hasta la 



355

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA

Primera Guerra Mundial con numerosos folletos impresos 
durante ese período. 

Junto con este intensivo estudio de la música indígena, 
surgió un interés creciente en el tema desde una perspectiva 
estética con un interés colectivo en la temática general de los 
indios. Natalie Curtis (luego conocida como la señora de Paul 
Burlin) comenzó a escribir sobre el tema en 1903 y publicó 
The Indians’ Book [El libro de los indios] en 1907 con muchas 
melodías de la comunidad pueblo y encantadoras descripcio-
nes de su uso. Su interés por la música indígena continuó has-
ta su muerte en 1922. En 1909, se publicó American Primitive 
Music [Música primitiva norteamericana] de Frederick 
Russell, quien también escribió numerosos artículos sobre el 
tema.

La autora del presente trabajo comenzó su estudio sobre 
la música indígena en 1893, a través de una amistad personal 
con Fillmore y de la lectura del libro de Fletcher publicado en 
aquel año. La realización de dicho estudio en los años subsi-
guientes se debió, en gran parte, a la considerada atención y 
estímulo de Fletcher. El trabajo quien escribe como profesora 
de piano y organista de iglesia no le había aportado contac-
to alguno con los indios norteamericanos, pero, luego de un 
largo período de lectura sobre el tema, comenzó a anotar de 
oído las canciones de los chippewas y siux cuando los visitaba 



356

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

durante las vacaciones. En 1907, comenzó una investigación 
específica sobre la música indígena en su puesto como co-
laboradora para la Oficina de Etnología Estadounidense del 
Instituto Smithsoniano, que ha continuado hasta la actuali-
dad (1926). A las reservas de los indios se lleva un fonógrafo 
con un equipo de grabación especial y se graban las canciones, 
junto con toda la información disponible en relación con su 
uso e historia. Los cilindros que contienen las grabaciones de 
estas canciones se transcriben, posteriormente, en notación 
musical corriente, y los resultados sobre numerosas tribus han 
sido publicados por la Oficina de Etnología. Las tribus, cuya 
música se ha publicado de esta manera, son los chippewas, 
siux, utes, mandanes y hidatsas, mientras que el material en 
espera de publicarse incluye canciones de las tribus pawnees, 
pápagos, yumas, cocopas, yaquis, makahs y menominees. El 
número de canciones transcriptas alcanza alrededor de las 
mil quinientas. Las grabaciones se encuentran en la Oficina 
de Etnología Estadounidense. Su más reciente trabajo se ha 
realizado en la Columbia Británica.

Canadá, así como los Estados Unidos, ha prestado aten-
ción a la música indígena. El gobierno canadiense ha publi-
cado numerosos artículos interesantes sobre la música iro-
quesa escritos por Alexander T. Cringan, entre los que se 
incluye un artículo sobre canciones folclóricas iroquesas con 



357

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA

treinta y cuatro melodías. Una compilación destacada de gra-
baciones fonográficas de canciones indígenas catalogadas de 
una manera excelente se encuentra en posesión del Museo 
Conmemorativo de la Reina Victoria en Ottawa, Canadá. 
Estas incluyen, principalmente, las canciones de los esqui-
males e indios de la Columbia Británica que C. M. Barbeau, 
D. Jenness, J. A. Mason, J. A. Teit y otros obtuvieron duran-
te un período que comenzó en 1911. Alrededor de doscientas 
de estas canciones han sido transcriptas por Helen Heffron 
Roberts y otras por Jacob D. Sapir, curador de antropología en 
ese museo. Sapir también transcribió cuarenta y nueve can-
ciones ceremoniales de los indios creeks y yuchis que Frank 
G. Speck de la Universidad de Pennsylvania recolectó y publi-
có. Roberts también ha escrito un artículo de revista titulado 
“Some Songs of the Puget Sound Salish” [Algunas canciones 
de los salish del estrecho de Puget], con once melodías.

En este capítulo, se han podido indicar solo los principales 
autores en este tema y se han mencionado sus trabajos más 
importantes. A continuación, se presenta una bibliografía par-
cial de los títulos. Los nombres de las editoriales se pueden 
obtener de los listados de bibliotecas.

BAKER, T., Ueber die Musik der Nordamerikanischen Wilden 

[Sobre la música de los salvajes norteamericanos], 1882



358

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

FLETCHER, A. C., The “Wawan” or Pipe Dance of the Omahas [El 

“Wawan” o la danza de la pipa de los omahas], 1884

STUMPF, C., Lieder der Bellakula Indianer [Canciones de los indios 

bellakulas], 1886

BOAS, F., The Central Eskimo [Los esquimales del centro], 1888

FEWKES, J. W., A Contribution to Passamaquoddy Folklore [Una 

contribución al folclore Passamaquoddy], 1890

FEWKES, J. W., On the Use of the Phonograph among the Zuni 

Indians [Sobre el uso del fonógrafo entre los indios zuñi], 1890

FEWKES, J. W., Additional Studies of Zuni Songs and Rituals with 

the Phonograph [Estudios adicionales de canciones y rituales 

zuñi con el fonógrafo], 1890

GILMAN, B. I., Zuni Melodies [Melodías zuñi], 1891

FLETCHER, A. C. con FILLMORE, J. C., A Study of Omaha Indian 

Music [Estudio de la música indígena omaha], 1893

FLETCHER, A. C., Indian Story and Song from North America 

[Historia y canciones indígenas de América del Norte], 1900

WEAD, C. K., Contributions to the History of Musical Scales 

[Contribuciones a la historia de las escalas musicales], 1902

CRINGAN, ALEXANDER T., Iroquois Folk Songs [Canciones fol-

clóricas iroquesas], 1903

ABRAHAM, O. y HORNBOSTEL, E. V., Phonographierte Indische 

Melodien [Melodías indígenas fonografiadas], 1904



359

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA

FLETCHER, A. C., The Hako: A Pawnee Ceremony [Hako: una cere-

monia pawnee], 1904

CURTIS, N., The Indians’ Book [El libro de los indios], 1907

GILMAN, B. I., Hopi Songs [Canciones hopi], 1908

BURTON, F. R., American Primitive Music [Música primitiva nor-

teamericana], 1909

DENSMORE, F., Chippewa Music [Música chippewa], 1910

SPECK, F. G. con SAPIR, J. D., Ceremonial Songs of the Creek and 

Yuchi Indians [Canciones ceremoniales de los indios creek y yu-

chi], 1911

DENSMORE, F., Chippewa Music II [Música chippewa II], 1913

TROYER, C., Indian Music Lecture [Conferencia sobre música indí-

gena], 1913

FLETCHER, A. C., Indian Games and Dances with Native Songs 

[Juegos y danzas indígenas con canciones nativas], 19153

DENSMORE, F., Teton Sioux Music [Música de los sioux teton], 

1918

ROBERTS, H. H., Some Songs of the Puget Sound Salish [Algunas 

canciones de los salish del estrecho de Puget], 1918

3. Nota de revisión conceptual: un capítulo de este libro fue traducido al caste-
llano y publicado en Lugones, M. G.; Díaz, M. C.; Liarte Tiloca, A. y Romero, S. 
M. (Comps.) 2021. Sobrevivencias Escritas II. Córdoba: Editorial de la Facultad 
de Lenguas. 



360

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

DENSMORE, F., Indian Action Songs [Canciones de acción indíge-

nas], 1921

DENSMORE, F., Northern Ute Music [Música ute del norte], 1922

DENSMORE, F., Mandan and Hidatsa Music [Música mandan e 

hidatsa], 1923

Algunos resultados del estudio de la música indígena

Cada uno de los estudiosos de la música indígena menciona-
dos en el capítulo anterior realizó una contribución evidente 
al tema. Baker, por medio de la tabulación de las melodías, 
mostró la permanencia de la quinta por encima de la tónica 
en las canciones observadas. Las siguientes citas de su libro 
también son de interés:

Los indios dicen que las canciones conectadas con 
los conceptos religiosos eran de origen sobrenatural 
y que las más nuevas son solo imitaciones de estas 
canciones.

La división métrica de las melodías es una conse-
cuencia del sentimiento rítmico de los indios. Esto no 
es accidental, sino el resultado de un desarrollo lento.



361

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA

El profesor Fillmore, a quien Fletcher le encomendó el es-
tudio de las canciones indígenas, fue un exponente de la es-
cuela romántica de la música de piano. Fillmore sostenía que 
los indios tienen “un sentido subconsciente de la armonía”, 
incluso de modulaciones de una nota a otra, y mencionó que 
“la melodía folclórica, como se presenta hasta ahora, es siem-
pre y por todas partes una melodía armónica”. Si se hubiera 
abstenido de la extravagancia en sus afirmaciones y hubiera 
explicado la frecuencia de las “secuencias de acordes de tono” 
al decir que la línea de menor resistencia para la voz indígena 
parecía estar en los parciales más altos (sobretonos) de una 
fundamental, hubiera conectado sus observaciones, hasta 
cierto punto, con las de Baker, que había notado la persis-
tencia de la quinta. En su lugar, presentó la hipótesis de un 
sentido armónico completo y ofreció como prueba la decla-
ración de que ciertos indios preferían armonizaciones a una 
ejecución simple de sus canciones en un órgano sin acompa-
ñamiento de acordes, y que preferían ciertos acordes a otros.

Gilman negó no solo el sentido de armonía, sino también 
la existencia de un “sentido de escala” entre los indios. Al es-
cribir sobre la música zuñi, dijo lo siguiente:

Lo que tenemos en estas melodías son los desarrollos 
musicales a partir de los cuales se elaboran las esca-
las y no composiciones comenzadas de acuerdo con 



362

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

normas de orden de intervalo fijadas de antemano en 
la conciencia de los cantantes. En esta etapa arcaica del 
arte, las escalas no están formadas, sino en formación.

Como se señaló, el trabajo de Gilman se llevó a cabo con 
grabaciones fonográficas que Fewkes había realizado en las 
reservas indígenas, y su método se basaba en una sutil dis-
criminación del tono. Boas, con una particularmente amplia 
experiencia con los indios, escribió en 1888: “En su totalidad, 
las melodías, aun para nuestro sentido musical, pueden en-
contrarse en una tónica”.

Lamentablemente, al respaldar el trabajo de Fillmore, 
Fletcher se posicionó en un lugar desde el cual no podía hablar 
de forma independiente sobre un tema que, más que cual-
quier otro observador de aquella época, tuvo la oportunidad 
de estudiar en el campo. La siguiente declaración de Fletcher 
en 1893 es, sin embargo, de gran valor:

Durante los primeros años de mis estudios, me incli-
naba a creer, junto con otros observadores, en la teo-
ría de una escala musical en la que el intervalo de un 
tono se dividía en muchas partes; sin embargo, luego 
de transcurridos muchos años y habiéndome familia-
rizado más con el modo de pensar y sentir de los in-
dios en relación con la música, y el resultado de una 
investigación cuidadosa de cientos de canciones que 



363

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA

he transcripto, me ha llevado a explicar sus peculia-
res entonaciones de otras maneras más allá del uso de 
una pequeñísima escala dividida.

La presente autora, al comienzo de su trabajo, concibió un 
sistema de análisis tabulado mediante el cual las caracterís-
ticas de una gran cantidad de canciones indígenas se pueden 
indicar en términos de porcentajes. Por medio de estas ta-
blas, parece que una gran mayoría de las canciones sugiere un 
tono fundamental y parciales superiores más simples por su 
material tonal y progresiones. Sin embargo, hay varias cancio-
nes que no tienen tónica en el uso que hace el músico de ese 
término. No se ha realizado ningún intento para adecuarlas a 
algún otro sistema musical más que el nuestro. Se las consi-
dera como “melodía pura sin tonalidad” y se las clasifica como 
irregulares en la forma melódica, con lo cual constituyen un 
grupo interesante para estudios más detallados.

En las canciones con tónica aparente, se observa que la 
octava y la quinta por encima de esa tónica se cantan con la 
entonación más precisa; la tercera mayor, por lo general, se la 
produce con claridad; mientras que la cuarta y la séptima son, 
a menudo, variables en entonación, y el semitono es el inter-
valo más variable. El tono que se transcribe como una tercera 
menor es, con frecuencia, una tercera no mayor antes que una 
tercera menor exacta. El tema de la “escala” se considerará en 



364

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

un capítulo subsiguiente. En relación con las divisiones pe-
queñas de un tono, esta autora coincide con la declaración 
previa de Fletcher.

Algunas peculiaridades de la música indígena

Las palabras de A. H. Fox Strangways sobre la música indos-
taní se relacionan con la música indígena norteamericana. 
Strangways opina: “Una palabra de advertencia sobre estas 
melodías: sería incorrecto tocarlas en un instrumento de te-
clado; se deberían tocar en un violín o cantar o silbar o sim-
plemente pensar. No solo porque existe la posibilidad de 
interpretarlas en entonación natural y de suavizar los bordes 
marcados de los tonos por medio de algún tipo de portamen-
to, sino también porque el temperamento de un instrumento 
de teclado tiene la capacidad excepcional de hacer que una 
melodía no armónica se convierta en una irremediable melo-
día corriente”4.

Todos aquellos que estén familiarizados con la música in-
dígena coincidirán en que esta pierde sus características nati-
vas cuando se ejecuta en un piano. Un indio puede cantar una 

4. Strangways, A. H. Fox, The Music of Hindostan, Oxford, Inglaterra, 1914, p. 18.



365

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA

melodía en el mismo tono que el del piano, pero la forma de 
producir el tono y de pasar de uno a otro es tal que no puede 
ser imitada en ningún instrumento de teclado. La única forma 
de preservar una canción indígena para que se pueda enten-
der de forma general consiste en transcribirla en la notación 
musical con la que estamos familiarizados. Sin embargo, para 
aprender una canción indígena a partir de esta transcripción, 
es mejor tararearla, marcando el compás con golpecitos en 
una mesa o en un libro pesado. Esto será más satisfactorio 
que tocar la melodía en un piano, aun cuando se la quiera me-
morizar. Se puede armonizar un número de canciones indí-
genas, pero una gran cantidad de ellas pertenecen a la clase 
conocida como “música no armónica”, lo que significa que no 
se pueden armonizar de forma correcta.

El canto indígena es diferente al nuestro, ya que no se 
acompaña con un instrumento que brinde gradaciones de 
tono. El canto de los indios se acompaña solo con instrumen-
tos de percusión. Es ocasional un acompañamiento de tres o 
cuatro tambores o de una especie de sonajeros, pero no hay 
un tono definido entre estos. Los indios eligen instrumentos 
de diferentes tonos con el único fin de crear un efecto distinto.

Normalmente, se dice que las canciones indígenas co-
mienzan en un tono alto, terminan en uno bajo y tienen más 
ritmo que melodía. En general, esto es correcto. Se pudo 



366

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

comprobar en una clasificación de 820 canciones, con 22039 
intervalos, en la que se encontró que el 74 % eran progresiones 
ascendentes, y el 36 % eran descendentes. Además, el 77 %  
comenzaba con una progresión descendente, y en el 87 % la 
última nota era la más baja de toda la melodía. En una canción 
con tendencia descendente constante, la última nota no es 
siempre la tónica. Algunas canciones con un compás de doce 
tonos empiezan en el noveno y finalizan en el quinto (tóni-
ca sol, primera nota la, última nota re, en una octava grave), 
mientras que otras canciones comienzan en el decimosegun-
do y finalizan en la tónica (tónica sol, primera nota re en una 
octava aguda, última nota sol).

Resulta interesante observar los contrastes entre las cos-
tumbres indígenas y las nuestras. Por ejemplo, los indios se 
deleitan con el canto coral, mientras que nosotros enfatiza-
mos el canto solista. Cuando un indio canta solo en una reu-
nión pública, no se debe a que sea buen cantante, sino a que 
está cantando una canción que le pertenece, ya sea porque le 
fue heredada o porque es un “regalo de un espíritu”. Una mu-
jer puede hacer lo mismo: cantar, ocasionalmente, la canción 
de guerra de un familiar fallecido o una canción compuesta en 
su honor. Un médico puede cantar por sí mismo cuando está 
tratando a los enfermos, pero, usualmente, le pide a la fami-
lia o amigos de la persona enferma que se unan al canto, no 



367

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA

porque el sonido será más hermoso, sino porque su orenda5 

(véase la página 63 del texto original) puede complementar a 
la del médico.

Los indios, normalmente, cantan en un recinto grande o 
al aire libre, y la voz de un “buen cantante” debe portar una 
cualidad que las personas acostumbradas a cantar en habita-
ciones más pequeñas no necesitan. En una danza, los cantan-
tes suelen sentarse alrededor de un gran tambor, golpeándolo 
con energía mientras cantan. El líder canta la primera frase de 
una canción con suavidad para que el resto pueda identificar 
la melodía. Luego, los otros se le unen, en general repitiendo 
la primera frase, que funciona como una introducción. En al-
gunas tribus, las mujeres cantan con los hombres, sentadas 
en ronda a poca distancia detrás del círculo de hombres que 
están alrededor del tambor. Estas mujeres visten sus cabezas 
con chales y se suelen cubrir la boca, mientras cantan la melo-
día un octavo más alto que los hombres, en un tono agudo y 

5. Nota de revisión conceptual: en un capítulo del libro, titulado ¿Por qué los 
indios cantan?, la autora recupera el trabajo de Hewitt entre los iroqueses, don-
de refiere al orenda como la existencia de un espíritu universal que habita en 
toda criatura viva y hasta en la propia naturaleza. En este sentido, las canciones 
no crearían una conexión con algo externo al ser, sino que establecerían lazos de 
hermandad y amistad entre distintas criaturas.



368

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

nasal. Componen un extraño círculo de figuras inmóviles, en-
vueltas en velo, y cuyo tono agudo y fino es aún más extraño.

La música entre los indios es esencialmente un trabajo del 
hombre. Este canta las canciones rituales y ceremoniales, y 
atiende a los enfermos, lo cual representa evidencia adicional 
de la creencia en el poder de la música. No se espera que una 
mujer tenga el mismo poder que un hombre para conseguir 
grandes logros como atraer la lluvia, llamar a los búfalos, cu-
rar a los enfermos y hablar con los espíritus de los muertos, 
aunque las curanderas no son desconocidas entre los indios. 

Apenas podemos comprender cuánto depende nuestra 
música vocal de la imitación de un instrumento afinado. Los 
indios no conocen la comparación con un tono estandarizado, 
y disfrutan sonidos que no son agradables para nuestros oí-
dos. Aun así, tienen principios de excelencia musical similares 
a los nuestros. Por ejemplo, se espera que un buen cantan-
te tenga un gran repertorio y que pueda cantar una canción 
de manera correcta después de escucharla dos o tres veces. 
También, debe mostrar “dotes convincentes” en su trabajo y 
ser capaz de captar mentalmente la canción. Tal hombre es el 
líder de los cantantes. La habilidad para aprender una canción 
es útil, en especial cuando un indio visita otra tribu y quiere 
llevarse con él algunas de las canciones. En mi experiencia, los 
cantantes calificados como expertos por su propia comunidad 



369

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA

tienen lo que llamamos buena entonación. Estos utilizan los 
intervalos de la escala diatónica con una precisión que sería 
vista como aceptable en un miembro de nuestra raza. Esta 
exactitud es de especial importancia para los parciales más 
simples y mayores de una fundamental.

La manera en la que los indios producen tonos es carac-
terística de su raza. Cantan sin moverse, con sus dientes un 
poco separados y hay pocos cambios en la posición de sus 
labios. Pareciera que se fuerza el tono hacia fuera mediante 
la acción de los músculos de la garganta. Un indio comentó: 
“Parece que algo sube y baja en mi garganta cuando canto”. 
Forzar el tono le da un destacable poder de carga. El vibrato 
se suele ejercitar y admirar. En algunas tribus existen cualida-
des especiales de tono para algunos tipos de canciones. Las 
canciones de amor se cantan en un peculiar tono nasal, mien-
tras que las canciones de cuna se distinguen por un glissando 
ascendente de la voz antes de una pausa. Las canciones de 
juegos de la tribu ute se caracterizan por una nota ornamental 
no acentuada antes de los tonos melódicos y por un desliza-
miento ascendente de la voz hasta el tono principal. Las can-
ciones de la danza del Oso de esta tribu emplean un desplaza-
miento descendente de la voz. Se suele usar un glissando en 
muchas canciones. Es costumbre seguir algunas melodías con 
sílabas definidas o exclamaciones: los “cantos curanderos” se 



370

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

acompañan con sonidos como “Wah--------------- ¡Hee, hee, 
hee!”, y las canciones de guerra con un agudo “Ki, yi, yi”. Las 
canciones de la tribu makah sobre la ballena siempre se acom-
pañan con un aullido extenso que imita a una ballena herida.

La precisión con la que los indios repiten una canción se 
comprobó mediante la repetición de una grabación de una 
melodía en intervalos de tiempo considerable y, también, 
mediante la grabación de la misma canción cantada por dife-
rentes hombres. Por ejemplo, un hombre anciano grabó una 
canción en el verano y de nuevo en el invierno siguiente. Se 
compararon las dos grabaciones y se comprobó que ambas te-
nían melodía, tono y tempo idénticos. Una precisión similar 
se encontró en canciones grabadas por una mujer luego de 
un lapso de tres años, donde las dos grabaciones eran exac-
tamente iguales. A menudo, una canción se canta ocho veces, 
o incluso diez, en un mismo cilindro de fonógrafo, y todas las 
ejecuciones son uniformes en todo sentido. La única excep-
ción se da en canciones que tienen muchas “estrofas” en las 
que la longitud de los tonos varía un poco de acuerdo con 
las palabras, como sucede en canciones similares de nuestra 
propia raza. La precisión se insiste con tanta fuerza que, si se 
comete un error en una canción ceremonial de ciertas tribus, 
la ceremonia debe comenzarse desde el principio y el descui-
dado cantante debe pagar una elevada sanción. Si un hombre 



371

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA

pretende saber una canción y la canta de manera incorrecta, 
sería severamente humillado por la comunidad. 

La cantidad de canciones en un repertorio indígena es sor-
prendente. He escuchado que un indio puede cantar toda la 
noche por tres o cuatro noches, cantando cada canción solo 
cuatro veces y sin repetir ninguna. Se dice que muchos hom-
bres saben trescientas o cuatrocientas canciones. Nunca lo 
he comprobado, pero sí he grabado más de ochenta cancio-
nes de un mismo cantante sin señales de que su memoria se 
estuviera por acabar. Esto es aún más sorprendente, ya que 
los indios no tienen un sistema de notación musical. La única 
aproximación a este es un sistema de escritura con dibujos 
en el que los chippewas registran las canciones de la Grand 
Medicine Society (Gran Sociedad de la Medicina), una orga-
nización secreta. Existen algunos símbolos que representan 
palabras propias de las canciones y, mediante una agrupación 
de estos símbolos, el indio iniciado sabe de qué canción se 
trata, y puede recordar la melodía a partir de esos pequeños 
dibujos. Las canciones se agrupan de a diez, y un miembro de 
la sociedad tiene pequeñas cintas de corteza de abedul con 
los dibujos de las diez canciones en el orden en que siempre 
se cantan (véase la página 21 del texto original).

Los indios valoran, en gran medida, canciones muy anti-
guas que se transmiten de una generación a otra. Incluso en 



372

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

la actualidad, la edad de una canción es apreciada por muchas 
generaciones de hombres, ya que los cantantes afirman que 
tal canción pertenecía a su abuelo o a su bisabuelo. Se dice 
que las canciones antiguas fueron “recibidas en sueños” (véa-
se la página 77 del texto original), mientras que las canciones 
modernas se “componen”. Solo en muy pocas tribus, se cree 
que las canciones actuales son recibidas como otrora.

El ritmo de las canciones indígenas, como ocurre en las 
canciones de la raza blanca, se destaca por acentos espacia-
dos de forma desigual, pero, a diferencia de las nuestras, esto 
se da en una aparente manera irregular. Cuando se transcri-
be una canción, se coloca una barra antes de cada tono acen-
tuado. El espacio entre las barras es una medida, ya sea que 
contenga dos o cinco tiempos y sin importar la cantidad de 
tiempos en las medidas anteriores y las siguientes. Los indios 
cantan el ritmo de una canción como se la enseñaron, pero no-
sotros utilizamos barras y medidas para hacer más compren-
sible la transcripción. Una gran cantidad de canciones indí-
genas presentan estos cambios en las longitudes de medida. 
En un primer momento, estos cambios de tiempo parecen ser 
erráticos, pero, cuando se examina la canción como un todo, y 
en especial cuando esta se vuelve familiar, los cambios en las 
longitudes de medida se fusionan en una unidad rítmica que 
resulta interesante y agradable.



373

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA

Muchas de las canciones indígenas se caracterizan por ser 
temáticas. Se tratan uno o dos temas de una manera algo si-
milar a la que un compositor de nuestra raza trabaja un tema 
y lo desarrolla. En otras canciones se repite una unidad de rit-
mo sin cambios durante toda la melodía. Se puede ver una 
forma frecuente en canciones que tienen cuatro períodos de 
igual o similar longitud. El ritmo del primero, del segundo y 
del último es igual, mientras que el ritmo del tercer período es 
un poco diferente. Es posible que, en la mayoría de las cancio-
nes indígenas, exista un ligero cambio o “temblor” en el ritmo 
al principio de la segunda parte de la canción. No obstante, 
existen muchas canciones cuyos ritmos no se pueden dividir 
en frases o períodos porque toda la canción representa una 
unidad rítmica. En una pequeñísima parte de las canciones, 
hay un cambio de tempo que se da en el mismo lugar en to-
dos los casos. Algunas canciones se cantan con un leve ruba-
to, pero los indios suelen mantener una unidad métrica con 
destacable regularidad, sin importar los posibles acentos en 
la canción.

Además de las características generales mencionadas ante-
riormente, existen características particulares a las tribus que 
hacen que se diferencien entre sí según la estructura de sus 
canciones. Un ejemplo que ilustra esto se centra en la música 
de la comunidad pueblo, que, según Benjamin Ives Gilman, 



374

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

“no posee escala”. Las canciones de la tribu pawnee no tienen 
variedad melódica, en tanto las canciones de la tribu pápago 
sí tienen melodía. Las canciones de la tribu menominee son 
más agradables y variadas que las de la tribu chippewa. Las 
canciones de la tribu makah se caracterizan por tener un com-
pás pequeño, y muchas de ellas cuentan con una extensión de 
solo cuatro tonos. Existen más canciones de las tribus yumas, 
pápagos, yaquis y makahs sin tónica visible que las canciones 
de otras tribus estudiadas por la presente autora. Estas últi-
mas se consideran melodías puras sin tonalidad. Son pocas 
en número, pero exceden en cuán interesantes son. Aún no se 
han analizado más de cien canciones grabadas en la Columbia 
Británica en 1926. Los indios reconocen las diferencias en la 
habilidad musical de las tribus, y dicen que tal tribu “canta en 
abundancia y tiene buenas canciones”.

Las tribus se diferencian en el uso de silencios. Es por eso 
que, en trescientas cuarenta canciones chippewas, apenas se 
encuentran silencios, y uno se pregunta cómo y dónde el can-
tante toma aire en las melodías largas. En los cocopas y en 
otras tribus, por otro lado, los silencios son frecuentes y están 
explícitos en todas las ejecuciones de las canciones.

Una gran cantidad de las voces masculinas entre los in-
dios poseen un rango de barítono, mientras que el rango vocal 
de las voces femeninas se clasifica con regularidad como alto 



375

LOS INDIOS NORTEAMERICANOS Y SU MÚSICA

o contralto, incluso algunas veces se extienden hasta un mi, 
que ocupa el tercer espacio en la clave de fa. La canción con el 
mayor compás grabada por la autora es una canción siux con 
un rango de diecisiete tonos. Las canciones relacionadas con 
los juegos tienen, por lo general, compases menores que otros 
tipos de canciones.

Es interesante analizar las palabras de James W. Powell, 
director de la Oficina de Etnología Estadounidense, en el mo-
mento de su organización. Powell consideraba que el ritmo 
era el primer elemento musical y lo encuadraba dentro de la 
“fase de cazador” en el desarrollo del hombre. Afirmaba que 
“el paso de la fase de cazador a la fase de pastor muestra un 
nuevo elemento en la música. Es entonces cuando la melo-
día se presenta como completamente desarrollada. Por eso, la 
música primero estuvo dotada de ritmo y luego de melodía”. 
Esta autora cree que, en las culturas primitivas, la elaboración 
del ritmo es el comienzo de la música como arte culta.



traducción

Sofía Alives

Lucía Canalda

revisión bilingüe

María Soledad Prieto

Natalia Monge Mohedas

revisión conceptual

Agustín Liarte Tiloca

Florencia Ravarotto Kohler

coordinación  

María Soledad Prieto

Elsie Clews Parsons

FEMINISMO Y CONVENCIONALISMO



Publicación original: Parsons, E. C. (1914). “Feminism and Conventionality”. En: 
Women and Public Life. Philadelphia: American Academy of Political and Social 
Science, pp. 47-53



378

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

hace unos años, surgió un debate dentro del círculo acadé-
mico acerca de crear un plan de estudios universitario para 
mujeres que fuera diferente al de los hombres. Se señaló 
que, sin dudas, el plan de estudios para hombres no era tan 
satisfactorio como para que no pudiera mejorarse. Además, 
se afirmó que las necesidades educativas de las mujeres po-
dían ser, aunque levemente, diferentes de las de los hombres. 
“Puede ser” fue la respuesta de quienes estaban a favor de 
mantener un solo plan de estudios, “pero, incluso así, no po-
demos permitirnos diferenciarlos, al menos por ahora. Si que-
remos darles a las mujeres una educación tan ‘buena’ como 
la de los hombres, debemos darles la misma educación. Es 
la única manera para mantener el nivel”. Y este es el pretex-
to, válido o no, que ha prevalecido en las universidades hasta 
ahora. Es el mismo argumento que inhibe la lucha feminista 
en otros campos. Para que las mujeres tengan un horizonte 
de oportunidades tan amplio en la sociedad como el de los 
hombres, se entiende que ellas deben tener, de manera más 



379

FEMINISMO Y CONVENCIONALISMO

o menos intencional, las mismas oportunidades. La sociedad 
es, después de todo, un poco más básica: solo puede tratar 
una problemática a la vez. Que el feminismo no complique 
sus asuntos. Para que las mujeres puedan progresar con las 
herramientas de los hombres, dichas herramientas, todas y 
cada una, deben estar a disposición de las mujeres.

Al margen de que este sea un criterio feminista irrefutable 
o no, lo cierto es que es la clave para entender gran parte de 
la agenda feminista actual. Además, sugiere algunos de los 
caminos que aún le quedan por transitar al movimiento fe-
minista. Puede resultar útil, entonces, considerar algunas de 
las diferenciaciones1 que existen en la sociedad con respecto 
a los hábitos y las costumbres de hombres y mujeres, tanto 
en la vida diaria como en las crisis, sin ignorar las razones 
psicológicas para estas diferenciaciones (cuando sea posible 
distinguirlas).

1. No todas. El debate feminista debe limitarse, por ejemplo, al privilegio de 
los hombres, con la certeza de que algún día el privilegio de las mujeres será 
una cuestión de la agenda machista. La feminista visionaria también confía en 
que los derechos legales que tienen los hombres les dejarán de ser negados: las 
desigualdades ante la ley en materia de responsabilidad penal, por ejemplo, y de 
propiedad (daños por incumplimiento de acuerdos, manutención o cualquier 
otra obligación legal para compensar a las mujeres).



380

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

“En la medida en que una dama necesite de un caballe-
ro que la acompañe para retirarse de un restaurante o de un 
salón de baile,” supo escribir un publicista estadounidense 
hace más de cincuenta años, “en la medida en que ella consi-
dere peligroso o impropio caminar casi un kilómetro sola de 
noche, no veo cómo la teoría de los derechos de las mujeres 
pueda llegar a ser algo más que solo una abstracción con ar-
gumentos lógicos”. Si esta opinión de Horace Greeley ha de 
interpretarse como una predicción de que la plataforma de 
los derechos de las mujeres de su época no sería promulgada 
hasta que se garantizara alguna otra medida de libertad para 
las mujeres, el curso de los acontecimientos lo contradice. Se 
han eliminado las limitaciones a los derechos patrimoniales 
de las mujeres; se ha conseguido que el derecho a la tutela 
les pertenezca (en la medida en que se deseaba en un primer 
momento); y, en poco tiempo, el derecho al voto será una rea-
lidad en todo el país. Todos estos derechos ya son suyos. Sin 
embargo, las mujeres siguen sintiéndose incómodas cuando 
están solas en un salón de baile o junto a otras mujeres cuan-
do los hombres regresan del salón de fumadores, y es que son 
pocas las mujeres que se sienten seducidas por el misterio de 
la soledad bajo las estrellas. Pero, quizás, lo que Greeley quiso 
decir fue que una reforma económica o política no afectaría en 
gran medida la vida de las mujeres en tanto las convenciones 



381

FEMINISMO Y CONVENCIONALISMO

de la vida cotidiana permanecieran intactas. Si así fuera, ¿no 
estaría Greeley en lo correcto, a grandes rasgos, y no habría 
sido excepcionalmente perspicaz para su época? Incluso hoy, 
hasta las sufragistas más fervorosas no comparten esta visión. 
Obnubiladas por sus ansias de votar, las mujeres siguen im-
perturbables ante las restricciones de la vida diaria. Aunque 
se muestran reticentes a depender de los hombres en un nú-
mero limitado de asuntos gubernamentales, sí se muestran 
lo suficientemente dispuestas a depender de ellos y también 
de otras mujeres en los innumerables detalles de la vida co-
tidiana de los que se esperaría que pudieran encargarse por 
su propia cuenta. Recientemente asistí a una convención en 
la ciudad de Saratoga, California, en la que muchas mujeres 
abogaban por el derecho al sufragio. Una noche, una de ellas 
quería asistir a un baile con un hombre, pero la escuché ex-
plicar que no iba a ir a menos que otra mujer les acompañara. 
Al día siguiente, otra sufragista que conducía en auto hacia 
Nueva York tuvo que tomar un tren en Albany, ya que, debido 
a una emergencia, uno de los dos hombres que conducían con 
ella tuvo que quedarse en dicha ciudad. “No concebí llegar 
a Nueva York pasada la medianoche acompañada de un solo 
hombre…” ¿Será que para una mujer la obligación de estar 
acompañada y vigilada es un asunto más importante que el 
derecho al voto?



382

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

La imposibilidad de elegir entre estar solas o acompañadas 
no es exclusiva de las mujeres modernas. No existe cultura en 
la que las mujeres hayan mostrado deseos de realizar activi-
dades que conlleven los riesgos de estar solas. Las mujeres er-
mitañas son poco comunes, hay pocas mujeres exploradoras, 
no hay mujeres nómadas, e incluso aquellas mujeres a las que 
se les permite emprender una aventura, con las restricciones 
debidas como para que no sea una verdadera aventura, son 
marginadas. En efecto, es muy poco frecuente que las mujeres 
salgan por su cuenta: ya sea al salón de baile, a la naturaleza, 
al teatro, a los lugares sagrados en la tierra o a las Islas de los 
Bienaventurados. Penélope se queda en su casa. Las razones 
por las que decide quedarse son varias, claro está: tiene que 
ayudar a su madre; será violada por un libertino, un hombre 
común o quizás, un dios; debe obedecer a sus padres; perderá 
su reputación; dará a luz a un monstruo o su bebé morirá; 
tiene que preparar la cena; tiene que cuidar al bebé; traerá 
desgracia a la familia, deshonor a su marido, vergüenza a su 
descendencia, calamidad a su clan.

Sin importar las concesiones, las necesidades o las excu-
sas, el hecho de que el lugar de la mujer haya sido siempre 
su hogar, restringió sus amistades al círculo familiar y a los 
segmentos de otros círculos familiares que coinciden con 
el suyo. Las relaciones con estas amistades y familiares son 



383

FEMINISMO Y CONVENCIONALISMO

indestructibles y, en mayor o menor medida, ininterrumpidas. 
La mujer femenina siempre ha estado disponible, “siempre ha 
estado cuando se la ha necesitado”. De esta “vida hogareña” 
se han desprendido, para todas las mujeres, dos resultados. 
La persona desconocida, la figura del extraño, ha sido temida 
y rechazada, más temida y rechazada por las mujeres que por 
los hombres. En otras palabras, las mujeres han sido temero-
sas, en especial, de otras personas de otras ciudades, de otras 
tribus o naciones, de otras castas sociales, de otros grupos. 
Y con esas personas extranjeras o ajenas a su comunidad se 
vinculan lo menos posible. Las mujeres son “poco hospita-
larias”. Son “esnobs”. Están “llenas de prejuicios”. Son “poco 
sociables”.

Sin embargo, existen dos excepciones a la tendencia de 
recluirse tan característica de las mujeres. Dentro del hogar, 
las mujeres se relacionan con personas extrañas, entiéndase 
por estas a personas que no son como ellas, personas de otras 
edades y de otro sexo, y es muy raro que no tengan la obli-
gación de lidiar con esas relaciones. Como personas “de su 
casa”, no pueden, como sí pueden los hombres, desligarse de 
su descendencia ni de sus progenitores, y tienen que tolerar a 
sus hermanos o maridos. Ante esta heterogeneidad de sexo o 
edad, las mujeres han construido barreras a su alrededor para 
así regular con cautela sus relaciones con personas menores, 



384

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

mayores y de otro sexo. La actitud de las mujeres para con los 
hombres o miembros de otras clases etarias responde en ma-
yor medida a las convenciones establecidas en comparación 
con la actitud de los hombres hacia las mujeres o personas 
de otra edad. Este es el segundo resultado relevante para las 
mujeres respecto de su vida hogareña. Para las mujeres, los 
tabúes en torno a la edad y al sexo pesan más que para los 
hombres. Y son ellas las principales maestras del decoro, de la 
buena educación, de los buenos modales, de la complacencia: 
todas estas son reglas de comportamiento que las mujeres 
deben seguir para relacionarse con personas diferentes a ellas, 
pero a las que no pueden eludir.

En los vínculos con personas diferentes, la alternativa a 
seguir las convenciones establecidas es la elusión. Todos los 
hombres eligen esta alternativa en relación con las personas 
menores y con los adultos2, y también con las mujeres. De 

2. Aunque las categorizaciones por edad son características de cada sociedad, 
nuestros datos específicos sobre las categorías etarias son escasos y diversos. 
Pero, por lo que sé y pude observar en primera persona, creo que la precedencia es 
una vara que rige el trato diario entre hombres adultos más que entre mujeres. De 
más está decir que los hombres, en comparación, se relacionan poco con niñas y 
niños. Por lo tanto, los hombres se permiten tratarles como contemporáneos. Esta 
es una de las razones por la que niñas y niños “se encariñan con los hombres” y no, 
tal como suele alegar alguna madre dedicada, por la extrañeza que los hombres 
suponen. Las niñas y los niños, así como las mujeres, temen a la figura del extraño. 



385

FEMINISMO Y CONVENCIONALISMO

manera más o menos consciente, eluden a las mujeres y, de 
manera más o menos deliberada, las excluyen de sus intereses 
y espacios de reunión: de sus actividades económicas, de sus 
profesiones, de sus juegos y pasatiempos, de sus clubes, igle-
sias3, foros, gobiernos, universidades y teatros. Intuyo, inclu-
so, que los hombres también toman la iniciativa de eludirlas 
dentro del grupo familiar4. Dentro y fuera del hogar, tal segre-
gación y exclusividad de los hombres agudizan, claro está, las 
diferencias que existen entre ellos y las mujeres. Estas profun-
das diferencias potencian la segregación y la exclusividad: se 
genera un círculo cerrado.

Dejemos de lado por un momento este círculo cerrado y 
consideremos algunas diferencias en los hábitos y costumbres 

3. Casi todas las formas de exclusividad derivan de la exclusividad religiosa, así 
como todas las profesiones se disociaron del sacerdocio y así como los juegos 
y las artes tuvieron sus orígenes religiosos. Pero la exclusión de las mujeres de 
todos esos derivados de las estructuras eclesiásticas no es una mera secuencia 
histórica o de supervivencia. En determinados casos, la historia legitimó esto, 
pero hay un factor psicológico que se actualiza constantemente.
4. En nuestra sociedad, es el yerno quien elude a su suegra y no parece haber 
evidencia de que, en las comunidades primitivas donde esta práctica está más 
formalizada, la elusión se dé en la dirección opuesta. En cualquier caso, en todas 
las sociedades es el suegro quien elude a su nuera y no al revés. En todos lados, 
también “depende” del niño dejar de “pasar tiempo” con su madre y de jugar 
con sus hermanas. 



386

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

según los sexos durante los momentos de crisis. Ya hemos se-
ñalado que vincularse con otros sexos y edades es una tarea 
que recae más sobre las mujeres, por así decirlo, que sobre los 
hombres. Solemos afirmar que las mujeres están más cerca de 
la vida porque se enfrentan cara a cara con el nacimiento y la 
crianza, la decadencia y la muerte. Por eso, se espera que sean 
ellas, y no los hombres, las que desempeñen el papel princi-
pal en el modo que los seres humanos han elegido para hacer 
frente a los cambios en su vida: ignorar el cambio hasta que 
sea inevitable y luego mitigar su impacto con la distracción de 
lo ceremonial5. Y son las mujeres quienes desempeñan el rol 
más importante o duradero en el ceremonial de las crisis. La 
observancia del duelo es mucho más elaborada y prolongada 
para las mujeres que para los hombres. También lo son aque-
llas relacionadas al rito del matrimonio y de la luna de miel, 
aunque en estas, por supuesto, el carácter dual impide hacer 
una distinción precisa6. Si, como parece, las mujeres tienen un 

5. Bajo el título “Ceremonial Reluctance” [Renuencia al ceremonial], estoy pre-
parando una explicación más completa sobre esta teoría del ceremonial para 
mitigar impactos. 
6. El velo de la novia y la reclusión de ella antes y después de la boda son las 
observancias más notorias. Pero fuera de la pareja nupcial, las mujeres de las 
familias se ocupan del ceremonial del matrimonio en mayor medida que los 
hombres. 



387

FEMINISMO Y CONVENCIONALISMO

papel menos importante que los hombres en las ceremonias 
de pubertad o iniciación (esa peculiar manera de superar el 
impacto de que los jóvenes han crecido), entonces no es difícil 
encontrar los motivos para esta menor participación en nues-
tra interpretación general. Para los jóvenes varones, la inicia-
ción significa dejar el hogar familiar. Ningún ceremonial pue-
de camuflar esa ruptura. Si los jóvenes se quedaran en casa 
con un rol diferente, quizás las mujeres podrían participar de 
manera más significativa en los ritos de formación para con-
vertirse en hombres7. Pero tal como son las cosas, lo único que 
las mujeres pueden hacer es expresar la angustia de “perder” 
a sus hijos varones a través de una ceremonia. Las mujeres de 
las islas Andaman, en la India, “lloran” al joven cuando este 
rompe el ayuno la mañana siguiente al rito de iniciación. En 
Australia, durante la primera noche de la ceremonia, se es-
pera oír los lamentos de las mujeres de la tribu mita-koodi. 
Se supone que las mujeres de la familia de un joven inicia-
do de la tribu euahlayi, en Australia, están tan necesitadas 
de consuelo que los ancianos les acercan alimentos a modo 
de presentes. En otras tribus australianas, existen ritos que 
simbolizan la separación inminente entre el joven iniciado y 

7. Como se hace con las niñas en edad de casarse, porque los ritos de formación 
de las niñas no significan una ruptura con la vida familiar. 



388

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

las mujeres de su familia. Entre los kurnai, el joven rocía a su 
madre con agua; entre los arunta, el joven lanza un búmeran 
hacia el campo espiritual de su madre para mostrarle que ha 
llegado el fin de su relación8, según se sugiere en estudios et-
nográficos. Los iniciados les dan la espalda a sus madres y se 
acercan a sus padres y a los amigos de sus padres. Cuando 
estos hombres adultos incorporan en su vida a participantes 
jóvenes, necesitan adaptarse y hacerlo de la manera más rá-
pida y fácil posible. De manera natural, recurren al método 
social habitual: el ceremonial. Es bastante claro porqué la fi-
gura masculina aparece más que la femenina en los ritos de 
pubertad o iniciación para celebrar el crecimiento de un varón.

Pero hay otras situaciones en la vida de los hombres, 
además de la adaptación al incorporar a los jóvenes, que son 
realizadas por medio de ceremonias o convenciones. Sus con-
tactos fuera de la familia, los grupos a los que acuden cuan-
do dejan el hogar, cuando se disponen a reunirse con otros 
hombres: todas estas afiliaciones, cuya membresía no es del 
todo homogénea, deben iniciarse por medio de ceremonias y 
deben ser custodiadas por convencionalismos. De allí surgen 

8. La separación tan estricta entre los jóvenes iniciados y las mujeres es, en mi 
opinión, un símbolo de segregación sexual más que una medida práctica para 
evitar las relaciones sexuales. Es una sinopsis, en otras palabras, un rito que 
concentra la vida que les espera, una vida lejos de las mujeres. 



389

FEMINISMO Y CONVENCIONALISMO

presentaciones de todo tipo, la concesión de rangos o títulos, 
la toma de mando en los cargos, “la cortesía” y las “leyes sa-
gradas de la hospitalidad”. De allí también nacen estándares 
patrióticos o tribales, protocolos profesionales, códigos de ca-
ballero, galanterías y muchas otras reglas y tabúes propios de 
las castas. En todos estos casos, las mujeres no figuran tanto 
como los hombres, como era de esperarse, por la simple razón 
de que no son parte de los grupos mencionados. Estos grupos 
las han excluido o las han ignorado. Entonces, cuando las mu-
jeres intentan entrar a estos grupos extrafamiliares, podemos 
ver que, muy a menudo, ellas se rebelan contra los convencio-
nalismos9 y rompen las reglas, o bien porque no las conocen 
o porque no las consideran valiosas. Este accionar, cualquie-
ra sea su explicación, es muy desconcertante, desagradable e 
incluso aberrante para los hombres. Y a menudo, es la anti-
cipación más o menos inconsciente de estas transgresiones 
de las mujeres —es decir, su mal comportamiento— lo que 
genera que los hombres se opongan con vehemencia a abrir-
les las puertas de estos grupos. Para superar la aprehensión 
y el antagonismo de parte de los hombres, se supone que las 

9. Una transgresión que podemos reconocer cuando escuchamos, por ejemplo, 
que las mujeres no tienen sentido del honor o que a las mujeres no les gusta “el 
papeleo”. 



390

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

mujeres deberían adoptar, de manera rápida y sin cuestiona-
mientos, las convenciones establecidas por los hombres.

Incluso si las mujeres desarrollaran un sentido del honor 
y respeto por la rutina masculina, incluso si se peinaran y se 
vistieran como hombres, incluso si tuvieran los mismos hora-
rios que los hombres, y trabajaran y se divirtieran como hom-
bres, incluso si fumaran, insultaran y se emborracharan como 
hombres, incluso si lograran conseguir la lealtad y el esprit du 
corps, que, por lo general, solo se obtiene si se participa en 
la vida del grupo; en otras palabras, si pudieran aprender a 
nadar sin acercarse al agua, incluso si las mujeres cumplie-
ran con todo lo anterior, seguiría habiendo diferencias entre 
mujeres y hombres, diferencias naturales argumentaría una 
persona antifeminista, y además, ¿no deberían estas diferen-
cias naturales ser reconocidas y expresadas en la sociedad? 
Sin importar cómo respondamos a esta pregunta, no se lle-
ga a problematizar la cuestión de la exclusividad masculina. 
Es la aprehensión de las diferencias en vez de la diferencia 
concreta lo que exacerba, ahora y como ha sido siempre, la 
regulación social del sexo. Es el miedo a lo diferente más que 
al hecho en sí. La persona antifeminista quiere mantener a las 
mujeres alejadas de los hombres, no porque se beneficie de 
las diferencias de sexo, sino porque les teme. A él o ella no le 
preocupa tanto que se perpetúen estas diferencias como sí le 



391

FEMINISMO Y CONVENCIONALISMO

preocupa alejarse de ellas, para protegerse de la perturbación 
que estas suponen. Las diferencias de edad, casta, familia y 
raza impusieron a la humanidad aprehensiones análogas, e 
impulsaron métodos y planes de autoprotección semejantes.

Los grupos etarios, las castas, la familia y la raza, cada una 
tiene su propio círculo cerrado: de la diferencia a la exclusión 
o reclusión, y de la exclusión o reclusión a la diferencia, pero el 
espíritu moderno ha comenzado a invadir y romper cada uno 
de estos círculos viciosos. En el espíritu de nuestros tiempos, 
el miedo a lo diferente está desapareciendo y lo mismo ocurre 
con la intolerancia. El miedo a lo diferente y la intolerancia se 
deben al miedo al cambio, y ese miedo, ya sea al cambio pro-
vocado por la vida o al cambio provocado por lo desconocido, 
ese gran miedo, es pasajero. Junto al miedo, están obligados 
a desaparecer los mecanismos de autoprotección que este 
impulsó: lo ceremonial, el convencionalismo y la segregación. 
En este movimiento universal del espíritu humano nació el 
feminismo y, sobre su marcha, deben depositarse, en última 
instancia, sus esperanzas.



traducción

Lucía Espósito

Rocío Fernández

Noelia Sedeño

revisión bilingüe

María Soledad Prieto

Natalia Monge Mohedas

revisión conceptual

Agustín Liarte Tiloca

Florencia Ravarotto Kohler

coordinación  

María Soledad Prieto

Elsie Clews Parsons

LA CONSAGRACIÓN RELIGIOSA DE LAS MUJERES



Publicación original: Parsons, E. C. (1916). The religious dedication of women. 
American Journal of Sociology 11(5). Chicago: The University of Chicago Press, 
pp. 610-622.

Elsie Clews Parsons fue Profesora de Sociología de la Barnard College, Nueva 
York.



394

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

en la especie humana, es habitual que el grupo más débil cal-
me la ira o gane la voluntad de un ser superior por medio de 
ofrendas. El culto religioso, en muchas de sus formas, impli-
ca que un ser inferior, la especie humana, realice ofrendas a 
un ser superior, un Dios1. La naturaleza de las ofrendas entre 
hombres varía de acuerdo con los valores sociales estable-
cidos. Esclavos, ganado, mujeres, piedras o metales precio-
sos, múltiples formas de servicio personal o de devoción son 
ofrendas características de distintos grupos económicos y de 
diversas culturas de una sociedad. Las ofrendas realizadas a 
un Dios también están definidas por los valores de la socie-
dad. El siguiente análisis es un intento de contar la historia de 
una ofrenda particular: la ofrenda de mujeres.

1. Tylor, Primitive Culture, Vol. II, pág. 340-341. Robertson Smith, Jevons y Frazer 
plantean la hipótesis del origen del sacrificio como un medio de asimilación con 
un dios tótem. Sin embargo, es un hecho que el sacrificio como ofrenda expiato-
ria o conciliatoria existe en todas las formas de religión que han avanzado más 
allá de la etapa de magia compasiva.



395

FEMINISMO Y CONVENCIONALISMO

En la mayoría de los pueblos primitivos, las mujeres son 
consideradas un bien que puede ser usado a voluntad de sus 
propietarios, es decir, de sus esposos, padres o hermanos. 
Habitualmente, sus familiares varones las ofrecen para con-
traer matrimonio a través del trueque, la compra o a cambio 
de un servicio; también sus esposos pueden ofrecerlas para 
servidumbre conyugal, intercambio de esposas u hospitalidad 
sexual2. De manera ocasional, las mujeres son destinadas a 
ser ofrendas para los jefes o los dioses y, en algunos casos, se 
exige la inmolación de la ofrenda. Peter de Cieza refiere que 
los jefes cercanos al pueblo indígena quillacinga de Nueva 
Granada enviaban una, dos o tres mujeres para que fueran 
sepultadas vivas con el jefe fallecido a fin de “que se vaya al 
infierno acompañado”3. También existe una historia china en 
la que un hombre alguna vez sepultó a dos de sus hijas con 
su soberano fallecido como una muestra de agradecimiento 
por haber demostrado clemencia, en cierta ocasión, hacia su 

2. Una variante de la práctica de hospitalidad sexual, particularmente intere-
sante en relación con el tema en cuestión, se lleva adelante en la costa oeste de 
África. Bosman, citado por McClennan (Studies in Ancient History, serie 2d, 
pág. 424), afirma que la segunda esposa de un hombre polígamo de Guinea es 
“consagrada” a su dios.
3. The Seventeen Years of Travels of Peter de Cieza through the Mighty King-
dom of Peru (Londres, 1709), pág. 89-34.



396

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

padre4. En este sentido, cabe señalar que la práctica de inmo-
lación de viudas ha predominado en mayor o menor medida 
en todos los pueblos que rendían culto a sus ancestros con el 
fin de proporcionar al esposo fallecido servicio conyugal des-
pués de la muerte. En otros casos, la ofrenda de mujeres a 
los dioses implica un sacrificio de sangre. Generalmente, se 
supone que el sacrificio de sangre de seres humanos refiere a 
la práctica primitiva del canibalismo llevada a cabo por los sa-
crificadores. El hecho de que las mujeres elegidas para los sa-
crificios de sangre hacia los dioses suelan ser vírgenes sugiere 
que, a veces, estas mujeres son destinadas al servicio sexual 
del dios en cuestión en lugar de ser su alimento5.

4. De Groot, The Religious System of China, Vol. II, p. 725 (Leyden, I894).
5. La práctica de los nativos de Nueva Granada nos demuestra de manera atroz 
cómo la misma mujer puede ser considerada de utilidad para ambos propósitos. 
Tomaban a sus cautivas de guerra “las cuales tomaban por mancebas, y los hijos 
que en ellas habían los criaban con mucho regalo hasta los doce o trece años, y 
luego se los comían, y a las madres tras ellos cuando ya no eran para parir” (Gar-
cilaso de la Vega, Comentarios Reales de los Inca, Vol. I, pág. 32). Si el sacrificio 
humano se interpreta como un pacto de sangre con una deidad, el sacrificio de 
mujeres podría tomarse como otro tipo de alianza a través del encuentro sexual 
entre las víctimas y el dios. El hecho de que, en China, una vez abolida la práctica 
de sati, se permitía la autoinmolación de viudas o mujeres vírgenes compro-
metidas para escapar de una violación, indica que el sacrificio de las mujeres 
consagradas a un dios pudo haber surgido como la mejor manera de garantizar 
que fueran puras.



397

FEMINISMO Y CONVENCIONALISMO

Sin embargo, cualquiera sea la razón para sacrificar muje-
res vírgenes, la consagración de mujeres a los dioses para que 
las usen durante toda su vida, o por periodos de tiempo limi-
tados, que ha sido una práctica habitual en muchos pueblos, 
se basa en la idea de que existe una relación sexual entre las 
mujeres consagradas y el dios al que se las ofrece6. La entrega 
de mujeres con vida hacia la deidad es análoga a la entrega 
de objetos de valor imperecederos en la morada terrenal de 
la deidad. La inmolación o destrucción ya no parece ser una 
condición necesaria para que los dioses gocen de las ofren-
das. Se alcanza un estadio comparable en las relaciones entre 
hombres y mujeres cuando la práctica de sacrificar viudas se 
reemplaza con la práctica de guardar castidad durante un pe-
riodo prolongado de viudez, o de virginidad perpetua, como 
en China, cuando el futuro marido muere antes del casamien-
to7. En este sentido, también es pertinente el hecho de que, 

6. Crooke cita, de un informe sobre asentamientos, un caso en el norte de India 
que podría señalar la transición del sacrificio de sangre a la consagración de mu-
jeres vivas a los dioses: “En el Distrito de Gurgâon, en Rewâri Tahsîl, en la aldea 
de Bâs Doda, se realiza una feria el 26 de Chait y los dos días siguientes. Me 
contaron que antes las niñas de la clase Dhinwar solían ser casadas con el dios 
en estos festivales y que siempre morían poco después” (Folk-Lore of Northern 
India, Vol. II, pág. 118).
7. En el edicto de la China imperial que prohíbe la práctica de sati, se argumenta 
que las esposas devotas deben seguir con vida, ya que ese es el mejor modo de 



398

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

en algunas comunidades, casarse con una viuda, por lo gene-
ral, no está prohibido, excepto en los casos de las viudas de 
jefes reconocidos o de personajes semidivinos. Por ejemplo: 
“No es correcto contraer matrimonio con sus viudas [las de 
Mahoma]; ciertamente, esto sería grave a los ojos de Dios”8.

Las costumbres de los habitantes de la Guinea africana 
representan un ejemplo patente de las formas más crudas de 
consagración religiosa de las mujeres. La mayoría de los dioses 
de los pueblos hablantes de ewe y tshi de la Costa Dorada y la 
Costa de los Esclavos son poligínicos y politeístas, y las muje-
res están consagradas a su servicio como esposas. (“Esposas” 
es un término nativo. Sería más apropiado llamar concubinas 
a estas esposas humanas, ya que sus dioses también tienen 
parejas divinas). En el reino de Dahomey, donde se calcula 
que una de cada cuatro mujeres se encuentra al servicio de los 
dioses, tan solo al dios Khebioso se le atribuyen mil quinien-
tas “esposas”. Dainhgbi, otro dios del pueblo ewe, tiene alre-
dedor de dos mil “esposas”. Los sacerdotes consuman los ma-
trimonios con las “esposas” en representación de los dioses. 
A estos sacerdotes se les permite casarse, pero a las esposas 

serviles a sus esposos. Entonces, surgió la costumbre de que las viudas vivieran 
cerca de las tumbas de sus maridos y llevaran a cabo rituales para su espíritu 
(De Groot, The Religious System of China, Vol. II, pág. 727-806).
8. El Corán, XXXIII, 54 (Saga “Books of the East”).



399

LA CONSAGRACIÓN RELIGIOSA DE LAS MUJERES

o sacerdotisas de los dioses, no, ya que les pertenecen a los 
dioses a quienes sirven. Sin embargo, estas mujeres pueden 
tener relaciones sexuales sin restricciones y pueden ordenar 
que cualquier hombre que les plazca viva con ellas. Ningún 
hombre se atreve a negarse, y algunas sacerdotisas pueden 
llegar a tener hasta seis hombres a la vez a su disposición9. Es 
posible notar, en esta descripción de las sacerdotisas africa-
nas, que la propiedad conyugal divina no impide las relaciones 
sexuales entre las esposas-sacerdotisas y el sacerdote-repre-
sentante o un hombre devoto. Se cree que la actividad erótica 
de las sacerdotisas es una actividad iluminada por los dioses. 
Entre las personas del mismo pueblo, la propiedad conyugal 
entre los hombres no impide la hospitalidad sexual10.

9. Ellis, The Ewe-Speaking Peoples, pág. 38-60, y capítulo IX. También Ellis, The 
Tshi-Speaking Peoples, pág. 121-122.
10. En este momento, quizás resulte pertinente hacer referencia a la prostitu-
ción sagrada. La prostitución sagrada puede contener elementos de la forma 
de adoración que estamos considerando. Sin embargo, en el culto fálico, las 
prostitutas sagradas se encuentran más frecuentemente al servicio de deidades 
femeninas que de deidades masculinas, lo que nos lleva a suponer que hay otras 
ideas incluidas en estas prácticas además de los servicios sexuales. Para sacer-
dotisas-servidoras de diosas fálicas, ver Pearson, The Chances of Death and 
Other Studies in Evolution, Vol. II, pág. 106-107 (Londres y Nueva York, 1897). 
Wilutzky, en Vorgeschichte des Rechts (Breslau, 1903), pág. 37-40, compila 
ejemplos de prostitución sagrada reportados por escritores antiguos. En un sin-
gular intento por revivir la teoría de promiscuidad de las personas marginadas, 



400

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

No obstante, a medida que, en general, la castidad fe-
menina se valora más, la propiedad divina o humana de las 
mujeres adquiere un carácter más exclusivo11. También se 
puede señalar que, así como el adulterio está prohibido para 
las esposas de la realeza, también se exige la castidad de las 

Wilutzky concluye que la prostitución sagrada era un tributo a los dioses que 
apoyaban tradiciones primitivas. Se intentaba satisfacer a los dioses a cambio 
de la promiscuidad ancestral. Cualquiera sea la explicación de la prostitución 
sagrada, parece que en la religión tanto como en las relaciones humanas, la idea 
jurídica de la propiedad sexual era, en oposición con la idea de promiscuidad 
sexual, una línea teleológica de desarrollo. Y, aún así, mucha información sobre 
la propiedad religiosa de las mujeres ha pasado desapercibida o ha quedado sin 
analizar. Esto puede deberse a la cantidad desproporcionada de atención que se 
le ha prestado a la información sobre la promiscuidad sexual como fruto de la 
teoría de la promiscuidad general.
11. En ocasiones, las frases rituales evocan prácticas e ideas antiguas y burdas. 
En el antiguo Egipto, bajo el Nuevo Imperio, muchas mujeres cantantes traba-
jaban en templos. Erman escribe que “pocas veces nos encontramos con una 
mujer… ya sea casada o soltera, la esposa de un eclesiástico o de un hombre 
laico, perteneciente a la familia de un sumo sacerdote o de un artesano, que no 
esté relacionada a un templo” (Life in Ancient Egypt, pág. 295). Estas cantantes 
debían formar parte del harén del dios, poseían varios rangos como en un ha-
rén terrenal, y algunas mujeres de alto rango tenían el honor de poseer el título 
de concubina principal del dios. En Thebes, la legítima consorte, denominada la 
“esposa del dios”, la “mano del dios” o la “adoratriz del dios”, estaba al mando 
del harén místico y a ese lugar pertenecían las cantantes. Ella era la consorte 
celestial de Amón, la diosa Mut (Ibid., pág. 295-296).



401

LA CONSAGRACIÓN RELIGIOSA DE LAS MUJERES

mujeres jóvenes al servicio del templo de un rey deificado12. 

Las ideas y las prácticas de los antiguos pueblos peruanos con 
respecto a los privilegios sexuales que poseían el dios Sol y 
el gobernante que descendía de este dios representan los co-
mienzos de una transición de la idea de la propiedad divina 
de las mujeres, que se expresa en actos sexuales, hacia una 
versión elaborada de esta idea que se manifiesta en la prácti-
ca de la virginidad perpetua. El paralelismo entre las mujeres 
vírgenes consagradas al Sol y las vírgenes consagradas al Inca, 
como puede observarse en las siguientes citas de Garcilaso 
de la Vega, representa la mejor descripción de esta transición. 
Cada templo del Sol poseía una casa de vírgenes llamada la 
casa 

“[casa] de escogidas porque las escogían o por linaje o 
por hermosura: habían de ser vírgenes, y para seguri-
dad de que lo eran las escogían de ocho años abajo”13.

En la casa de Cusco, normalmente había alrededor de mil 
quinientas vírgenes. Estas mujeres vivían 

“en perpetua clausura hasta acabar la vida, con guar-
da de perpetua virginidad; no tenían locutorio ni tor-
no ni otra parte alguna por donde pudiesen hablar ni 

12. Ellis, The Ewe-Speaking Peoples, pág. 89-90.
13. Comentarios Reales, Vol. I, pág. 176.



402

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

ver hombre ni mujer; si no eran ellas mismas unas con 
otras, porque decían que las mujeres del Sol no habían 
de ser tan comunes que las viese nadie […] El principal 
ejercicio que las mujeres del Sol hacían era hilar y tejer 
y hacer todo lo que el Inca traía sobre su persona de 
vestido y tocado, y también para la Coya, su mujer le-
gítima. Labraban, asimismo, toda la ropa finísima que 
ofrecían al Sol en sacrificio”14.
“Todas estas cosas hacían las monjas de sus manos en 
mucha cantidad para el Sol, marido de ellas. Y porque 
el Sol no podía vestir ni traer aquellos ornamentos, se 
los enviaban al Inca, como a hijo legítimo y natural y 
heredero que decían ser suyo, para que él los trajese”15.
“Y porque aquellas cosas eran hechas por las manos de 
las Coyas, mujeres del Sol, y hechas para el Sol, y las 
mujeres por su calidad eran de la misma sangre del Sol, 
por todos estos respectos las tenían en suma venera-
ción. Y así el mismo Inca no podía darlas a otro alguno 
que no fuese de su sangre real y parentela, porque las 
cosas divinas, decían ellos, no era lícito, sino sacrile-
gio, emplearlas en hombres humanos, y de aquí le era 

14. Ibid., pág. 177.
15. Ibid., pág. 178-179.



403

LA CONSAGRACIÓN RELIGIOSA DE LAS MUJERES

prohibido al mismo Rey dar a los curacas y capitanes, 
por mucho que hubiesen servido, si no fuesen de su 
sangre […] Sin lo dicho, tenían cuidado estas monjas 
de hacer a sus tiempos el pan llamado zancu para los 
sacrificios que ofrecían al Sol en las fiestas mayores 
que llamaban Raimi y Cittua. Hacían también la be-
bida que el Inca y sus parientes aquellos días festivos 
bebían”16.
“Toda la vajilla de aquella casa, hasta las ollas, cánta-
ros y tinajas, eran de plata y oro, como en la casa del 
Sol porque eran mujeres suyas y ellas lo merecían por 
su calidad. […] Todo lo demás era conforme a la vida 
y conversación de unas mujeres que guardaban per-
petua clausura con perpetua virginidad. Para la monja 
que delinquiese contra su virginidad había ley que la 
enterrasen viva y al cómplice mandaban ahorcar. Y por 
que les parecía (y así lo afirmaban ellos) que era poco 
castigo matar un hombre solo por delito tan grave 
como era atreverse a violar una mujer dedicada al Sol, 
su Dios y padre de sus Reyes, mandaba la ley matar 
con el delincuente su mujer e hijos y criados, y tam-
bién sus parientes y todos los vecinos y moradores de 

16. Ibid., pág. 179.



404

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

su pueblo y todos sus ganados, sin quedar mamante 
ni piante, como dicen. Derribaban el pueblo y lo sem-
braban de piedra; y como patria y madre que tan mal 
hijo había parido y criado, quedaba desierta y asolada, 
y el sitio maldito y descomulgado, para que nadie lo 
hollase, ni aun los ganados, si ser pudiese. […] Esta era 
la ley, mas nunca se vio ejecutada, porque jamás se 
halló que hubiesen delinquido contra ello”17.

El clan del Sol o del Inca era endogámico, puesto que su 
gran ancestro el Sol había contraído matrimonio con su le-
gítima esposa y hermana, la Luna. Sus esposas terrenales o 
concubinas 

“habían de ser de su misma sangre, quiero decir, hijas 
de los Incas, así del Rey como de sus deudos, los legí-
timos y limpios de sangre ajena; porque de las mezcla-
das con sangre ajena […] Y la razón de esto decían que 
como no se sufría dar al Sol mujer corrupta, sino vir-
gen, así tampoco era lícito dársela bastarda, con mez-
cla de sangre ajena; porque, habiendo de tener hijos el 
Sol, como ellos imaginaban, no eran razón que fueran 
bastardos, mezclados de sangre divina y humana”18.

17. Ibid., pág. 179.
18. Ibid., pág. 176.



405

LA CONSAGRACIÓN RELIGIOSA DE LAS MUJERES

El Inca, el representante del dios Sol, también tenía su 
casa de mujeres vírgenes. Todo era igual en las casas del Inca 
y en las casas del Sol, excepto que, en la primera, se admi-
tían mujeres de todo tipo mientras fuesen vírgenes y muy be-
llas19. Cuando el Inca solicitaba alguna mujer, se elegía a la 

19. Polo de Ondegardo ofrece una clasificación diferente de las “mujeres con-
sagradas”. Algunas de ellas eran enviadas a Cuzco para los sacrificios de sangre 
(esto es relevante para la hipótesis que indica que la consagración en vida fue 
el resultado del sacrificio de sangre) y otras eran recluidas en las casas de las 
mujeres. Había tres tipos de casas: la casa del Sol, la casa del Inca y la casa de 
los capitanes y gobernantes (Vol. XLVIII, pág. 165 ff., “Hakluyt Society Works”).
La hipótesis que afirma que el sacrificio de sangre de mujeres a deidades es 
análogo a la inmolación de las viudas se sustenta con el hecho de que ambas 
prácticas se llevaban a cabo en Perú. “Cuando moría el Inca o algún curaca de los 
principales, se mataban y se dejaban enterrar vivos los criados más favorecidos y 
las mujeres más queridas diciendo que querían ir a servir a sus Reyes y señores 
a la otra vida […] Lo cierto es que ellos mismos se ofrecían a la muerte, y muchas 
veces eran tantos que los atajaban los superiores, diciéndoles que de presente 
bastaban los que iban, que adelante, poco a poco, como fuesen muriendo, irían a 
servir a sus señores” (Comentarios Reales de los Incas, Vol. II, pág. 18). En Perú, 
también se pueden observar transiciones de la inmolación de viudas. (1) En un 
antiguo túmulo funerario en Gran Chimú se encontraron figuras de metal de 
seres humanos (Squier, Peru: Incidents of Travel and Exploration in the Land of 
the Incas [Londres, 1877], pág. 158). (2) “No es de dejar en olvido la honestidad 
de las viudas en común, que guardaban gran clausura por todo el primer año 
de su viudez, y muy pocas de las que no tenían hijos se volvían a casar, y las que 
los tenían no habían de casarse jamás, sino que vivían en continencia. Por esta 
virtud eran muy favorecidas en sus leyes y ordenanzas, pues mandaban que se 



406

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

más hermosa para enviarla a ser su concubina a donde él se 
encontrara.

“Las que una vez salían para concubinas del Rey como 
ya corruptas, no podían volver a la casa; servían en la 
casa real como damas o criadas de la reina hasta que 
las jubilaban y daban licencia que se volviesen a sus 
tierras, donde les daban casas y heredades y las ser-
vían con gran veneración; porque era grandísima honra 
de toda su nación tener consigo una mujer del Inca. 
Las que no alcanzaban a ser concubinas del Rey se 
quedaban en la casa hasta muy viejas; entonces tenían 
libertad para irse a sus tierras, donde eran servidas 
como hemos dicho, o se quedaban en las casas hasta 
morir”20.
“Guardábanse con la misma vigilancia y cuidado que 
las del Sol. Tenían mozas de servicio, doncellas como 
las otras; sustentábanse de la hacienda del Inca por-
que eran sus mujeres; entendían en lo mismo que las 

labrasen primero las tierras de las viudas que las del curaca ni las del Inca, sin 
otros muchos privilegios semejantes que les daban. Verdad es que también a los 
indios se les hacía de mal casarse con viuda, principalmente si él no era viudo, 
porque decía que aquel tal perdía no sé qué de su calidad en casar con viuda” 
(Comentarios Reales de los Incas, Vol. I, pág. 184).
20. Ibid., pág. 181.



407

LA CONSAGRACIÓN RELIGIOSA DE LAS MUJERES

del Sol, en hilar y tejer y hacer de vestir en grandísima 
cantidad para el Inca; hacían también todas las demás 
cosas que dijimos de las otras. De las cuales obras re-
partía el Inca con los de su sangre real, con los señores 
de vasallos y con los capitanes de guerra y con todas 
las demás personas a quien él, por mucho favor y rega-
lo, quería hacer merced, y no le era prohibido el darles 
porque las hacían sus mujeres, y no las del Sol, y las 
hacían para él y no para el Sol”21.
“Contra los delincuentes de estas casas de las muje-
res del Inca había la misma ley rigurosa que contra los 
adúlteros de las escogidas dedicadas para el Sol, por-
que el delito era uno mismo”22.

También existían otros tipos de castidad religiosa entre las 
mujeres peruanas: 

“Demás de las vírgenes que entraban en los monas-
terios de recogimiento a profesar perpetua virginidad 
había muchas mujeres de sangre real que en sus ca-
sas vivían en recogimiento y honestidad, con voto de 
virginidad, aunque no de clausura; porque no dejaban 
de salir a visitar las parientas más cercanas en sus 

21. Ibid., pág. 180.
22. Ibid., pág. 181.



408

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

enfermedades y partos, y ruando trasquilaban y po-
nían el nombre a los primogénitos. Estas eran tenidas 
en grandísima veneración por su castidad y limpieza 
y por excelencia y deidad las llamaban Dello, que era 
como nombre consagrado en su idolatría. Su castidad 
no era fingida, sino muy verdadera, so pena de que por 
embaidora y falsaria en su vana religión la quemaran 
viva o la echaran en el lago de los leones si parecie-
ra lo contrario. Yo alcancé a conocer una de éstas en 
su última vejez que no se había casado: llamábanla 
Ocllo, algunas veces visitaba a mi madre y, según en-
tendí, era su tía, hermana de sus abuelos. Teníanla en 
la veneración que hemos dicho, porque dondequiera 
le daban el primer lugar, y soy testigo que mi madre lo 
hacía así con ella, tanto por ser tía como por su edad y 
honestidad”23.

Sería interesante saber si, en Perú, la práctica de mantener 
a las mujeres en claustros se derivó de la práctica de recluirse 
en los hogares y mantener el celibato, propia del cristianismo 
temprano, o viceversa. La gravedad del castigo que se aplicaba 
a violadores de las mujeres del Sol también puede estar aso-
ciada a una práctica del cristianismo temprano. En el año 826 

23. Ibid., pág. 184.



409

LA CONSAGRACIÓN RELIGIOSA DE LAS MUJERES

d. C., por ejemplo, Louis-le-Débonnaire decretó que seducir a 
una monja merecía el castigo de pena de muerte para ambas 
partes implicadas, que las propiedades debían ser entregadas 
a la iglesia y, si el conde donde había ocurrido el hecho no se 
disponía a llevar a cabo una acción judicial, debía ser degra-
dado, retirado de su puesto, sometido a un castigo público y 
pagar la totalidad del veregildo [wergeld] al fisco24.

El carácter exclusivo de la propiedad divina de las mujeres 
también se observa en el Código babilónico de Hammurabi, 
publicado recientemente, según el cual, si una sacerdotisa 
deja el claustro y entra a beber a una taberna, debe ser in-
cinerada25. En este código, así como en la descripción de las 
antiguas costumbres peruanas de Garcilaso de la Vega, el pa-
ralelismo entre las mujeres consagradas al dios Marduk y las 
esposas de los hombres es revelador: “Si alguien difama a una 
sacerdotisa o a la esposa de un hombre libre sin tener pruebas, 
ese individuo deberá comparecer ante un juez y se le hará un 
corte en la frente”26. Algunos padres consagraban a sus hijas 
a Marduk con la dote tradicional de matrimonio o sin ella. En 
el caso de que no hubiera dote, la sacerdotisa podía reclamar 

24. Lea, An Historical Sketch of Sacerdotal Celibacy (Boston, 884), pág. 136.
25. Memoires, Vol. IV, “Textes elamites-semitiques” (Paris, 1902), pág. 142.
26. Ibid., pág. 144.



410

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

parte del patrimonio cuando su padre falleciera. Si, al proveer 
la dote, el padre no estipulaba que la sacerdotisa era libre de 
hacer con eso lo que ella quisiera, cuando el padre moría, sus 
hermanos tenían el derecho de quitarle el campo y el huerto, 
que conformaban la dote, a cambio de trigo, aceite y lino27.

No procuraré de momento analizar la etapa final en el de-
sarrollo de la consagración religiosa de las mujeres. Hacerlo 
requeriría de un estudio exhaustivo de la práctica del celibato 
de las mujeres religiosas en el cristianismo. Sin embargo, per-
mítanme señalar que la monja cristiana podría ser conside-
rada como la descendiente de la esposa sacerdotisa africana 
y de la esposa del Sol peruana. En el cristianismo, el sacrifi-
cio ha pasado de la fase de ofrenda a la fase de abnegación28. 
Además, este cambio en la concepción general de sacrificio 
involucró un cambio en las ideas sobre el significado del ce-
libato de las mujeres religiosas. En el cristianismo, también 
se pensaba que el carácter exclusivo de la propiedad divina 
era más un impedimento para que las mujeres tuvieran rela-
ciones sexuales con hombres que un camino hacia la deidad. 

27. Loc. cit., pág. 151, 152.
28. Tylor, Primitive Culture, Vol. II, pág. 359 ff.



411

LA CONSAGRACIÓN RELIGIOSA DE LAS MUJERES

Asimismo, la idea de establecer una unión mística con la dei-
dad reemplazó la idea de tener relaciones sexuales con esta29.

También me abstengo de desarrollar en profundidad cier-
tas prácticas que, a primera vista, parecen pertinentes para el 
objeto de este análisis. Me refiero a las prácticas de la desflo-
ración religiosa y la abstinencia conyugal en periodos santifi-
cados. Crawley señala, en su teoría del sexo tabú, que ambas 
prácticas se basan en el peligro que se le atribuye a las rela-
ciones sexuales30. A propósito, permítanme señalar que, en 
ocasiones, la desfloración religiosa es, sin dudas, un acto de 
falicismo: la adoración o distensión de una deidad a cambio 
de fertilidad. Al ser un rito de fertilidad, puede ser considera-
do como una forma de consagración religiosa de las mujeres 

29. La mariología, la creencia medieval generalizada en la existencia de íncubos 
y súcubos, los innumerables episodios de patologías sexuales en la vida de los 
santos y la consagración de las monjas cuando “toman los hábitos” como “espo-
sas de Cristo”, una simulación del rito matrimonial, demuestran que la mayoría 
de las personas todavía tenía una mentalidad primitiva.
30. The Mystic Rose, pág. 188, 189, 349. Durkheim propone (“La prohibition’ 
de l’inceste”, L’année sociologique, 1896-97, pág. 55, n. 1) que, en una mentali-
dad primitiva, este peligro no se debía a la debilidad femenina, como sostiene 
Crawley, sino a la santidad femenina. Debido al significado que tiene la sangre 
en general y, en consecuencia, la sangre menstrual, se piensa que las mujeres 
tienen una cercanía estrecha con el dios tótem. Por estos motivos ocurría la exo-
gamia en el clan. Esto se puede comparar con lo establecido anteriormente sobre 
el pecado de violar a mujeres consagradas a la iglesia.



412

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

en general. Hamilton nos brinda un claro ejemplo en relación 
con la práctica jus primae noctis como ceremonia religiosa en 
la costa de Malabar:

“Cuando el Zamorín (regidor de Calcuta) se casaba, 
no podía convivir con su esposa hasta que el sumo 
sacerdote hubiera dispuesto de ella. Si el sumo sacer-
dote lo solicitaba, podía llegar a pasar tres noches en 
compañía de la mujer, ya que los primeros frutos de 
las nupcias debían ser una oblación al dios que ella 
adorase. Algunos nobles complacían al clero con el 
mismo tributo”31.

La abstinencia conyugal en ocasiones religiosas también 
puede ser parte de la naturaleza de la consagración en comuni-
dades donde el sacrificio se ha convertido en abnegación. No 
obstante, no pretendo incorporar estos asuntos en mi argu-
mento y, si quisiera hacerlo, sería necesario llevar adelante un 
estudio minucioso y exhaustivo sobre cada caso de desflora-
ción o de abstinencia conyugal como rito religioso en relación 
con otros factores sociales en esa comunidad en particular, 
con la finalidad de determinar el papel que jugaban el culto 
fálico, el autosacrificio y los tabúes sexuales en el rito. Por 
ejemplo, el mandato de Moisés mediante el cual le ordenaba 

31. Schmidt, Jus Primae Noctis, pág. 313-318.



413

LA CONSAGRACIÓN RELIGIOSA DE LAS MUJERES

a los hebreos abstenerse de tener relaciones sexuales con sus 
esposas, previo a la aparición de Jehová en el Monte Sinaí, era, 
probablemente, una práctica purificadora o un tabú a causa 
del miedo a la corrupción de las mujeres en una ocasión sa-
grada32. En los comienzos de la historia hebrea, la teoría de 
la ofrenda no se había convertido todavía en la doctrina de 
la abnegación. Por otra parte, teniendo en cuenta los princi-
pios del ascetismo cristiano, la idea de autosacrificio puede 
haber estado presente en los decretos sinodales del obispo 
Ratherius y del arzobispo Egbert (arzobispo de York) que indi-
caban la abstinencia conyugal por un periodo de dos semanas 
en Navidad, una semana en Pascuas y en el Pentecostés, en 
las vísperas de los días festivos, los sábados y los domingos, y 
por tres días y sus noches antes y después de tomar la Sagrada 
Comunión33. Un motivo diferente pero similar se evidencia en 
la historia judía de Tobías y en algunas de las primeras admo-
niciones papales en relación con la postergación de la consu-
mación del matrimonio. Cuando el sacerdote-dios del Reino 
del Congo dejaba su residencia para visitar otros lugares den-
tro de su jurisdicción, todas las personas unidas en matri-
monio debían mantener una abstinencia estricta durante su 

32. Exod. 19:15.
33. Schmidt, op. cit., pág. 149, n. 1.



414

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

ausencia. Frazer menciona este hecho como ejemplo del tabú 
sexual34. Sin embargo, luego de realizar un estudio minucio-
so sobre otros hechos de estos pueblos del Congo, se podría 
concluir que esto era un remanente atenuado de la práctica 
de hospitalidad sexual durante los viajes de estos sacerdotes.

También me abstengo de comentar sobre la práctica de 
castidad masculina como una norma religiosa. Como en la 
desfloración religiosa y la abstinencia conyugal, el tabú sexual 
y el autosacrificio son, sin dudas, factores importantes. Pero 
aquí también se necesita analizarlos de forma minuciosa en 
relación con otros factores sociales. De momento, alcanza con 
señalar que la castidad masculina puede derivar de la castidad 
religiosa femenina por el proceso de falsa analogía que juega 
un papel importante en varios fenómenos sociales. Cuando 
se pierde de vista el origen de la castidad religiosa femenina 
en la propiedad divina, y se considera que es solo un estado 
de adoración mediante autosacrificio, naturalmente se con-
sidera que esta práctica también es adecuada para los fieles 
masculinos35. Este proceso es parte del desarrollo general de 

34. Golden Bough, Vol. I, pág. 113.
35. Dulaure describe un bajorrelieve sagrado, colocado en la puerta principal de 
una de las ciudades de Sisupatnam, que mostraba una escena despiadada de 
sacrificio de un hombre. Sita, la diosa esposa de Vishnu, está siendo adorada 
por seis penitentes hindúes que parecen estar ofrendando sus miembros viriles 



415

LA CONSAGRACIÓN RELIGIOSA DE LAS MUJERES

la castidad masculina a partir de la femenina. Cuando la cas-
tidad premarital y la fidelidad conyugal se comienzan a apre-
ciar como virtudes sociales abstractas, dejan de ser pensadas 
como características específicamente femeninas. Sugiero que 
la práctica de abstinencia sexual masculina como una forma 
de autosacrificio religioso puede haberse desarrollado de la 
misma forma que la práctica del ayuno. En este sentido, resul-
ta de interés la costumbre china de abstenerse a las relaciones 
sexuales durante el luto. De Groot indica:

“El luto en la antigua China significaba expropiarse 
temporalmente de todas las posesiones. Como con-
secuencia natural, la costumbre requería que los do-
lientes se desligaran por un tiempo de sus esposas 
y concubinas, quienes constituían meros objetos de 
riqueza”36.

Desde esta perspectiva, se asocia la abstinencia conyugal 
durante el duelo con el ayuno, una costumbre que se realiza 

(Des divinités génératices, pág. 80). De acuerdo con Ovid (Fast., 4, 223), los 
sacerdotes de Atis se castraban a sí mismos por el acto similar que había come-
tido Atis. El mito relata que Atis, un joven frigio, despertó el amor de la diosa. 
Ella lo convirtió en el sirviente de su templo y lo hizo tomar un voto de castidad 
absoluta. Atis rompió su voto por amor a una ninfa y, luego, se castró a sí mismo 
por el remordimiento que sentía.
36. The Religious System of China, Vol. II, pág. 608-609.



416

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

en periodos de duelo en China. En vista de que en este país se 
enterraba vivas a las mujeres con sus amos, ¿podría conside-
rarse la abstinencia conyugal, así como la castidad de las viu-
das, un modo de supervivencia para evitar el sacrificio de las 
mujeres ante la muerte de un familiar? Como ya se planteó, 
la abstinencia sexual de las mujeres en ciertas circunstancias 
requiere el mismo sacrificio de parte de los hombres. Esta si-
tuación está representada de manera específica y peculiar en 
el mito del origen de la adoración a Príapo en Lámpsaco. El 
cortejo por parte del dios a las mujeres del pueblo hacía eno-
jar a sus esposos. En consecuencia, los hombres ahuyentaron 
a Príapo y, como venganza, el dios infectó a los esposos celo-
sos con una enfermedad venérea y obligó a las personas de esa 
ciudad a que lo adoraran nuevamente37.

A lo largo de este análisis, ha estado implícito el punto de 
vista que supone que las ideas y prácticas religiosas están de-
terminadas por las relaciones sociales no religiosas. Parece in-
necesario destacar que también sucede lo opuesto: las ideas 
y prácticas religiosas afectan sustancialmente las relaciones 
sociales no religiosas. La interacción es constante. La prácti-
ca ocasional o permanente de la castidad religiosa por parte 
de hombres y mujeres fue muy útil para el desarrollo de las 

37. Dulaure, op. cit., pág. 118.



417

LA CONSAGRACIÓN RELIGIOSA DE LAS MUJERES

normas sociales de control sexual. Manu38 y San Pablo39 son, 
sin dudas, los responsables de gran parte de la miseria huma-
na, pero también se les puede atribuir el mérito de haber con-
tribuido a dar aval religioso al control social de la sexualidad40.

A medida que la idea de la mujer como propiedad empieza 
a desaparecer, también se empieza a erradicar la razón de ser 
y la defensa primigenias de la castidad femenina y la fidelidad 

38. “No hay pecado en […] las relaciones sexuales, ya que es la manera natural 
de crear seres humanos, pero la abstinencia ofrece grandes recompensas” (The 
Laws of Manu, Vol. V, pág. 56; serie “Books of the East”).
39. “¿Estás libre de mujer? No procures esposa. Mas también si te casas, no 
pecas; y si la doncella se casa, no peca. No obstante, los tales tendrán aflicción 
de la carne” (I Cor. 7:27-28).
40. Es importante señalar que la castidad como sanción religiosa puede desarro-
llarse incluso en el culto fálico. Cicerón narra que las mujeres pueden aprender 
de las vírgenes vestales que la castidad en su más pura esencia constituye la per-
fección de su naturaleza (“sentiant mulieres in illis, naturam feminarum omnem 
castitatem pati”, De Legibus, II, 12). El Dios Sol peruano, al igual que todos los 
dioses del Sol, exhibía un carácter fálico. El carácter inicial del falicismo como un 
rito de fertilidad, sin dudas, debe pasar inadvertido de manera significativa para 
vincular la sanción y la castidad en este sentido. El objetivo del falicismo en su 
forma más pura siempre fue fomentar la reproducción. (Se puede destacar, por 
ejemplo, que las sacerdotisas de Príapo en Colofón eran todas mujeres casadas. 
Dulaure, op. cit., pág. 121). Por consiguiente, la consagración de mujeres a dei-
dades que no son fálicas sería más adecuada para dar lugar o, en todo caso, dar 
lugar más rápido al celibato religioso que la consagración de mujeres a deidades 
principalmente fálicas.



418

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

conyugal, es decir, de la mujer como propiedad del hombre. 
A esta altura, el aval religioso, que ya había sido desarrollado 
bajo el sistema de propiedad masculina, es un factor impor-
tante para elaborar una apreciación de la castidad y la fideli-
dad conyugal per se. Este es uno de los tantos casos en el que 
la religión parece preservar los productos de un recurso social 
que ya ha quedado atrás.

Si entendemos las relaciones evolutivas entre los sacrifi-
cios de sangre de mujeres vírgenes, la consagración perpetua 
de mujeres al servicio sexual de los dioses, la consagración 
de la virginidad perpetua a las deidades, la práctica de absti-
nencia sexual ocasional como un rito de sacrificio y la asigna-
ción del aval religioso para la castidad tanto femenina como 
masculina, descubrimos una impactante variedad de factores 
sociales que han contribuido significativamente al desarrollo 
de la personalidad humana.



traducción

y revisión bilingüe

María Soledad Prieto

Natalia Monge Mohedas

revisión conceptual

Agustín Liarte Tiloca

Florencia Ravarotto Kohler

Elsie Clews Parsons

FEMINISMO Y ÉTICA SEXUAL



Publicación original: Parsons, E. C. (1916). Feminism and Sex Ethics. Interna-
tional Journal of Ethics 26(4). Chicago: The University of Chicago Press, pp. 
462-465.



421

FEMINISMO Y ÉTICA SEXUAL

la decadencia de la teoría de la propiedad sobre las muje-
res fue la mayor contribución del siglo XIX a la ética sexual. 
Sin embargo, la consecuencia de ese proceso no se alcanzó 
ni siquiera a finales del siglo, ni lo fue una problemática rela-
cionada dentro del feminismo, la inclusión de la mujer, una 
cuestión tan significativa como su emancipación. A estas 
contribuciones a la ética sexual, el siglo XX añade una con-
tribución distintiva propia. Me refiero a la teoría en la que se 
establece que, tanto para las mujeres como para los hombres, 
la práctica sexual y la maternidad/paternidad son cuestiones 
independientes.

El feminismo es tanto un antecedente lógico como histó-
rico de esta teoría, una relación que las feministas, en parti-
cular las pioneras, han negado, debido a que rechazaban los 
términos infames con los que se las identificaba. La acusación 
de pregonar el “amor libre” las hacía encolerizar. Lo tomaban 
como el insulto que pretendía ser. El castigo por una pre-
sunta promiscuidad ocultaba, según ellas, el problema: una 



422

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

estrategia antifeminista nada novedosa. Y entonces, el mons-
truo de la imputación por promiscuidad asustaba a las fugiti-
vas y las arrinconaba dentro del cerco de la propiedad.

Y así han estado acumulando, si me permiten la expresión, 
una gran resistencia y amargura sexual. Debido a que una de 
sus vías naturales de liberación les estaba bloqueada, y esta 
era la salida de todas las demás que les habría conducido a 
una comunidad de intereses con el otro sexo, se intensificaron 
su energía y vehemencia en otras direcciones. El feminismo así 
restringido se convirtió en objeto de antagonismo sexual. En 
lugar de ampliarse para abarcar también los vínculos sexuales, 
el feminismo se limitó a contemplar los caminos bloqueados y 
a denunciar a los hombres.

Pero ahora esas vías se están despejando, no tanto gra-
cias al feminismo, hay que admitirlo, como sí a otros factores; 
gracias, digamos, al progreso en la práctica de la medicina y 
gracias a la presión económica sobre los hombres y sobre las 
mujeres. El “espaciamiento” entre los nacimientos de hijas e 
hijos, el matrimonio tardío, el matrimonio sin descendencia, 
el celibato persistente, son hechos que, por separado, resul-
tan lo suficientemente problemáticos como para exigir una 
explicación, como para obligar a las personas a reflexionar. La 
conclusión a la que se llega entonces es aquella teoría de la 
que las feministas se apartaron hace años, la teoría que afirma 



423

FEMINISMO Y ÉTICA SEXUAL

que las relaciones sexuales deberían desvincularse de las rela-
ciones de parentalidad, distinguirse, por supuesto, en la teo-
ría, y no necesariamente en la vida concreta.

Las consecuencias de esta teoría para la ética sexual son 
vitales. Para empezar, facilita la eliminación de los aspectos 
inútiles de la teoría patrimonial de la familia. Esta teoría per-
mite desplazar de manera más fácil prácticas arcaicas como 
el consentimiento paterno para el matrimonio, las demandas 
por seducción, por incumplimiento de acuerdos, por la resti-
tución de los derechos conyugales, vestigios de la propiedad 
paterna o matrimonial. Y entonces, en muchos aspectos, la 
defensa de los derechos de las personas por nacer ya no inter-
fiere con la defensa de los derechos sexuales de la mujer o del 
hombre. Por fin, los vínculos sexuales se pueden regir por sus 
propias normas.

Entre ellas, la norma de reciprocidad es la más sobresalien-
te. El deseo de reciprocidad sustituye al deseo de propiedad. 
Las relaciones sexoafectivas se convierten en algo recíproco, 
una cuestión de satisfacción mutua, de devoción mutua.

La honestidad es importante para la reciprocidad. Hay que 
redefinir la seducción en las relaciones sexoafectivas. Ahora 
se sabe que un hombre puede ser seducido de igual manera 
que puede ser seducida una mujer. En el cortejo, cualquier 
engaño en cuanto a lo que pide u ofrece el hombre o la mujer 



424

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

es seducción. Los deseos de descendencia, de posición social, 
de propiedad o respaldo, de satisfacción momentánea de la 
pasión, todos estos deseos, si son independientes y, por lo 
tanto, implican una relación parcial y unilateral, deben ser, al 
menos, explícitos y acordados. La relación, hasta donde sea 
que llegue, debe ser honesta, tan honesta en el matrimonio, 
digamos, como lo es ahora en la prostitución.

Y debe ser una relación sincera, sin sentimentalismos. 
Cuando llega un cambio, hay que afrontarlo en lugar de men-
tir o eludirlo. La vida está hecha de cambios y toda relación 
personal viva es una relación cambiante. Puesto que el matri-
monio de hoy en día plantea una relación inmutable, entonces 
es una relación impersonal, una relación de estatus, y no es 
una relación entre personalidades. 

Y así, la permanencia dejará de ser el criterio que determi-
na la virtud en los vínculos sexuales. Por supuesto, es el cri-
terio que más le gusta a la sociedad por la garantía que ofrece 
a cada persona ante los reajustes. A la sociedad no le gusta 
que se alteren las asociaciones que hace. Para su propia tran-
quilidad, quiere que las personas permanezcan donde se las 
coloca. La impermanencia en los vínculos sexuales es tan mo-
lesta para la sociedad que solo puede ser considerada una ca-
racterística indigna, y se debe evitar a cualquier costo, incluso 



425

FEMINISMO Y ÉTICA SEXUAL

si eso significa resignar la sinceridad y todo aquello que hace 
que una relación valga la pena.

A medida que miramos hacia el futuro, parece que la per-
manencia en los vínculos sexuales pierde el lugar destacado 
que tenía. El amor duradero se considerará un bien intangible, 
como lo es gozar de buena salud, energía o felicidad a lo largo 
del tiempo. Pero, al igual que en la salud o la felicidad, su ca-
rácter duradero no será considerado algo propio en sí mismo, 
no será su justificación para existir, por así decirlo. Su pérdida 
se considerará un desastre, una tragedia, pero no una ofensa; 
una desgracia que la sociedad lamentará o de la que se com-
padecerá, pero no condenará o castigará.

Entonces, en lugar de la permanencia como criterio del 
amor apasionado, tendremos la reciprocidad, la honestidad y 
la sinceridad, y también, la integridad y la incondicionalidad. 
La integridad, es decir, tener una relación plena y rica, será un 
criterio mucho más relevante para los vínculos sexuales que 
lo que es en la actualidad. Ahora adherimos a ese criterio pero 
solo de palabra. Debido a que lidiamos con obstáculos casi 
insuperables para alcanzar la integridad, aceptamos condicio-
nes que hacen que las relaciones sean limitadas, parciales y 
precarias. La cotidianeidad en la que tanto insistimos en el 
matrimonio reduciría por sí misma la intensidad de cualquier 
intimidad espiritual y apagaría la reciprocidad. Cierto grado 



426

SOBREVIVENCIAS ESCRITAS I I I

de soledad es esencial para la pasión. Y, para muchas de noso-
tras, también lo es para construir otras relaciones personales. 
Cuando la monogamia se practica para cumplir un mandato, 
y no como una relación espiritual, depende de un vínculo se-
xual continuo y exclusivo.

Para concluir, permítanme decir que no es posible anali-
zar ni profetizar sobre la naturaleza de los vínculos sexuales: 
estos se regirán por sus propias reglas. Su carácter inmaterial 
no es fácil de prever, y hay muy poco en el pasado para de-
terminarlo. En muy raras ocasiones, se ha teorizado sobre los 
vínculos sexuales, ni siquiera por los novelistas, esas figuras 
que no se dejan ver y pregonan una nueva moral. Por lo gene-
ral, se ha pensado en los vínculos sexuales en términos de “el 
bien de la sociedad”, es decir, el bien de las personas mayores 
o, en el último tiempo, en términos del bien de las personas 
por nacer. Incluso ahora, la postura de las personas mayores 
es que los vínculos sexuales no son un bien independiente; 
este es el último reducto de su defensa.



La colección VERSIONES reúne traducciones de textos del campo 

de las Ciencias Sociales y Humanas, seleccionados por sus aportes 

teóricos, sus reflexiones críticas, su pensamiento original.

Desde los saberes sobre lenguas y culturas que la identifican, 

la Facultad de Lenguas propone versiones que buscan expandir el 

alcance de los textos escogidos, poner en circulación conocimientos, 

habilitar contenidos que convoquen a pensar desde y más allá de la 

especificidad de las disciplinas.

VERSIONES se articula en torno al ejercicio de la traducción, 

saber puesto en práctica que posibilita el ‘giro’ de un texto hacia 

otra lengua y abre espacios para nuevos lectores y lecturas.

Colección Versiones

https://editoriales.facultades.unc.edu.ar/index.php/edfl/catalog/series/versiones


Rector | Mgter. Jhon Boretto

Vicerrectora | Mgter. Mariela Marchisio

Decana | Dra. Graciela Ferrero

Secretaria de Posgrado |

Dra. María Elisa Romano

Prosecretario de Ciencia y Tecnología |

Esp. Darío D. Delicia

https://editoriales.facultades.unc.edu.ar/index.php/edfl/index


Esta edición fue compuesta
en tipografía Reforma 2018 –de licencia abierta– 

en el mes de diciembre de 2024  
en la ciudad de Córdoba. Argentina.


	_heading=h.m3m8r6xgxnzd
	_Hlk183633523
	_Hlk183633551
	_heading=h.30j0zll
	_Hlk183704023
	_Hlk183704030
	_heading=h.30j0zll



